
Gottes Geist in moderner Malerei 
Zu einem Bild von Johannes Molzahn, 1950 

Franz-Josef Steinmetz, München 

Es gibt wohl kaum einen Maler, der die Widersprüche zwischen Maschine 
und menschlichem Leben, zwischen moderner Technologie und kosmischen 
Vorstellungen künstlerisch so intensiv bearbeitet hat wie Johannes Molzahn, 
der 1892 in Duisburg geboren wurde und 1965 in München gestorben ist. 
Als scharfsinniger Theoretiker faßte er sein Programm einmal in folgende 
Worte: •Wir bejahen mit allen Kräften diese Gegenwart, die sich vor uns 
aufbaut. Der Gott der alten Völker und ihrer Kulturen hat uns wieder berührt 
und geweckt. Derselbe Gott, dieselbe Kraft, die in uns und in jeglicher Exi- 
stenz wirksam und lebendig ist - derselbe Gott, der auch unsere Maschinen 
mit erbauen half. Dieser Gott des Umsatzes aller Stoffe und Werte - der Gott, 
der unsere Kraft in Form verwandelt; derselbe Gott, der uns zwingt, Erze, 
Öle, Kohle der Erde abzugewinnen und umzuformen in Stahl, Eisen, Dampf 
und Elektrizität." 

Molzahns Ansicht von Kunst als Symbolsprache wurde wohl schon 1912 
in Zürich durch die Begegnung mit dem Kreis um Otto Meyer-Anden vor- 
geprägt. Es war Herwarth Waiden, der große Initiator moderner Kunst, der 
auch Molzahns erste Werke in der Zeitschrift •Sturm" bekannt machte und 
ihn unter die führenden Künstler des 20. Jahrhunderts einreihte, wie es 
ähnlich auch mit Marc Chagall geschah. 1919 wirkte Molzahn in Weimar 
bei der Gründung des •Bauhauses" mit. Sein typischer Malstil einer spe- 
zifischen Kombination von symbolistischer Grundhaltung und rationaler 
Systematik wurde während seiner Lehrtätigkeit in Magdeburg (1923-28) 
und an der Breslauer Akademie (1928-33) weiter ausgebildet. Sein Anlie- 
gen einer Übermittlung transzendenter Inhalte ist dabei deutlich spürbar. 
Dementsprechend wurde sein Werk durch die nationalsozialistische Aus- 
stellung •Entartete Kunst" im Jahre 1937 verfemt. Von 1938 bis 1959 lebte 
er in den USA, wo er neben seiner Professorentätigkeit in Seattle, Chicago 
und New York auch seine künstlerischen und kulturkritischen Ideen ver- 
tiefte und das Studium der Religionsgeschichte und der Mystik durch wei- 
teres Eindringen in die Werke des Aurelius Augustinus und des Thomas 
von Aquin ergänzte. So reifte Johannes Molzahn allmählich zu den großen 
•technologischen Ikonen" heran, die dem Thema des •Engels", dem Bild 
der •Majestas" und nicht zuletzt auch dem •Paraclete" ihre zeitgenössische 
Form gaben. 



Gottes Geist in moderner Malerei 195 

Den ideologischen Materialismus unseres positivistischen Zeitalters ver- 
sucht Molzahn dadurch zu überwinden, daß er sich das Gesetz der Ver- 
wandlung zu eigen macht. Mit seinen seltsamen Figuren meint er nicht nur 
eine Gottheit, sondern auch den Menschen (und den Künstler) als Träger des 
Mysteriums. Es gelang ihm, die Glühbirne, das Sonnenlicht und den Geist 
in ihrer gegenseitigen Korrespondenz zu durchschauen. Er sah, daß Adler 
und Flugzeug von einer vergleichbaren Kraft getragen werden. Die große 
Metamorphose als Lebensprozeß bis hin zur Gottähnlichkeit des Menschen 
war für ihn ein fortwährendes Thema. 

Paraclete 

Mit dem Bild •Paraclete" von 1950 beginnt die Reihe der großen Spätwerke 
Molzahns, die sich ausdrücklich mit Inhalten des katholischen Glaubens be- 
fassen. Im gleichen Jahr entsteht noch •Alpha et Omega", ein Bild, das vom 
Erlebnis einer eucharistischen Andacht ausgeht. Sie geschieht unter dem 
Auge Gottes in einem Raum, der vom Wirken des Heiligen Geistes erfüllt 
ist. 1952 und 1953 folgt eine Serie von vier Gemälden mit dem Titel •Christ 
in Majesty", die schon als •Summa Moderna" des christlichen Gottesbildes 
bezeichnet wurden (Theologie angesichts der philosophisch-naturwissen- 
schaftlichen Problematik von Raum, Zeit und Licht). 

Der englische Titel •Paraclete" geht auf das griechische Wort •Parakleitos" 
zurück und findet sich in den Abschiedsreden des Johannesevangeliums. Lu- 
thers Übersetzung •der Tröster" trifft den Sinn des Wortes nicht genau. Man 
übersetzt es heute meistens mit Beistand, aber auch mit Advokat, Anwalt, 
Fürsprecher oder •Mutbringer" (F. Stier). Gemeint ist der Geist der Wahrheit, 
der Heilige Geist. Nach Johannes erklärt Jesus seinen Jüngern: •Ich werde 
den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben, der für im- 
mer bei euch bleiben soll. Es ist der Geist der Wahrheit" (14,16 f.). •Der Bei- 
stand aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen senden wird, 
der wird euch alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt 
habe" (14, 26). •Wenn aber der Beistand kommt, den ich euch vom Vater aus 
senden werde, der Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, dann wird er 
Zeugnis für mich ablegen" (15, 26). •Es ist gut für euch, daß ich fortgehe. 
Denn wenn ich nicht fortgehe, wird der Beistand nicht zu euch kommen; 
gehe ich aber, so werde ich ihn zu euch senden" (16, 7). 

Es ist anzunehmen, daß Molzahn diese Sätze im Gedächtnis hatte, als er 
daranging, den •Paraclete" zu malen. Sie erklären und versprechen den Jün- 
gern, die wegen Jesu Abschied verwirrt und in Trauer sind, daß sie keines- 
wegs verlassen zurückbleiben. Es ist der Heilige Geist, der sich ihrer an- 



Franz-Josef Steinmetz 196 

nehmen wird. Dieser Geist ist jedoch nicht etwa ein unabhängiger zweiter 
Offenbarer, der Jesus sozusagen •ersetzt", sondern er greift die Wirklichkeit 
Jesu auf und führt sie weiter, indem er sie vergegenwärtigt. Und weil die 
Jünger auf Erden immer noch wie in einem Gerichtsprozeß leben und we- 
gen ihres Glaubens angeklagt werden, erscheint dieser Geist zugleich wie 
ein Anwalt; denn er ist das Licht, in dem die christliche Offenbarung in ih- 
rer vollen Bedeutungstiefe verstanden werden kann. 

Wäre es trotz allem nicht besser gewesen, wenn Jesus ohne Abschied ein- 
fach geblieben wäre, wie es den menschlichen Wünschen der Jünger ent- 
sprach? Ich weiß keine bessere Antwort als die, die uns schon Augustinus 
geschenkt hat: •Es kommt euch zugute, daß euch diese Gestalt der Ernied- 
rigung genommen wird: ... wenn ihr fleischlich dem Fleische anhangt, wer- 
det ihr nicht geistfähig sein ... (in Johannis Evangelium, Tractatus 94, Nr. 4; 
Übersetzung Steinmetz). Es gibt den göttlichen Beistand nicht anders als in 
einem ständigen Fortgehen und Wiederkommen. 

Man beachte deshalb den gesamten Bildraum, der aus einer perspektivi- 
schen Konstruktion mit Rechteckmustern entwickelt wurde. Offenbar soll 
auf diese Weise die Totalität von Raum und Zeit zur Anschauung gebracht 
werden, wobei die Rechtecke einmal plastisch aufgelegt wie Kassetten er- 
scheinen, dann aber auch wieder wie Fensterdurchblicke. Es ist ähnlich wie 
bei den schon früher entstandenen Gemälden •Phoenix" (1946) und •Me- 
moria in Aeterna II" (1947), die ebenfalls •Trauerarbeit" inAngriff nehmen, 
nämlich die Verluste und Zusammenbrüche des zweiten Weltkrieges. Der 
Fluchtpunkt im •Paraclete" liegt weit unten auf einem Drittel der Bildhöhe, 
hinter dem Kopf eines Mannes, der kniend eine Kreuzestafel küßt. Er ist für 
die Aussage des Bildes von zentraler Bedeutung. 

Das Gemälde wird vom Symbol der Taube des Heiligen Geistes in der 
Bildmitte beherrscht. Von ihr geht ein Strahlenkranz aus und Lichtbahnen 
leuchten wie Scheinwerfer auf den Knienden. Auch der Strahl ist ein altes 
Symbol des Heiligen Geistes, das in vielen Gebeten und Liedern der Kirche, 
vor allem in der Liturgie des Pfingstfestes eine Rolle spielt. 

Komm herab, o Heiliger Geist, 
der die finstre Nacht zerreißt, 
strahle Licht in diese Welt. 

Komm, der alle Armen liebt, 
komm, der gute Gaben gibt, 
komm, der Gottes Herz erhellt. 

Es ist der Heilige Geist, der die Herzen reinigt und erfüllt, tröstet und er- 



QU^w£w£^^ 
Paraclete. Ölbild von Johannes Molzahn (1950 New York). Diözesanmu- 
seum Freising. 



Alpha et Omega. Ölbild von Johannes Molzahn (1950 New York). Diöze- 
sanmuseum Freising. Foto: Carola Wicenti, München. 



Christ in Majesty IV. Ölbild von Johannes Molzahn (1953 New York). Di- 
özesanmuseum Freising. Foto: Carola Wicenti, München. 



Memoria in Aeterna II. Ölbild von Johannes Molzahn (1947 New York). 
Diözesanmuseum Freising. Foto: Carola Wicenti, München. 

In die farbige Raumstruktur sind sieben menschliche Gestalten eingefügt. Es 
sind jeweils liegende Männer im Profil. Die am leichtesten zu erkennende 
Gestalt schwebt genau vor dem Horizont; ihr bis auf ein Auge leerer Umriß 
ist mit lichtem Blau und hellem Purpur gezeichnet. 

Die Bildelemente eröffnen der Interpretation ein weites Feld. Die wolken- 
hafte Gestalt am Himmel kann als Seele oder Engel gedeutet werden, die 
einzelnen Profile am Boden als eine Vielzahl von Toten oder Gefallenen. 
Das Bildfeld verweist mit der Totalität seiner Farben und seiner Raumsug- 
gestion auf Unendlichkeit, die Gestalt am Himmel auf Todeseinsamkeit und 
Leben nach dem Tode (Peter B. Steiner). 



Gottes Geist in moderner Malerei 197 

quiekt. Johannes Molzahn, der sich schon seit seiner Lehrzeit als Fotograf 
mit farbigem, gebrochenem und gespiegeltem, künstlichem und natürlichem 
Licht beschäftigt hat, entdeckte schließlich auch die Lichtsymbolik der ka- 
tholischen Kirche und gestaltete sie in seinem Spätwerk in neuer, ganz per- 
sönlicher Weise. So erscheint die Geisttaube des •Paraclete" als Lichtgestalt 
und Lichtquelle zugleich. Sie wird vom andächtig knienden Mann nicht di- 
rekt erkannt, sondern nur wie in einem Spiegel in der Tafel mit dem Kreuz 
wahrgenommen. Ob der Künstler daran gedacht hat, daß der Evangelist Jo- 
hannes vom gekreuzigten Jesus ausdrücklich sagt: •Er übergab den Geist" 
(19, 30)? Johannes verknüpft auch in anderen Zusammenhängen die Gabe 
des Geistes letztlich mit der Stunde der Passion. Vielleicht soll auch dies ir- 
gendwie angedeutet werden. Jedenfalls wurde der Heilige Geist unserer 
Welt erst durch das Kreuz Jesu endgültig vermittelt. So gesehen wäre der an- 
dächtig Kniende nicht nur ein Priester, sondern eigentlich jeder Mensch, der 
die geheimnisvolle Bedeutung des Kreuzes gläubig erfaßt und trotz der 
Kreuzwege unserer Zeit auf die siegreiche Macht des Heiligen Geistes hofft. 

Rechts im Bild überqueren etliche Geiststrahlen die Säulenreihe eines 
Tempels, der aus der kontinuierlichen Raum-Perspektive herausfällt - wahr- 
scheinlich ein Hinweis, daß der Geist Gottes über alle Grenzen und Mauern 
hinweg wirkt und sich selber seine Räume schafft. Wenn es heißt, daß er 
•alles in allen wirkt" (1 Kor 12, 6), dann gilt dies im Grunde für das Ganze 
der Welt. 

Links oben erscheint das Auge Gottes für Gott Vater, darunter die seg- 
nende Hand Christi, die zugleich auf das Auge des Vaters zeigt. Ihre ausge- 
streckten Finger dehnen sich nämlich nach oben zu einer Form, wie sie auch 
in den schon genannten Bildern •Christ in Majesty" wiederkehrt. Denn in 
dreifaltiger Einheit ist Gott Geist.* 

Anwalt, Beistand, Fürsprecher, •Mutbringer" und Tröster: auch das sind 
Namen, die dem Heiligen Geist schon im Neuen Testament gegeben werden. 
Durch die Lichtsymbolik Johannes Molzahns werden sie hier so phantasie- 
voll veranschaulicht, daß es einen schwachen Glauben vielleicht sogar über- 
rascht. Jesus kann die göttliche Liebe nur offenbaren, indem er das Vorhan- 
dene aufbricht, falsche Sicherheiten zerstört und in die Zukunft ruft. Im Hei- 
ligen Geist aber bleibt er für immer bei uns. 

* Mit freundlicher Genehmigung des Echter Verlags entnommen aus F. J. Steinmetz, Die gött- 
liche Unbekannte. Bilder vom Wirken des Heiligen Geistes. Würzburg 1997. 




