
Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 
Ein Kapitel moderner Pneumatologie 

Josef Sudbrack, München 

Kein Wort aus dem christlichen Umfeld hat während der letzten Jahrzehnte 
in der breiten Öffentlichkeit so viel an Boden gewonnen wie •Spiritualität". 
74 meist nichtchristliche Bücher mit dem Substantiv im Titel weist das •Ver- 
zeichnis lieferbarer Bücher" aus; weitaus mehr tragen entsprechende Ad- 
jektiva im Titel; es gibt einen •Spirituellen Taschenkalender"2 von undiffe- 
renzierter Religiosität; kaum zählbare Aufsätze umkreisen dieses Wort: 
Modewort oder Zeichen der Zeit? 

Bekannt wurde das Substantiv im französichen Katholizismus. Auguste 
Saudreaus •Handbuch der Spiritualität" (1917) oder Pierre Pourrats mehr- 
bändige •Geschichte der Spiritualität"(deutsch 1918 ff) markieren den Weg. 
Das Standardwerk, •Dictionnaire de Spiritualite ascetique et mystique" (seit 
1932) ist mit dem 17. Registerband endlich vollendet. 

Im deutschen Sprachbereich setzte sich der Begriff verspätet durch. •Geist 
und Leben" erwähnt ihn im Registerband (1926-1957) von 1960 noch nicht; 
der Registerband (1958-1987) von 1989 gibt ihm breiten Raum. In der evan- 
gelischen Kirche griff es die 1979 erschienene Studie der •Arbeitsgruppe der 
Evangelischen Kirche in Deutschland" auf: •Evangelische Spiritualität". 
Hans-Martin Barth schrieb 1993 eine gut informierende Zusammenfassung. 
Das Sammelwerk der •Geschichte der Spiritualität" I•III (1993-1997) aber 
fand kaum deutsche Autoren. Inzwischen aber häufen sich entsprechende 
Angebote bis zu der groß angelegten Tagung der Kölner Melanchthon-Aka- 
demie von 1997, 2.-5. Oktober: •Spiritualität, Orientierung, Klärung, Ver- 
tiefung". 

Der •Große Brockhaus" markiert den Übergang ins Säkulare. In seiner 17. 
Auflage von 1973 heißt es noch: •Christliche Frömmigkeit, insofern sie das 
unter Mitwirkung des Menschen vollzogene Werk des Geistes Gottes ist. 
Weiterhin ist mit Sp. die personale Aneignung der Heilsbotschaft gemeint." 

1 Band VII. Frankfurt 1997, 14920f; zum Ganzen vgl. meine in Kürze erscheinende Arbeit: 
Spiritualität - im christlichen Kontext (Echter Verlag). 
2 Im Hugendubel-Verlag. München 1997. Vgl. das verschwommene, nichtssagende Reden 
von Spiritualität in: Göttinnen und Priesterinnen. Facetten feministischer Spiritualität. 
Gütersloh 1995. 

Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 71/3 (1998) 198-211

Redaktion
Schreibmaschinentext



Josef Sudbrack 199 

In der 19. Auflage von 1993 klingt es allgemeiner: •Eine vom Glauben ge- 
tragene und grundsätzlich die gesamte menschliche Existenz unter den kon- 
kreten Lebensbedingungen prägende ,geistige' Orientierung und Lebens- 
form." Eine nächste Auflage wird das Wort •Glauben" tilgen. 

Denn der Begriff ist zum Lieblingswort der Esoterik geworden. Ken Wit- 
her3 hebt ihn auf wissenschaftliche Basis. Er spricht von •prae/trans-Ratio- 
nalität": •Echte Spiritualität ist vor allem ein Maß der Tiefe, ein Aufdecken 
von Tiefe. In der Verneinung Gottes durch die Vernunft ist mehr Spiritua- 
lität als in der Bejahung Gottes durch den Mythos, und zwar weil diese Ver- 
neinung mehr Tiefe hat. Und das Transrationale deckt noch mehr Tiefe oder 
GEIST auf als Mythos oder Vernunft." Man spricht auch von •Transperso- 
naler Psychologie", wozu ihr wohl bedeutendster Vertreter, Stanislav GrofA 

schreibt: •Spiritualität" behandle •eine wichtige Dimension der menschli- 
chen Psyche und des universalen Plans": also der seelischen Tiefe und der 
Struktur des Kosmos. 

Aus dieser Sicht5 hat •Spiritualität" zwei Anliegen: Es geht um den posi- 
tiven Sinn des Lebens, der Wirklichkeit - was aber nicht in dogmatischer 
Eindeutigkeit zu umreißen und institutionell zu verwalten ist, sondern 
freischwebend bleiben muß. Es geht um die Vernetzung von Mensch und 
Welt zur Einheit - unter Auflösung der Subjekt-Objekt-Spaltung von Be- 
wußtsein und Sein: •Atman ist Brahman" nach hinduistischer Tradition. 

Der biblische Ursprung des Wortes 

Das Wort aber stammt aus dem Christentum. Paulus benutzt das Adjektiv 
(Adverb) •pneumatikos" mehr als zwanzigmal. Am provozierendsten und in 
gewisser Nähe zur Esoterik am Anfang des 1. Korintherbriefes: •Wir haben 
nicht den Geist (pneuma) der Welt empfangen, sondern den Geist (pneuma), 
der aus Gott stammt. Ein natürlicher Mensch nimmt die Dinge des Geistes 
(pneuma) Gottes nicht an. Der Geistbegabte (pneumatikos) beurteilt alles, 
ihn vermag aber niemand zu beurteilen." Was isoliert arrogant klingen mag, 
trägt im Zusammenhang ein anderes Gesicht. Denn Paulus geht es, wie Gerd 
Theißen6 analysiert, um •das Geheimnis", das vom •Geist" offenbart ein- 
fachhin Jesus ist, •und zwar als der Gekreuzigte, den Juden ein Ärgernis, 
den Heiden eine Torheit, für die Berufenen selbst aber Christus als Gottes 
Kraft und Weisheit." 

Nur in der Erniedrigung Jesu hat die steile Behauptung von der Geistbe- 

Eros, Kosmos, Logos. Frankfurt 1996, 158ff, 660. Bd.I. einer umfangreichen Trilogie. 
In Esotera, 1997, Nr 11, faßt er so seine Intention zusammen. 
Vgl. GuL 70 (1997) 323-336: Esoterik als Religion, Eine Herausforderung. 
In: Psychologische Aspekte paulinischer Theologie. Göttingen 1983. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 200 

gabung, die alles beurteilt und von niemandem beurteilt wird, recht. Nur in 
der Spannung zur sinnlosen Grausamkeit des Kreuzes entfaltet die Bibel den 
Sinn des Geistes und den Reichtum der Geisterfahrung7. 

Dieser Reichtum aber ähnelt dem Lieblingswort Hildegards von Bingen 
•Viriditas", Grünkraft Gottes: 
- In den biblischen Sprachen ist das Wort •Geist" dem Phänomen von Wind 
und Atmen entlehnt, bezeichnet zugleich das Auf-und-Ab der Jahreszeiten 
wie die Ausgießung des Geistes in das Herz des Menschen (Ps 104, 30). 
- Geist gilt ebenso Gott in seiner Ganzheit (Joh 4,24) wie Christus (2 Kor 
3,17), wie oftmals erahnt dem •Dritten" zwischen Vater und Sohn. 
- Gottes Geist bringt - wie ein Adler als Schöpfungsmacht über dem Chaos 
schwebend - Heil, stürzt er sich auf die Richter, ist Wirkmacht der Königs- 
salbung und wird einmal auf dem Messias ruhen (Jes 11,2). 
- Die Propheten sprechen aus Geisteskraft; - die frühen in ekstatischer Be- 
geisterung; die klassischen vom Wort getroffen und von •Gottes Hand" 
berührt; einmal wird das ganze Volk Gottes in Geisteskraft sprechen. 
- Petrus greift an Pfingsten diese Verheißung auf. 
- Weitere Züge fließen in die Geist-Theologie des NT ein. Israel spricht 
Gottes Immanenz als •Weisheit" aus (Chokma, Ruach, Sophia, Sapientia); 
aber macht - glücklicherweise - daraus keine fertige Systematik. 
- Das stellt vor unterschiedliche religionsgeschichtliche Einflüsse. 
- In den Evangelien wächst der ausdrückliche Bezug auf Geist als Gottes 
heilbringende Wirkkraft - von Mk/Mt über Lk zu Joh. 
- Jesus selbst ist vom Geist erzeugt, berufen und geführt; und das Heil, das 
er uns schenkt, ist Geistesgabe (Mt 5,11; Luk 4,24). 
- Bei Johannes bringt der Geist die Fülle des Heils; der Erhöhte schenkt ihn 
den Jüngern; in der Kirche lebt und wirkt er weiter. 
- In der Apostelgeschichte, dem •Evangelium des Heiligen Geistes", trägt 
der Geist ähnliche Züge wie im Alten Testament: ekstatisches Hingerissen- 
werden mit dem Auftrag weltweiter Verkündigung. 
- Paulus setzt andere Akzente: Geist als das Leben der Herrlichkeit Jesu im 
Herzen des Menschen; er betet in uns Abba-Vater und fordert uns auf, im 
Geiste zu wandeln (Gal 5,25). 
- In der Charismenlehre entfaltet Paulus seine Geisttheologie. Doch die 
Gaben des Geistes sind keine spektakulären Phänomene, wie es später Max 
Weber deutet (•charismatische" Führungspersönlichkeit); davor warnt Pau- 
lus sogar. Die Geistesgabe ist einfachhin das christliche Leben, wie es Gott 
einem jeden Menschen aufträgt: •Nur wie der Herr einem jeden zugeteilt, 

7   Vgl. die gut dargebotene Zusammenfassung von Bernd Jochen Hilberath, Pneumatologie. 
Düsseldorf 1994, 33-102. 



Josef Sudbrack 201 

wie Gott einen jeden berufen hat, so wandle er. Es gibt doch für uns nur 
einen Gott, den Vater, von dem alle Dinge sind und wir zu ihm; und einen 
Herrn Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und wir durch ihn." (1 Kor 
7,17; 8,6) Man darf fortsetzen: •Und es gibt einen Geist, in dem alle Dinge 
sind und wir in ihm und er in uns". Denn der Geist ist das •Angeld der künf- 
tigen Herrlichkeit". 
- Die johanneische Theologie gründet auf dem •Geist der Wahrheit", der 
als •Strom lebendigen Wassers" aus der Seite Jesu quillt; als der •andere 
Paraklet" führt er Jesu Werk weiter und vereint uns mit Gott. 

Die sogenannte •religionsgeschichtliche Schule" der Theologie (nach 
1900) fand in solchen Aussagen heidnische Relikte. Aber es ist genuines 
biblische Zeugnis, das weiter ist, als engstirnige Philologie es wahrhaben 
will. 

Es erfordert nicht viel Argumentationskraft, um zu sehen: mit •Geist" ist 
all das gemeint, was Gott in seinem Reichtum und seiner Wirkkraft gilt. Es 
ist aber ebenso leicht zu sehen, daß jede formelhafte Zusammenfassung nur 
eine Verarmung sein kann. 

Entfaltung in der Geschichte und Verarmung in der Sinngebung 

Das bestätigt die Geschichte. Um 200 prägte die lateinische Christenheit 
(Tertullian?) den Neologismus (sprachliche Neubildung) •spirit(u)alis" für 
das griechische •pneumatikos"8. Schnell wurde er zum festen Begriff. Doch 
das Substantiv •Spirit(u)alitas" kam bis in unser Jahrhundert kaum vor. 
Aime Solignac9 macht drei Bedeutungsebenen aus: - eine religiöse an Pau- 
lus orientiert; - eine juristische (am häuftigsten) für Besitz oder Recht, für 
Funktionen der Kirche; - eine philosophische, die das •Geistige" in den Ge- 
gensatz zum Körperhaften, Sinnenhaften stellt. 

Die Übersetzungen von •Spiritualität" zeigen die Gefahr einer Verengung. 
•Geistlichkeit" ist festgelegt auf den Klerikerstand und bleibt äußerlich. 
•Geistigkeit" klingt intellektuell verengt in idealistischer, neuplatonischer 
Verachtung des Materiellen. Auch •Spiritualismus", ein eher philosophisch 
gebrauchtes Wort, liegt auf dieser Ebene. •Spiritismus" neigt sich gleichsam 
zur anderen Seite, zu Aberglauben, Klopfgeistern, Tisch-Rücken, Channe- 
ling usw. In Nord- und Süd-Amerika wurde daraus tatsächlich eine Religion. 

Der Missionar des Neo-Hinduismus Vivekananda (1863-1902) begei- 

8 In Etudes sur le latin des chretiens I, Rom 19612, hat Christine Mohrmann die Grundlagen 
gelegt; D. von Damme vermutet, daß der Traktat mit dem frühesten Auftreten des Adjektivs 
(Ps. Cyprian, Adversus Judäos, Ausg.: Fribourg 1969) nicht von Tertullian stammt. 
9 Nach DictSpir XIV, Paris, zu Geschichte und Sinn des Wortes. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 202 

sterte mit seinem Auftritt auf dem ersten •Weltparlament der Religionen" 
1893 in Chicago die Teilnehmer: •Auf, indische Spiritualität (spirituality), 
erobere die Welt!" Als Schüler des Heiligen des Neo-Hinduismus Rama- 
krishna legte er mit Vedanta-Gesellschaft und Ramakrishna-Mission die 
Fundamente für das Blühen des Hinduismus in der abendländisch-christ- 
lichen Gesellschaft. Doch Reinhart Hummel10, von dem diese Information 
stammt, stellt fest: •Sein Schlüsselbegriff .Spiritualität' hat in der hinduisti- 
schen Sanskritgelehrsamkeit kein Gegenstück." Er wird christlicher Her- 
kunft sein. Auch hier wird die Verarmung des Begriffes deutlich. Vivekan- 
andau schreibt nämlich im Stile der aufklärerischen Vernunftreligion des 
Abendlandes: •Wir sollten mit denen sympathisieren, die, weil sie der Ver- 
nunft folgen, überhaupt zu keiner Religion gelangen. Denn es ist besser, daß 
der Mensch, weil er der Vernunft Folge leistet, Atheist wird, als daß er auf 
die Autorität von irgend jemand hin blindlings an zweihundert Millionen 
Götter glaubt." 

Aber das biblische und paulinische •pneumatikos/spiritualis/geistlich" hat 
wenig zu tun mit dem •reinen Geist" griechischer Philosophie, der •reinen 
Vernunft" Immanuel Kants, dem elitären Anspruch Vivekanandas oder mit 
Ken Wilbers titanischer Welt-Systematik. Biblisch meint •spiritualis" den 
ganzen Menschen - mit Leib und Seele, mit Gefühl und Tun, durchdrungen 
von der göttlichen Dimension und deshalb geöffnet auf die Vollendung der 
Geschichte durch Gottes endgültiges Geistgeschenk. Dieser Geist Gottes ist 
nicht abzulösen von Gottes Menschwerdung, umfaßt daher die ganze Breite 
des Menschlichen, wie sie in Jesu Leben, in seinem Gang zum Kreuz und in 
der Hoffnungserfahrung der Auferstehung erscheint. 

Eine dynamische Wirklichkeit 

Diese Dynamik der Geisterfahrung ist neben ihrer Ganzheitlichkeit, die 
Leib, Materie, Geschichte umgreift, Wesenszug der christlichen Spiritua- 
lität. Das sperrt sich gegen jede objektivistische Festlegung auf hantierbare 
Begriffe. Hans Urs von Balthasar'2 schreibt von diesem •Unbekannten jen- 
seits des Wortes": •Dieser Geist ist Atem, nicht Umriß, daher will er uns nur 
durchatmen, sich uns nicht vergegenständlichen; er will nicht gesehen wer- 
den, sondern sehendes Auge der Gnade sein; und es kümmert ihn wenig, ob 
wir zu ihm beten, wenn wir nur mit ihm beten: Abba, Vater, nur einwilligen 

10 Religiöser Pluralismus oder christliches Abendland. Herausforderung an  Kirche und 
Gesellschaft. Darmstadt 1994, 32.34. 
1' Meine Arbeit: Mystik im Dialog - Christliche Tradition, Asiatische Tradition, Vergessene 
Traditionen. Würzburg 1993, 106. 
12 Spiritus Creator. Einsiedeln 1967, 100. 



Josef Sudbrack 203 

in sein unaussprechliches Seufzen auf dem Grund unserer Seele. Er ist das 
Licht, das man nicht sehen kann, außer auf dem beleuchteten Gegenstand, 
und der ist die in Jesus erschienene Liebe zwischen Vater und Sohn." 

Die Fixierung auf die Wesensgleichheit der drei göttlichen Personen ver- 
nachlässigt deren biblisch und patristisch überlieferte Dynamik. So gab es 
bis Ende des 4. Jahrhunderts keine •Du-Anrede" an Gottes Geist. Er wurde 
erfahren und verehrt als die Kraft des Betens zu Gott dem Vater, dessen 
Herrlichkeit sichtbar wurde im menschgewordenen Sohn. Erst als die Pneu- 
matomachen ihn als geschaffene Kreatur hinstellten, widersprachen die Kir- 
chenväter (die drei Kappadozier Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa und 
Basileios mit Johannes Chrysostomos) und verteidigten die Wesensgleich- 
heit des Heiligen Geistes mit dem Vater und dem Sohn. Daraus ergab sich 
auch die •Du-Aussage" zu eben diesem Geist13. 

Doch zugleich wurde in Ehrfurcht Gottes Unerkennbarkeit betont. Auch 
Paulus preist sie in 1 Kor 2: •Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört 
hat und keinem Menschen ins Herz empor gestiegen ist...". Die •Theologia 
Mystica" des Dionysios, des Areopagiten besingt die •Über-Un-Erkennbar- 
keit", das dunkle Licht, die überhelle Nacht Gottes. 

Das heutige Aufbrechen neuer •Geisterfahrung"14 muß wie Mose in die- 
ser Ehrfurcht vor dem Geheimnis Gottes verharren 

Die orthodoxe Geistes-Theologie als Lehrmeister 

Die orthodoxen Kirchen werfen den westlichen Kirchen vor, daß sie diese 
Geheimnistiefe Gottes mit Verstandesschärfe und Gemütskälte zerreden und 
zerdenken und damit das biblische Geistzeugnis zerstören. 
a) Im Hesychasmus-Streit des Gregorios Palamas15 (1296-1359) mit dem 
Philosophen Barlaam wird es greifbar. Letzterer, vom lateinischen Denkstil 
geprägt, kam 1330 aus Kalabrien in seine griechische Heimat zurück und 
endeckte dort - in heutigem Jargon gesagt - •finsterstes Mittelalter". Es 
ging um Gotteserfahrung. Er war entsetzt, daß die •Hesychasten" den Leib 
ins Gebet hinein mitnahmen und in der Licht-Erfahrung Gott zu begegnen 
glaubten. Er beschimpfte sie als •Omphthalmo-Skopoi", als Nabelbe- 
schauer. Gregorios hingegen lehrte: In diesem •Licht" wird wirklich Gott 
erfahren - zwar nicht in seinem Wesen, das nur Gott kennt, sondern in sei- 

11 Meine Einleitung zu: Das Mysterium und die Mystik. Würzburg 1974; auch Entzünde in uns 
das Feuer deiner Liebe. Gebete zum Heiligen Geist. München 1990. 
14 Vgl. das von mir entworfene Papier der charismatischen Bewegung: •Der Geist macht 
lebendig". Münsterschwarzach 1987. 
15 Nach Jürgen Kuhlmann, Gregor Palamas, in: G. Ruhbach u. J. Sudbrack (Hgg.), Große 
Mystiker. Leben und Wirken. München 1984, 144-155. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 204 

ner •Energie" (sein Ausströmen in Schöpfung und Erlösung); sie aber bleibt 
identisch mit der •Ousia". Mit diesem uns unlogisch scheinenden zwei- 
fachen Begreifen von Gottes Wirklichkeit rechtfertigte Gregorios die bi- 
blisch fundierte Theologie der Kirchenväter, daß der Mensch im Gebet 
•Gott wird", ergriffen vom göttlichen Licht, vergöttlicht - nicht im Wesen 
des ewigen Ursprungs, aber im Licht göttlicher Energie, die Gott ist. Dieses 
•zweifache Begreifen" von Gott ist Grundlage der hesychastischen Tradi- 
tion, die durch das Jesusgebet bekannt wurde. 
b) Der orthodoxe Theologe Vladimir Lossky16 hat dieses Anliegen der Or- 
thodoxie in einen dogmatischen Entwurf eingebracht. Er geht aus vom Streit 
um das •Filioque"17. Im allgemeinchristlichen, nizäno-konstantinopolitani- 
schen Glaubensbekenntnis heißt es, daß der Heilige Geist •vom Vater aus- 
gehe". In Spanien fügte man •filioque" ein: •vom Vater und vom Sohn zu- 
gleich". Erst im 11./12. Jahrhundert wurde der Zusatz von der römischen 
Liturgie übernommen. Doch die orthodoxen Kirchen wehren sich dagegen, 
finden hierin geradezu einen Grund der Kirchenspaltung. 

Lossky argumentiert religionssoziologisch: Wenn der Geist vom •Vater 
und vom Sohn", vom ewigen Wort Gottes ausgeht, dann richtet sich seine 
Wirkkraft in der Welt, in der Kirche nach der Wahrheits-Gestalt des Wortes. 
Das ergibt ein westlich-lateinisches Kirchenbild, in dem die Züge des Glau- 
bens in der ewigen Wahrheit des Wortes, des •Logos" verankert grundsätz- 
lich unverändert fest-liegen. Wenn der Geist aber unvermittelt aus dem gött- 
lichen Urgrund hervorgeht, dann steht sein Wirken auch in unsrer Welt auf 
sich selbst. Seine Impulse, Gottes Dynamik, laufen nicht notwendig auf 
worthaften, festgelegten Bahnen, sondern wehen •wie der Wind - und du 
weißt nicht, woher er kommt und wohin er fährt" (Joh 3,9). Gottes Geistes- 
Gegenwart in der Welt bewegt die Subjektivität, die Spontaneität der Chri- 
sten, das Aufmerken auf die Zeichen der Zeit. Natürlich muß die Geist- 
Wirklichkeit im Gespräch mit der Wort-Wirklichkeit stehen. Pneuma-Kirche 
und Logos-Kirche vergegenwärtigen nur vereint Gottes Wahrheit in der 
Welt. Aber das Verhältnis von Pneuma zur Logos-Kirche ist keines der Un- 
terordnung, sondern muß ein bleibender Dialog sein. 
c) Man mag über die Argumentation Losskys geteilter Meinung sein. Aber 
er weist auf Wichtiges hin: Ob in der lateinisch-westlichen Tradition der 
Blick auf institutionelle Verfassung und theologische Argumentation nicht 
oftmals das Aufmerken auf neue Impulse des Geistes Gottes, auf seine •Ge- 
genwart" in uns, verstellt hat und immer noch verstellt? 

16 Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche. Graz 1961. 
17 Dazu Hilberaths (Anm.7) faßliche Zusammenfassung. 



Josef Sudbrack 205 

Beispiele gibt es zur Genüge! Der Schritt des christlichen Bewußtseins 
aus der synagogalen Verhaftung hinaus in die neue und andere Welt des da- 
maligen Hellenismus war ein solches Aufmerken auf die Lebendigkeit des 
Geistes, der •weht, wo er will" - im Athen des Sokrates oder im Neuplato- 
nismus des Plotin. Die Apostelgeschichte stellt neben die Heidenmission 
des Paulus eine Bekehrung des Petrus: •Kann etwa jemand das Wasser ver- 
weigern, daß diese nicht getauft würden, die den Heiligen Geist empfangen 
haben wie auch wir?" (Apg 10, 47) Die Ordensgründungen - eines Franzis- 
kus innerhalb einer reich gewordenen Kirche, eines Ignatius innerhalb einer 
starr regulierten Ordensauffassung, einer Mary Ward innerhalb der Aus- 
grenzung durch die Männer - entstanden aus dem Aufmerken auf die Zei- 
chen der Zeit, die Neues ankündigten, brachen starrgewordene Strukturen 
des Christentums auf in die Zukunft hinein, nahmen das Wort Christi ernst: 
•Der Beistand (der Paraklet), der Hl. Geist, den der Vater in meinem Namen 
senden wird, der wird euch alles lehren und euch an alles erinnern, was ich 
euch gesagt habe." (Joh 24,26) 

Zeichen der Zeit - Zeichen von Gottes Heiligem Geist 

Die Unterscheidung •Logos-" und •Pneuma-Kirche" weist den Weg: Nicht 
von festgelegten Prinzipien ausgehen und in vorgegebene Strukturen ein- 
ordnen, was die Zeit •lehrt", sondern umgekehrt: sensibel werden für das, 
was die Zeit und das menschliche Suchen erahnen lassen, und dann den Dia- 
log von Logos-Kirche und Pneuma-Kirche suchen. Auf jeden Fall gilt Otto 
Hermann Peschsls •eherne Regel" für das Aufmerken auf die Geistwirk- 
lichkeit: Der Weg führt •nicht von der Person (des Geistes) zum Wirken, 
sondern vom Wirken zur Person". 

Vielfältig sind die •Zeichen der Zeit": - daß Gottes Geist auch in fremden 
Religionen wirkt und auch dort den Menschen das Göttliche •offenbart"; 
- daß die Moral vom •Theonomen" zum •Autonomen" hinweist, das heißt: 
im Blickwinkel der biblischen Offenbarung wird der Wandel des mensch- 
lichen Bewußtseins ernstgenommen und nicht einfachhin eine abstrakte 
Aussage als ewige Wahrheit Gottes hingestellt; - daß das plurale Zusam- 
menleben der Menschen nicht einfachhin als Werte-Pluralismus abgeurteilt 
werden darf, sondern durch die vom Vatikanischen Konzil betonte Hoch- 
achtung vor der Freiheit des fremden Gewissens berechtigt ist; - daß die Be- 
freiungstheologie mit der von Papst Johannes Paul II. gebrandmarkten •so- 
zialen Sünde" ein weltweites Anliegen des Geistes aufgreift; - und daß dies 
alles am Wort •Spiritualität" zu erkennen ist. 

18 Ich glaube an Gott, den Hl. Geist, in: Lebendige Seelsorge 1998, 75-80. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 206 

1. Das Suchen nach •Spiritualität" als Gesprächspartner 

An vielen Orten findet sich ein Suchen nach •Religiosität". Die moderne 
Zeit ist nicht areligiös; ihr Suchen verbirgt sich hinter dem , was •Esoterik" 
oder •Synkretismus" oder •vagabundierende Religiostiät" genannt wird. 
Michael E. Ebertz19 fordert daher religionssoziologisch Entsprechendes zu 
dem, was Peter L. Berger20 eher religionspsychologisch analysiert hat: 
- Keine •Option der Selbstgenügsamkeit" (•Strategie des Einigeins"); nach 
Berger: sektierisches Sich-Abschotten und Aburteilen alles anderen. 
- Keine •Option der Selbstregulierung" (•Strategie des Durchwursteins"); 
Berger spricht vom liberalen •Anything goes". 
- Sondern eine •Strategie der Selbststeuerung", •der Entwicklung"; Berger 
ermuntert zum Dialog auch mit seltsamen Gesprächspartnern. 

Das meint: •Die Kirche ist aufgeschlossen für die Veränderungen in ihrer 
Umwelt, erkennt unausweichliche Anpassungszwänge, versucht diese aber 
im Entwicklungsprozeß (im Hinblick auf sich selbst, aber auch bezüglich 
ihrer Umwelt) zu tranformieren, d. h. den .Gegenwind' als ,Aufwind' oder 
,Rückenwind' wirken zu lassen, um die Voraussetzungen zu schaffen, den 
Zeitgenossen in der fragmentierten Erfahrungswelt der strukturell, kulturell 
und individuell pluralisierten Gesellschaft sinnstiftend und heilsdienlich, 
also ein .Sakrament' zu sein. Damit werden der für die Kirche relevante ge- 
sellschaftliche Kontext und die Kirche als gesellschaftliche Größe selbst 
prinzipiell, aber auch konkret von ihren eigenen Ressourcen her als gestalt- 
bar und veränderbar erlebt, ohne Gefahr zu laufen, die Selbststeuerungs- 
kräfte zu überschätzen" (M. E. Ebertz). 

Das verbreitete, wenn auch vage esoterische Reden von •Spiritualität" legt 
nahe: Hier ist der wichtigste Gesprächspartner des Christentums innerhalb 
der mitteleuropäischen Gesellschaft. Auch was von anderen Religionen auf 
uns zukommt, ist meist von ihr überformt. Hier findet die christliche Refle- 
xion die Zeichen der Zeit, Zeichen von Gottes Geist. 

2. Das Thema der Erfahrung 

Und die wichtigste Anfrage lautet: Der heutige, gelebte und verkündete 
christliche Glaube ist erfahrungsarm. Schon vor Jahrzehnten hat der evan- 
gelische Theologe Gerhard Ebeling das •Erfahrungsdefizit" von Theologie 
und Kirche gebrandmarkt. Die großen theologischen Entwürfe der jüngsten 
Vergangenheit kreisen um diesen Mangel: Karl Rahners •transzendentale 

n Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiösen Landschaft. Freiburg 1997, 140f. 
20 Sehnsucht nach Sinn. Glauben in einer Zeit der Leichtgläubigkeit. Frankfurt/New York 
1994. 



Josef Sudbrack 207 

Erfahrung"; Hans Urs von Balthasars theologische •Ästhetik", •Schau der 
Gestalt"; Henri de Lubacs •theologie nouvelle" mit dem •desiderium natu- 
rale in supernaturam", der •naturhaften Sehnsucht des Menschen zur über- 
natürlichen Erfüllung in Gott". Auch Eugen Bisers Forderung nach einer 
•therapeutischen Theologie" gehört hierher. 

Es ist Losskys Anliegen der •Pneuma-Kirche", das zu wenig Echo in der 
•Logos-Kirche" findet. Der restriktiven vatikanischen Instruktion zur •Mit- 
arbeit der Laien in der Kirche" warf der Innsbrucker Altbischof Stecher im 
Dezember 1997 Gefühlskälte (Erfahrungsarmut) vor. Doch stehen nicht ge- 
rade die sogenannten Laien im Kontakt zur •Freude und Hoffnung, Trauer 
und Angst der Menschen von heute"21, dort, wo die •Zeichen der Zeit" sicht- 
bar werden! Der andere Träger der •Logos-Kirche", die theologische Refle- 
xion, ist zu fragen, ob und wie intensiv er das Erfahrungszeugnis der christ- 
lichen Tradition, die •Mystik" in sein Forschen einbezieht. Die Erhebung 
Therese von Lisieux' mit ihrer so schlicht erscheinenden Biographie zur 
Kirchenlehrerin kann Schibboleth, Prüffrage sein, inwieweit man •Erfah- 
rungen" ernst nimmt: An ihnen ist zu ermessen, in welcher Sprache und 
Mentalität die Botschaft Jesu heute auszusprechen ist. 

3. Kosmische Mystik: •Gott in allen Dingen finden" 

Inhaltlich ist das neue Suchen nach •Spiritualität" geprägt von etwas, das im 
lateinischen Christentum unter Pantheismus-Verdacht steht. Hans Waiden- 
fels21 zitiert hierzu den singhalesischen Theologen Aloysius Pieris, dessen 
asiatische Mentalität eine der Quellen heutiger Esoterik repräsentiert: •In 
diesem System greifen die Ordnung der Natur und die Ordnung der Gesell- 
schaft ineinander über, die gesellschaftliche Harmonie wird gesichert durch 
die kosmische Kommunion mit den Elementen der Natur." Gott wird - nicht 
so sehr in radikaler Transzendenz, sondern - im Gesetz dieser Vernetzung 
von Mensch und Natur erfahren. 

Diese Erfahrung nannte William James2i vor etwa 100 Jahren nach dem 
kanadischen Arzt Burke •kosmische Mystik". Sie lebt in den Kreisen, die 
nach neuer Spiritualität suchen: Gott als Vernetzung aller Wirklichkeiten, 
Gott als Seele des Kosmos, Gott als Energie, aus der alles lebt, von der alles 
bewegt wird, Gott als inneres Gesetz vom Lauf der Dinge. 

21 Anfang der pastoralen Konstitution des II. Vatikanischen Konzils über •Die Kirche in der 
Welt von heute ". 
22 Gottes Wort in der Fremde. Bonn 1997, 183. 
23 Seine •Varieties of Religious Experience" (1902, deutsch 1979 u. öfter) gelten als Beginn 
einer nicht-materialistischen Religionspsychologie. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 208 

Vor dem abschirmenden Nein ist auf die christliche Tradition zu hören: 
Bei Ignatius von Loyola24 klingt •Gott in allen Dingen suchen und finden" 
vielleicht voluntaristisch (aber man vergleiche die Betrachtung zur Erlan- 
gung der Liebe!). Doch Meister Eckhart, Mechthild von Magdeburg, die Pa- 
tristik verstehen es seinshaft-ontologisch. So predigt Paulus vor hellenisti- 
schem Publikum: •Denn in ihm leben, bewegen und sind wir - wie auch 
einige von euren Dichtern gesagt haben: Seines Geschlechtes sind wir ja 
auch." (Apg 17,28) 

Aufmerksam geworden erstaunt man, wie oft das NT ähnlich spricht. 
Doch viele (wie die religionsgeschichtliche Schule) mißtrauen solchen Tex- 
ten. Die Einheitsübersetzung verfälscht sogar eine paulinische Hoff- 
nungschau zu: •Daß Gott herrsche über alles und in allem" (1 Kor 15,28). 
Im Text aber steht: •Daß Gott alles in allem sei." Otto Hermann Pesch25 fragt 
mit Recht: •Haben die biblischen Texte nicht auf ihre Weise im Blick, was 
wir heute die ,Selbstorganisation' und die ,Selbsttranszendenz' der Natur 
nennen?" - ein typisch esoterisches Anliegen. Bela Weismahr16 erinnert phi- 
losophisch daran, daß auch nach Thomas von Aquin Gott als Erst-Ursache 
den Urgrund und das Urprinzip alles Wirklichen darstellt. 

Was bedeutet das für Gebet und Meditation? Die Schönheit, das Blühen, 
die helle Buntheit der Dinge, das Leben von Pflanze und Tier, das Fließen 
des Wassers und das Wehen des Windes, aber besonders die Liebe des Men- 
schen sind nicht nur Hinweise auf einen weit entfernten Gott, sondern in 
sich schon Gegenwart dieses Gottes. 

Die Ostkirche erlebt dies aus ihrer Verwurzelung in der Tradition stärker 
als wir. Das Wissen um Gottes Heiligen Geist, Gottes Wirkmächtigkeit in 
der Welt, ist der Schlüssel dieser Spiritualität. 

4. Die Würde des Menschen in Gott, vor Gott 

Gerade aus dem unter Pantheismusverdacht stehenden biblischen Zeugnis 
erwächst ein neuer Zugang zu Gottes Transzendenz, Jenseitigkeit. Für Pau- 
lus ist Gottes Geist die Mitte der menschlichen Existenz. •In ihm rufen wir: 
Abba, Vater!" Er betont: •Weil ihr Söhne seid, hat Gott den Geist seines 
Sohnes in unsere Herzen gesandt, der ruft: Abba, Vater!" (Rom 8,15) Das 
also, was das Wesen des Menschen ausmacht, sich Gott hinzuwenden, voll- 
bringt und ist Gottes Geist selbst. Dies ist nicht moralisierend-aszetisch ge- 

24 Mein Beitrag: • Gott in allen Dingen finden ": Eine ignatianische Maxime und ihr metahisto- 
rischer Hintergrund, in: Ignacio de Loyola y du Tiempo. Bilbao 1992, 343-368 
25 S. Antn. 18. 
26 Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskussionsbeitrag zur Frage der Evolution und des Wun- 
ders. Frankfurt 1973. 



Josef Sudbrack 209 

meint, sondern wörtlich-seinshaft. Gottes •Immanenz" bricht auf zum Du 
des transzendenten Gottes. Überholt dies nicht den Pantheismus der helle- 
nistischen Religion und auch der deutsch-idealistischen Philosophie? Doch 
es ist keine eindimensionale Auflösung des Mensch-Gott-Abstandes in 
Identität, sondern nimmt ernst: Gott übersteigt das Begreifen einer eindi- 
mensionalen Logik; Gott ist mehrdimensional; dogmatisch gesagt: Gott ist 
dreifaltig. 

Man muß sich der Tragweite der paulinischen Aussagen bewußt sein: Da 
sein Beten Gottes Geist selbst vollzieht, ist der Mensch in existentieller Tiefe 
- ostkirchlich gesagt - vergöttlicht. Doch eben hier steht er zugleich in Frei- 
heit Gottes Du, Gottes Freiheit gegenüber. Freiheit ist nach Paulus die Würde 
des Menschen vor Gott und zugleich Gegenwart von Gottes Geist im Men- 
schen. Im Galaterbrief (5,13 + 22)) schreibt er: •Ihr seid zur Freiheit beru- 
fen, ihr Brüder! Nur laßt die Freiheit nicht zu einem Anlaß des Fleisches wer- 
den. Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede." Vorher hatte er 
betont: •Denn ihr habt nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, so daß 
ihr euch wieder fürchten müßtet, sondern ihr habt empfangen den Geist, in 
dem wir rufen: Abba, Vater!" In Karl Rahners21 dialektischer Sprache heißt 
dies: Je mehr der Mensch mit Gott eins ist, desto mehr steht er in sich selbst. 
Dasjenige, in dem er am meisten er selbst ist, ist und vollzieht in ihm Gottes 
Geist. Dies so sehr, daß er seine Freiheit mißbrauchen kann gegen Gott. 

Damit wird das Geheimnis Gottes berührt, das als •Dreifaltigkeit" dog- 
matisiert wurde. Nur in diesem Rahmen bekommt das Reden von Gottes 
Geist Sinn. Aber darin wird Gotteserfahrung als Geist-Erfahrung erfüllt. 

Das oft verstümmelt zitierte Gebet des Augustinus2* meint eben dies: 
Du Gott - Gott in freier Transzendenz zu Mensch und Welt 
bist mir innerlicher als mein Innerstes - Gottes Immanenz in •mir" 
und höher als mein Höchstes - Gottes •je größeres" Geheimnis. 

Das Verhältnis zu Gott läßt sich nicht auflösen in begriffliche Eindeutigkeit, 
wie es die denkerische Esoterik Ken Wilbers versucht: Alles und jedes ein- 
zubringen in eine Systematik, die - wenn auch mit anderen denkerischen 
Mitteln - Hegels Universallogik gleichkommen möchte. 

Ignatius29 hingegen läßt die zwei Züge nebeneinanderstehen. Einerseits 
sieht er, •wie Gott in den Geschöpfen wohnt: - in den Elementen ... in den 
Pflanzen ... im Menschen ... in mir". Aber gerade deshalb steht der Mensch 
frei vor Gott und kann beten: •Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Frei- 
heit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und meinen Willen." 

27 Bela Weismahr (Anm. 26) hat entsprechende Äußerungen gesammelt. 
28 Man zitiert das •Innerste" und vergißt das •Du" und das •Geheimnis". 
29 In seiner Exerzitien-Betrachtung zur Erlangung der Liebe. 



Spiritualität - Modewort oder Zeichen der Zeit 210 

5. Das Gesetz der Liebe 

Man muß es dialektisch formulieren: Gottes Geist selbst ist es, der das tut, 
was der Mensch als sein Wesen vollzieht, sich im Beten frei Gott zuzuwen- 
den. Es ist die gleiche Wahrheit, die Gregorios Palamas als zweifaches 
Begreifen Gottes beschreibt: Gott als •Ousia" und Gott als •Energeia". Die 
Mystiker haben dies als Liebe erfahren. Nikolaus von Kues30 greift eine tra- 
ditionelle Formel (dionysischer Herkunft) auf und lehrt: •Die Liebe tritt ein 
(in Gott), wo das Begreifen draußen bleiben muß." Das ist, wie er in der 
berühmten Diskussion mit dem Vinzenz von Aggsbach OCart zeigt, kein 
Irrationalismus, sondern ganzheitliche Erfahrung. 

In unserem Jahrhundert hat wohl niemand dieses •Gesetz der Liebe" so exi- 
stentiell und zugleich so naturwissenschaftlich fundiert dargestellt wie Teilhard 
de Chardini]. Ihm geht es um die •Kosmische Mystik" William James' und der 
Esoterik, die ihn deshalb lange als einen der ihren ansah: •Ich nenne kosmi- 
schen Sinn die mehr oder weniger klare Verwandtschaft, die uns psychologisch 
an ein Ganzes, das uns umgibt, bindet." Doch das Gesetz dieser •affinite" ist 
keine esoterische Verschmelzung, sondern Liebe. •Die Liebe schließt die Lie- 
benden enger zusammen, ohne sie zu verschmelzen, und die Liebe läßt sie in 
dieser gegenseitigen Berührung eine Erhöhung finden, die sie befähigt, in der 
Tiefe ihrer Selbst die mächtigste und schöpferischste Eigenständigkeit zu 
wecken." - •Die wahre Einigung verschmilzt die Seienden nicht, die sie ein- 
ander nähert. Sie differenziert sie im Gegenteil noch mehr: Das heißt, wenn es 
sich um denkende Teilchen handelt, ultrapersonalisiert sie sie. Das Ganze ist 
nicht das Gegenteil, sondern gerade der Pol der Person. Totalisation und Per- 
sonalisation sind die zwei Ausdrücke einer einzigen Bewegung." 

Ebendies meint Karl Rahner mit dem Paradox: Je mehr eins mit Gott (To- 
talisation), desto mehr Eigenstand in Freiheit (Personalisation). Teilhard ent- 
deckte in dieser Dialektik die evolutive Struktur des Kosmos. Er baue sich 
von einer Anfangspolarität (der Spannung in den Atomen) her auf bis zur 
Grundpolarität von Gott und Mensch, von •Einheit (in Gott), die differen- 
ziert (zur Freiheit vor Gott)." 

6. Die Sprache der Poesie 

Es geht stets um das Geheimnis von Gott und Welt, das die Theologie in 
vielfältigen Sprachspielen auszudrücken versucht: in Paradoxien, in Nega- 

•"' In: Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. Studien zur Frömmigkeitsgeschichte 
des Spätmittelalters (T. I+II). Münster 1966f, habe ich viele Belege gesammelt; z. B. 11,116: 
•Ibi intellectus caligat, ubi amor penetrat", nach dem viel gelesenen Ps. Bernhard, De Caritate. 
11 Nach Adolf Haas, T. d. C.-Lexikon. Freiburg 1971,11,77.104; 1,237. 



Josef Sudbrack 211 

tionen (Gott ist weder ... noch ...), in Analogien (Gott ist wie ...), in Über- 
steigerungen (Gott ist mehr als ...), auch in Wiederholungen. 

Die Mystiker32 aber ziehen die Sprache der Poesie vor. Angelus Silesius33 

dichtet: 
Halt an wo laufsttu hin / der Himmel ist in dir: 
suchstu GOtt anders wo / du fehlst Ihn für und für. 
Die GOttheit ist mein Safft: /was auß mir grünt und blüht 
Das ist sein Heilger Geist / durch den der trib geschiht. 

Johannes vom Kreuz34 bringt in der Vorrede zum •Geistlichen Gesang" die 
Hermeneutik des Sprechens von Gott auf den Punkt, indem er auf seine 
Lyrik hinweist: •Wer wird je imstande sein zu beschreiben, was der Geist 
den liebenden Seelen, in denen er Wohnung genommen, zu verstehen gibt? 
Gewiß niemand, selbst jene nicht, denen diese Begnadigung zuteil gewor- 
den. Aus diesem Grunde nehmen sie zu Bildern, Gleichnissen und Verglei- 
chen ihre Zuflucht. Liest man diese Vergleiche nicht mit demselben Geist 
der Liebe, der aus ihnen weht, so scheinen sie mehr Albernheiten als höchst 
vernünftige Ausdrücke zu sein. Da es sich um reine Liebesergüsse handelt, 
so ist es besser, man lasse ihnen den ganzen Reichtum des Sinnes, damit je- 
der nach seiner Befähigung und dem Zuge seines Geistes entsprechend dar- 
aus schöpfe, als daß man sie in einem bestimmten Sinne erklärt." Er, der 
hochgebildete Theologe, sieht seine Lyrik •unter dem Einfluß einer innigen 
Liebe zu Gott geschrieben ... unter dem Einfluß einer Fülle von Erleuchtung 
eingegeben", und meint zu seiner kommentierenden Theologie: •Man muß 
sich nicht notwendig daran binden." 

Die Verkennung dieser Wahrheit, daß das Verhältnis von Gott und Mensch 
(wie die Liebe von Mensch zu Mensch) nicht auf den menschlichen Begriff 
zu bringen ist, ist das •Proton Pseudos" (Grundirrtum) der Esoterik. Ob es 
nicht auch das Proton Pseudos mancher Theologie35 ist? Denn auch sie be- 
ruht vor allem auf Erfahrung - des Volkes Israel, Jesu Christi, der Apostel, 
der Kirche, und eben auch der Zeichen der Zeit, wie sie heute im Suchen 
nach •Spiritualität" sichtbar werden. 

Erfahrung drückt sich zutiefst in Poesie, in Ästhestik aus. Ob Gottes Hei- 
liger Geist nicht Gottes ewig klingende Poesie ist? 

12 Die sogenannte philosophische Mystik reduziert Liebe auf Erkennen. 
11 Ausgabe Louise Gnädinger. Stuttgart 1984,1,82.90. 
34 Nach: G. Ruhbach, J. Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Mün- 
chen 1989, 308f (verkürzt). 
35 Zum Ganzen mein im Druck befindliches Buch: Gottes Geist ist konkret. Spiritualität im 
christlichen Kontext (Echter-Verlag, WUrzburg). 




