
Sportethik als Tugendethik? 
Klassische Haltungsbilder im Rahmen 
des modernen Breitensports 

Peter Fonk, Passau 

Die Ethik hat derzeit Hochkonjunktur. Kaum eine Diskussion über eine aktuel- 
le Fragestellung - sei es über das neue Organspendegesetz, sei es über die Um- 
schichtung der Subventionen für soziale Aufgaben oder über den Erhalt des 
ökologischen Gleichgewichts unserer Mitwelt (und die Liste der Beispiele 
ließe sich noch lange fortsetzen) - die nicht auch die ethische Seite des Themas 
zur Sprache brächte. •Von ihr wird erwartet", so stellte der in Fribourg (Schw.) 
dozierende Ordinarius für Theologische Ethik, Adrian Holderegger, fest, •daß 
sie in Bereichen, die uns fragwürdig vorkommen oder die uns zumindest mit 
Problemen beladen erscheinen, Orientierung vermittelt. Zustände und Ent- 
wicklungen sollen an Maßstäben gemessen werden, die uns sagen, was sein 
soll und was menschlich verantwortet werden kann."1 Bezogen auf die Situa- 
tion des Sports, wie sie sich uns derzeit darstellt, die zugegebenermaßen so 
vielschichtig und facettenreich ist, daß die vereinfachende Rede von dem Sport 
gar nicht aufrechterhalten werden kann, sehen wir uns in der Tat mit einer Viel- 
zahl von Problemen konfrontiert. 

Die im Jahre 1990 verfaßte gemeinsame Erklärung der Kirchen mit dem Ti- 
tel •Sport und christliches Ethos" weiß denn auch ein breitgefächertes Spek- 
trum solcher Probleme zu nennen, die aus in der Tat fragwürdig zu nennenden 
Auswüchsen besonders des Spitzensports erwachsen sind; negative Auswir- 
kungen, die sich letztlich gegen den Sportler selbst und die gesamte Welt des 
Sports richten: 
- •Sieg und Erfolg um jeden Preis 
- Sportlerinnen und Sportler als instrument' in der Hand anderer 
- manipulative Eingriffe und Doping 
- Schwierigkeiten der Einordnung des Sports in das Lebensganze 
- mangelnde soziale Absicherung (vor allem für diejenigen, die nie ganz an die 

Spitze kommen) 
- Gefahr des sozialen Abstiegs nach dem Ende der ,Karriere' 
- Kommerzialisierung, Politisierung und Nationalisierung."2 

1 A. Holderegger, Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens. Themen der Lebens- 
ethik. Freiburg (Schw.) 1995, 295. 
2 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Sport und christliches Ethos. Ge- 
meinsame Erklärung der Kirchen zum Sport. April 1990, 9. 



Peter Fonk 213 

Diese genannten Phänomene sind keinesfalls marginal, denn der Sport hat in 
Wirtschaft und Gesellschaft schon längst seinen festen Platz, eine Spitzenposi- 
tion, erobert. Mehr als 18% aller Nachrichten und Meldungen der deutschen 
Presseagentur befassen sich mit Vorkommnissen aus dem Sportbereich. Die te- 
legenen Qualitäten des Sports prädestinieren ihn geradezu für das Fernsehen; 
und einzelne, besonders erfolgreiche Spitzensportler können sich als Werbe- 
träger die sprichwörtliche goldene Nase verdienen. Die wachsende Zahl der 
Hersteller in Freizeit-, Sportartikel- und Sportbekleidungsindustrie hat inzwi- 
schen einen Wirtschaftszweig von beträchtlichem Ausmaß entstehen lassen. 

Ohne jeden Zweifel ist es sehr zu begrüßen, daß derzeit mehr als 30% der 
Gesamtbevölkerung vereinsmäßig organisiert sind im Bereich des Breiten-, 
Freizeit- und Gesundheitssports und darüber hinaus die Zahl des nicht-organi- 
siert sporttreibenden Anteils der Gesamtbevölkerung nach zuverlässigen 
Schätzungen etwa 26% beträgt. Das Erwachen eines neuen Körper- und Ge- 
sundheitsbewußtseins in der Bevölkerung bedeutet ein positives Zeichen; denn 
dem steht gegenüber, daß über die Hälfte der Todesursachen in der Bundesre- 
publik auf Herz- und Kreislauferkrankungen infolge von Bewegungsmangel, 
falscher Ernährung und Genußmittelmißbrauch zurückzuführen sind. 

Diese positive Entwicklung ist aber von bisher nicht gekannten (oder so 
nicht gekannten) Problemen begleitet. Die gravierenden ökologischen Proble- 
me, die durch Millionen von Skifahrern, Natur- und Wassersportlern für intak- 
te ursprüngliche Lebensräume und die in ihnen beheimateten Tier- und Pflan- 
zenarten entstehen, sollen hier nicht eigens diskutiert werden. Neben der be- 
reits angesprochenen Tendenz zur Kommerzialisierung und Professionalisie- 
rung, die zur Folge hat, daß in der Realität des Spitzensports der Amateurge- 
danke stillschweigend verabschiedet worden ist, neben der Gefahr auch, daß 
insbesondere der Spitzensport für politische Zwecke mißbraucht wird, stellt 
sich ein Problem auf einer noch tieferen, fundamentaleren Ebene. 

Von einem einheitlichen Sinn des Sports - man denke etwa an die olympi- 
schen Spiele im antiken Griechenland, das Gentleman-Ideal im englischen 
Amateursport, wie es im 19. Jahrhundert seine Blütezeit erlebte oder die von 
Friedrich Ludwig Jahn gegründeten Turnvereine in Deutschland - kann heute 
nicht mehr gesprochen werden3. Somit ist ein einheitlicher Konsens über die 
wertmäßigen Grundlagen des Sports nicht mehr vorhanden. Das heißt aber 
nichts anderes, als daß ein zukunftsorientierter Sport sich verstärkt der Frage 
nach seinem Sinn und seinen ethischen Grundlagen wird zuwenden müssen. 
Mit anderen Worten: Hier ist auch die theologische Ethik oder Moraltheologie 
angesprochen und zur Stellungnahme gefordert. 

Vgl.   H.   Sarkowicz  (Hrsg.),  Schneller,   höher,   weiter.   Eine  Geschichte  des   Sports. 
Frankfurt a. M. u. Leipzig 1996. 



Sportethik als Tugendethik ? 214 

Sport als Thema der Theologie 

Sport könne man nicht nach theologischen Gesichtspunkten betreiben, be- 
merkt eine in dieser Hinsicht völlig unverdächtige Publikation wie das •DJK- 
Werkbuch" .4 Dasselbe Buch verschweigt in dem Teil, der die Aufgabe und das 
Amt des geistlichen Beirats beschreibt, aber auch nicht, daß von seiten einiger 
Vereinsmitglieder oder gar des Vereins selber manches Mal Einwände gegen 
die Institution des •geistlichen Beirats" erhoben werden. Von den fünf genann- 
ten Argumenten möchte ich mich einem besonders zuwenden. Es besagt: 

•- viele Priester haben den Dualismus von Seele und Leib noch nicht über- 
wunden. Weil sie sich in ihrer Tätigkeit vornehmlich um das Heil der Seele 
bemühen, verstehen sie nicht die Freude der Sportler am Erlebnis ihres Leibes. 
Die Seelsorger werden deshalb noch immer der Leibfeindlichkeit verdächtigt, 
da sie sich zu wenig um die Entfaltung des ganzen Menschen kümmern."5 

Was kann man einer solchen Kritik entgegenhalten? Bemerkenswerterweise 
klärt uns ein Blick in die Bibel, besonders in die Briefe des Apostels Paulus, 
darüber auf, daß dieser ganz selbstverständlich Metaphern und Vergleiche aus 
den sportlichen Wettkämpfen der Antike aufnimmt, um die Situation des Chri- 
sten mit dem Bild des Wettkämpfers zu verdeutlichen. So können wir im ersten 
Brief an die Gemeinde von Korinth lesen: 

•Ihr wißt doch, daß an einem Wettlauf viele Läufer teilnehmen. Aber nur einer von ihnen kann 
den Preis gewinnen. Lauft so, als ob ihr ihn gewinnen wolltet. Jeder Sportler, der trainiert, 
unterwirft sich strengen Regeln. Er tut es, um einen Kranz zu erhalten, der verwelkt. Aber wir 
tun es für einen Kranz, der nicht verwelkt. Darum laufe ich geradewegs auf die Ziellinie zu. 
Darum bin ich wie ein Boxer, der seine Schläge nicht vergeudet. Ich mache meinen Körper 
mit Schlägen hart und beherrsche ihn vollkommen. Ich möchte nicht andere zum Wettkampf 
auffordern und selbst als untauglich ausgeschieden werden." (1 Kor 9,24-27) 

Kurz: die positive Aufnahme der Sportmetaphorik bei Paulus steht im Kon- 
text der jüdisch-christlichen Tradition, in deren Verständnis der Leib den 
ganzen Menschen repräsentiert, und nicht etwa, wie in der griechischen Philo- 
sophie bei Piaton, das Gefängnis der Seele ist, aus dem diese sich nach ihrem 
Tod endlich befreien kann. Allerdings ist dieses positive Verständnis der Leib- 
lichkeit schon in der frühchristlichen Tradition zeitweilig ernstlich bedroht 
worden durch die Tendenz zur Leibfeindlichkeit, die sich im antiken Neupla- 
tonismus erneut Raum verschaffte. Insgesamt aber kann man durchaus mit 
Recht das Urteil formulieren, daß das Christentum von seinem Wesen her der 
Leiblichkeit und der Leiberfahrung im Sport positiv gegenübersteht. Die Wur- 
zeln der christlichen Kritik, die sich allerdings schon sehr früh entzündete, be- 
ziehen sich demzufolge nicht auf den Sport, sondern auf die mit ihm immer 

DJK-Werkbuch. Hrsg. v. I. A. Burck, u.a., Düsseldorf 1992. 211. 
DJK-Werkbuch, 326. 



Peter Fonk 215 

wieder verbundenen Auswüchse6. Als Zielpunkt der Kritik begegnen uns hier 
immer wieder zwei Extreme. Zum einen wird die zunehmende Verrohung der 
Arenaspiele kritisiert. Diese negative Tendenz wird verstärkt von einem 
Heroenkult, der immer übertriebenere Formen annimmt, sowie von einer In- 
strumentalisierung des menschlichen Leibes, die schon zur Idolatrie ausartet 
und so über den Umweg des Sports wieder in den Götterkult der Antike 
zurückzufallen droht. Zum anderen werden die Gladiatorenkämpfe als inak- 
zeptabel für das ethische Bewußtsein des Christen angeprangert, weil sie ge- 
wöhnlich erst mit dem Tod eines der Arenakämpfer ihr blutiges Ende finden. 
Aus dem gleichen Grund lehnen Kirchenväter wie Tertullian und Novatian 
auch die Faust- und Ringkämpfe ab, weil sie oft genug in Gewalt ausarten und 
den Gegner, statt ihn nur sportlich zu besiegen, körperlich schwer verletzen 
können. Diese Kritik an den Zerrbildern des sportlichen Wettbewerbs, wie sie 
schon in der Antike vorkamen, schließt nicht aus, daß ein anderer Kirchenva- 
ter, wie etwa Clemens von Alexandrien, sportliche Wettkämpfe durchaus posi- 
tiv bewertet, so lange sie sich an die Regeln der Fairneß und Achtung vor der 
Integrität des sportlichen Gegners halten. 

Allerdings bleibt für die Zeit der Antike die Haltung vieler Kirchenväter 
zum Sport ambivalent. Genaugesehen richtet sich ihre Kritik nicht gegen die 
verschiedenen Sportarten selbst, sondern gegen das mit ihnen verbundene Am- 
biente. Dazu zählen vor allem der in ihren Augen übertriebene Starkult, wie er 
sich um die Sieger der Wettkämpfe entfaltete, und die Investition enormer 
Geldsummen, die man ihrer Meinung nach weitaus sinnvoller eingesetzt hätte, 
um die Not der Armen zu lindern. 

Überspringen wir nun die folgenden eineinhalb Jahrtausende und begeben 
uns unmittelbar in das zwanzigste Jahrhundert. Auch hier treffen wir auf Sei- 
ten der Theologie und des kirchlichen Lehramtes beide Grundhaltungen ge- 
genüber dem Sport an. Lob, Anerkennung und die Warnung vor Mißbrauch 
und Auswüchsen halten sich die Waage. So betrachtet Fritz Tillmann, einer der 
maßgeblichen Moraltheologen in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhun- 
derts, den Sport vor allem unter dem Gesichtspunkt der Leibeskultur und Per- 
sönlichkeitsbildung und erkennt ihm in dieser Hinsicht eine unverzichtbare 
Funktion zu. Pius XI. hingegen betrachtet mit Sorge die Verzweckung des 
Sports für die faschistische Propaganda der Nazis. Sein Nachfolger Pius XII. 
bewertet den Sport in erster Linie als eine Schule der Tugend, als eine hervor- 
ragende Form der Persönlichkeitsbildung, weil so die Tugenden der Mäßigung, 
der Beherrschung, der Geduld und des Verzichts eingeübt und trainiert werden 
können. 

Vgl. H. Sarkowicz, op. cit., 27-53. 



Sportethik als Tugendethik? 216 

Es fällt ins Auge, daß in den unterschiedlichen Einstellungen zum Sport im- 
mer wieder die individualethische Sicht dominiert. Erst das II. Vatikanische 
Konzil brachte die sozialethische Sicht des Sportes ins Spiel, indem es ihm die 
Aufgabe zubilligte, zum psychischen Gleichgewicht nicht nur des einzelnen, 
sondern der Gesamtgesellschaft sowie zur Anknüpfung brüderlicher Bezie- 
hungen zwischen Menschen aller Lebensverhältnisse, Nationen oder Rassen 
beizutragen7. 

Unabhängig aber von der individualethischen oder sozialethischen Betrach- 
tungsweise des Sportes wird immer wieder sein moralpädagogischer Aspekt 
betont. Damit stellt sich aber unabweisbar die Frage, was der maßgebliche 
Zielgedanke der Persönlichkeitsbildung im Sport nun mit Tugend und Moral 
zu tun hat? 

Diese erste Frage hat unmittelbar die zweite zur Folge, was denn eigentlich 
christliche Moral sei. 
Christliche Moral, so lautet eine erste und doch zugleich das Wesen schon zu- 
treffend erfassende Antwort, ist zuerst und vor allem die Lehre vom Menschen. 
Mit anderen Worten: christliche Morallehre handelt über das christliche Richt- 
bild des Menschen. Diese Antwort ist geeignet, zunächst Erstaunen hervorzu- 
rufen. 

Das genuine Anliegen theologischer Ethik 

Schon vor mehr als sechzig Jahren zog der Philosoph Josef Pieper eine Bilanz, 
kritisch und ernüchternd zugleich, deren Aktualität bis heute anhält8. Bemer- 
kenswerterweise komme der heutige •Normalchrist" kaum noch auf den Ge- 
danken, in der Moral- oder Sittenlehre etwas über das wahre und gute Sein des 
Menschen erfahren zu können. Dieser Sachverhalt ist im übrigen der hochmit- 
telalterlichen Christenheit noch etwas Selbstverständliches gewesen. Statt des- 
sen assoziieren Menschen heute mit dem Begriff •christliche Moral" spontan 
den erhobenen Zeigefinger. Folglich verbinden sie mit dem engverwandten 
Begriff •christliche Morallehre" die Vorstellung einer Lehre vom Tun und Las- 
sen, von Dürfen und vor allem vom Nicht-Dürfen, vom Gebotenen und vor al- 
lem vom Verbotenen. Gerechterweise muß man hinzusetzen, daß die christli- 
che Moralverkündigung es den Menschen nicht eben leichtgemacht hat, etwas 
anderes zu erwarten. Ein Blick in die Geschichte der Moraltheologie, die sich 
über weite Strecken als minutiös entfaltete Kasuistik darstellte, vermag aufzu- 
zeigen, daß solche Einschätzung keineswegs böser Absicht entspringt, sondern 
durchaus ihre Wurzeln in der Realität der Moralkatechese hat. Die Restriktion 

Gaudium et spes, Art. 61. 
J. Pieper, Über das christliche Menschenbild. Leipzig 1936. 



Peter Fonk 217 

der Moraltheologie auf eine Disziplin zur Unterscheidung zwischen läßlichen 
und schweren Sünden, insbesondere die übermäßig starke Betonung des 6. Ge- 
botes, ist an der Entwicklung eines solchen Vorverständnisses nicht unbeteiligt. 

Natürlich trifft es zu, daß christliche Morallehre auch vom Tun und Lassen, 
von Pflichten, Geboten und menschlichem Fehlverhalten, verstanden als 
Schuld und Sünde, handelt. Aber ihr primäres, alles andere begründende The- 
ma ist dieses: Das richtige Sein vom Menschen, das Bild vom guten Menschen. 
Thomas von Aquin, einer der bedeutendsten Theologen in der Geschichte der 
abendländischen Christenheit, hat diese fundamentale anthropologische Option, 
die aller normativ formulierten Morallehre immer schon vorausliegt, in sieben 
Thesen zusammengefaßt. Man kann sie etwa folgendermaßen wiedergeben: 
1. These: Der Christ ist ein Mensch, der aus dem Glauben an die Wirklichkeit 

Gottes lebt. 
2. These: Der Christ lebt aus der Hoffnung auf die endgültige Erfüllung seines 

Weges im Ewigen. 
3. These: Das Grundmotiv alles christlichen Handelns entspringt der Bejahung 

Gottes und des Mitmenschen. 
4. These: Der Christ ist klug, das heißt, der Blick für die Realität ist ihm nicht 

nur ein pragmatisches Postulat, sondern geradezu die Eintrittsbedingung in 
den Bereich sittlich verantworteten Handelns und Verhaltens. 

5. These: Der Christ ist gerecht, das heißt er akzeptiert sowohl die berechtigten 
Wünsche und Interessen der anderen wie auch seine eigenen. Beide versucht 
er in einem ausgewogenen Balanceverhältnis miteinander zu vermitteln. 

6. These: Der Christ ist tapfer, mit anderen Worten er ist bereit, für die Ver- 
wirklichung der Gerechtigkeit bis zur letzten Konsequenz einzustehen, per- 
sönliche Benachteiligungen, die Bedrohung der körperlichen Integrität, ja, 
wenn es sein muß, sogar den Tod hinzunehmen. 

7. These: Der Christ hält Maß, das heißt, er ist bereit anzuerkennen, daß sein 
Haben-Wollen und sein Genießen-Wollen an Grenzen ihrer Erfüllung 
stoßen, die zu überschreiten keine neuen Freiräume eröffnen, sondern das 
Maß alles Menschlichen nur noch zerstören würde9. 

Gerade die letztgenannte dieser sieben Grundhaltungen wird heute, im Kontext 
der ökologischen Diskussion und der Nachhaltigkeit als Kriterium der Tech- 
nikfolgenabschätzung, zunehmend wiederentdeckt. 

Die Anordnung dieser sieben Thesen läßt erkennen, daß die ursprüngliche 
Morallehre, die klassische theologische Ethik als Darlegung des Menschenbil- 
des, wesentlich die Vermittlung von Grundhaltungen und Grundwerten ist. In 
klassischer Terminologie gesprochen: Ethik, sowohl die philosophische wie 
auch die theologische, ist zunächst und von ihrem Wesen her als Tugendlehre 

9  ebd. 14f. 



Sportethik als Tugendethik? 218 

angelegt. Die große Leistung des Thomas von Aquin bestand darin, daß er die 
von Ambrosius übernommene Vierzahl der Kardinaltugenden - nämlich Klug- 
heit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und Maß - mit der bei Paulus im 1. Korinther- 
brief dargelegten Dreizahl der göttlichen Tugenden - nämlich Glaube, Hoff- 
nung und Liebe - zu einem umfassenden Sieben-Tugend-Schema verschmol- 
zen hat. Damit war der ganze Bereich christlichen Handelns abgedeckt. 

An dieser Stelle sollen aber noch einige klärende Bemerkungen erfolgen 
zum Begriff der Tugend selbst. Obwohl er heute vielfach ersetzt worden ist 
durch den gebräuchlicheren Begriff des Wertes oder Grundwertes, verfügt der 
Tugendbegriff über einen noch umfassenderen Bedeutungsgehalt. Deshalb 
spricht sehr viel für die Annahme, daß die Verwendung des weniger selbstver- 
ständlichen Tugendbegriffs, der sich heutigem Verständnis zunächst sperrt, das 
Eindringen in die tiefergehende Sinndimension des Ethischen fördert. 

Persönlichkeitsbildung und Aneignung moralischer Kompetenz 

In den 30er Jahren dieses Jahrhunderts hielt der französische Dichter Paul 
Valery eine Rede vor der Academie Francaise, die später einigermaßen 
berühmt wurde. In dieser Rede äußerte er von dem Wort Tugend, daß es tot sei 
oder zumindest aussterbe. Den Beweis für seine Vermutung sah er darin, daß 
dieses Wort nur noch im Katechismus, in der Akademie oder in der Operette 
anzutreffen sei10. 

Doch selbst wenn wir zugestehen müssen, daß in einer zunehmend ent- 
christlichten Welt dem Menschen das Gute schon sprachgebräuchlich als 
lächerlich hingestellt wird, dürfen wir dennoch nicht verschweigen, daß die 
christliche Moral-Literatur und Moral-Katechese nicht unbeteiligt daran sind, 
daß der Zugang zum genuinen Sinn des Begriffs und der Wirklichkeit Tugend 
teilweise verstellt worden sind. Denn im Unterschied zu einem heute weitver- 
breiteten Mißverständnis bedeutet Tugend nicht die Bravheit oder Ordentlich- 
keit eines Tuns oder Lassens, meint nicht angepaßtes Duckmäusertum oder den 
Verzicht auf die Verwirklichung der in einem selbst liegenden besten Möglich- 
keiten. Das Gegenteil ist der Fall. Der Begriff Tugend beinhaltet vielmehr, daß 
der Mensch seine besten Möglichkeiten erkennt und verwirklicht. Anders ge- 
sagt: Der Begriff Tugend hängt auf das Engste zusammen mit dem Gelingen 
des eigenen Lebens. Dieser Kerngedanke führt uns auf eine ganz wesentliche 
Frage - die Frage nämlich: Welches Anliegen bewegt die moralische Erzie- 
hung des Menschen? Welchem Ziel dient sie? Geht es darum, einen Katalog 
von Geboten und Verboten einzuschärfen, die allesamt peinlich genau und mit 
sklavischem Gehorsam zu befolgen sind? 

1(1 ebd., 11. 



Peter Fonk 219 

Dagegen ließe sich sofort der Einwand formulieren: Wenn es sich so ver- 
hielte, dann wäre moralische Erziehung in der Tat nichts anderes als Dressur. 

Zur Klärung dieser Frage ist es sicher hilfreich, wenn wir uns zurückbege- 
ben bis an die Wurzeln unserer abendländischen Ethik. Der älteste systema- 
tisch konzipierte Gesamtentwurf einer Ethik, die uns heute vorliegt, stammt 
aus dem 4. Jahrhundert vor Christus. Sie ist heute bekannt unter dem Titel •Ni- 
komachische Ethik". Ihr Verfasser ist der griechische Philosoph Aristoteles. 
Der Titel der Schrift erklärt sich im übrigen daher, daß Aristoteles sie in 
pädagogischer Absicht für seinen Sohn namens Nikomachos verfaßt hat. Es ist 
gewiß nicht übertrieben zu behaupten, daß die Nikomachische Ethik gleichsam 
die Magna Charta jeder lebensweisheitlich inspirierten Tugendethik sei, eine 
reiche Fundgrube für jeden, der sich mit grundlegenden Fragen der Ethik, ihres 
Anspruchs, ihrer Thematik und der Lebbarkeit der in ihr theoretisch formulier- 
ten Einsichten beschäftigt. In der Nikomachischen Ethik finden wir eine Fülle 
von grundlegenden Einsichten vor, die ohne Zweifel heute noch so aktuell sind 
wie damals. Die erste, alles andere begründende Definition der Ethik und ihres 
Verhältnisses zu den übrigen Disziplinen der damals bekannten Wissenschaft 
erweist sich als äußerst folgenreich. Die Ethik, so erkennt Aristoteles ihr von 
Beginn an zu, ist keine theoretische Wissenschaft wie etwa die Mathematik 
oder die Metaphysik, sondern eine praktische Disziplin. Ihr Gegenstand ist das 
richtige und gute Handeln des Menschen, woraus der Philosoph im weiteren 
wie selbstverständlich die Bestimmung herleitet, daß sie es mit dem Leben 
selbst zu tun habe. Diese Definition gewinnt vor allem Bedeutung, wenn wir 
uns bewußt machen, daß das Leben keinesfalls immer mit logischer Folgerich- 
tigkeit feststehenden Gesetzen oder Regeln folgt, wie es etwa in der Mathema- 
tik der Fall ist. Das Leben wird bestimmt von einer Vielzahl von spontanen Er- 
eignissen, die sich im vorhinein gar nicht festlegen lassen. Immer wieder bricht 
sich in ihm ein Überschuß des Individuellen durch, der sich nicht in allgemein- 
gültige Gesetze fassen läßt. Normen und Gesetze betreffen den •Normalfall" 
des Handelns, aber sie stoßen an Grenzen ihres Geltungsbereichs, weil sie 
schon per defmitionem nicht jeden Einzelfall adäquat berücksichtigen können. 
So gesehen liegt es für den Gegenstandsbereich der Ethik nahe, daß er nicht nur 
die verallgemeinerbaren Normen und Gesetze des Handelns reflektieren, son- 
dern ebenso den nicht mehr verrechenbaren •Rest" des Biographischen, die je 
eigene Lebensgeschichte mitberücksichtigen muß, welche sich gegen jede 
Form der Schematisierung sperrt. Deshalb darf sich moralische Erziehung 
nicht darauf beschränken - denn damit würde sie ihrem Auftrag gar nicht ge- 
recht - , möglichst viele Normen und Vorschriften einzuschärfen in der Hoff- 
nung, sie könne somit das gesamte Leben abdecken und Entscheidungssicher- 
heit für alle nur vorstellbaren Situationen antizipieren. Dieses Ansinnen ist 
psychologisch gesehen durchaus verständlich, und es ist auch berechtigt, so 



Sportethik als Tugendethik? 220 

lange man sich dessen bewußt bleibt, daß dieses Ziel nur approximativ, mit mo- 
ralischer Gewißheit erreichbar ist. Wenn man diese wesentliche Einschrän- 
kung außer Acht läßt, wird das ganze Unternehmen von vorhinein eine ähnli- 
che Erfolgsaussicht haben wie der schon sprichwörtlich gewordene Wettlauf 
zwischen dem Hasen und dem Igel, wobei in diesem Falle das Leben selbst in 
all seiner Farbigkeit und seinem Facettenreichtum eine atemlos hinterherhet- 
zende Gesetzesethik immer schon überholt hätte. Eben weil es in der morali- 
schen Erziehung gar nicht möglich ist, für jeden denkbaren Konflikt- und Ent- 
scheidungsfall ein sozusagen maßgeschneidertes Lösungsmodell normativ 
festzulegen und zu verallgemeinern, muß die moralische Erziehung sich auf 
ein fundamentaleres, allen zufälligen historischen Konstellationen vorauslie- 
gendes Ziel richten. Ihr Adressat kann deshalb nur der handelnde Mensch 
selbst sein. Primäres Ziel der Ethik muß es deshalb sein, den Menschen selbst 
in den Stand zu setzen, eigenverantwortlich zu handeln und situationsgerecht 
richtig zu entscheiden. 

In heutigem Sprachgebrauch würden wir wohl auch sagen, ihr primäres, al- 
les andere erst begründende Ziel bestehe darin, den Menschen zur eigenverant- 
wortlich handelnden Persönlichkeit zu erziehen. Aristoteles vergleicht deshalb 
das Leben bzw. den ethischen Grundauftrag, den jeder Mensch in seinem Le- 
ben verwirklichen soll, mit einem Bild und dem dazugehörigen Rahmen. Die- 
ses Bild weist freilich die Besonderheit auf, daß jeder Mensch wohl über den 
Rahmen verfügt, doch auf der Oberfläche der in diesem Rahmen eingespann- 
ten Leinwand kein fertiges Gemälde, sondern nur einige, das spätere Bild erst 
umrißhaft andeutende Grundlinien vorfindet. Der übertragene Sinn dieses Ver- 
gleichs liegt auf der Hand. Der Rahmen und die wenigen vorgezeichneten 
Grundlinien entsprechen gewissen unverzichtbaren Grundnormen und den Ge- 
setzen, die zum Schütze des Humanums sowie eines stabilen Sozialgefüges ab- 
solut notwendig sind; als Christen dürfen wir wohl auch sagen: sie entsprechen 
den in der Schrift bezeugten und geoffenbarten Normen christlichen Handelns 
- den Zehn Geboten. Die wichtigste Aufgabe jedes Menschen besteht in der 
Sicht der Nikomachischen Ethik nun darin, jeweils die feineren Linien selbst 
einzuzeichnen, bis sein Lebensbild vollendet und stimmig geworden ist. Das 
Menschenbild der Nikomachischen Ethik ist positiv und optimistisch gefärbt; 
denn Aristoteles ist der festen Überzeugung, daß jeder Mensch - bei entspre- 
chender Unterweisung und moralischer Erziehung - das auch könne, was er 
ethisch gesehen solle". Diese Fähigkeit zu eigenverantwortlichem Handeln, 
die zugleich das Charakteristische einer gereiften und fortentwickelten Per- 
sönlichkeit ausmacht, bezeichnet der Stagyrit als Tugend. Und es ist ein blei- 
bendes Vermächtnis und zugleich ein kritischer Maßstab für jede heutige Form 

N.E. 1098a 20-30. 



Peter Fonk 221 

ethischer Reflektion, daß die älteste Form systematischer Ethik überhaupt in 
dieser, grundlegend an der Persönlichkeitsbildung ausgerichteten Tugendethik 
der griechischen Klassik besteht. Der pädagogische Impetus der klassischen 
Tugendethik ist also darauf angelegt, daß der Mensch das Optimum seiner gu- 
ten Möglichkeiten, das Äußerste dessen, was einer anthropologisch und 
ethisch gesehen sein kann, zu realisieren lernt. 

Die Frage, die sich jetzt unabweisbar stellt, wird dann freilich lauten, wie 
das denn gehen könne; anders gesagt, wie denn dieser Prozeß initiiert wird? 
Für Aristoteles liegt die Antwort auf der Hand. Der Mensch erwirbt sich mora- 
lische Kompetenz durch Einübung. Dies geschieht vorab dadurch, daß er sich 
an entsprechenden Vorbildern orientiert und sein eigenes Handeln ihrem Bei- 
spiel entsprechend ausrichtet. Kurz: Der Prozeß einer gelingenden morali- 
schen Erziehung hängt nicht primär an der Vermittlung normativer Sollensan- 
sprüche, sondern am Erleben glaubwürdiger Vorbilder in der eigenen Lebens- 
geschichte. 

Klassische Haltungsbilder in sportethischer Perspektive 

Mit diesem, von der aristotelischen Tugendethik weiterentwickelten Gedan- 
ken, ist nun aber der Brückenschlag zur Themenstellung vollzogen. Die be- 
reits zitierte gemeinsame Erklärung der Kirchen mit dem Titel •Sport und 
christliches Ethos" hebt die Bedeutung von Vorbildern in dem soeben ge- 
nannten Sinne deutlich hervor. Wir stoßen dort auf die folgenden Sätze: 
•Junge Menschen werden durch das Beispiel von Spitzensportlern angeregt, Sport zu treiben 
und nach Leistung zu streben. Wir brauchen deshalb Menschen im Spitzensport, denen es ge- 
lingt, sportliche Höchstleistungen mit einer ethischen Einstellung zu verbinden und den Be- 
zug zu anderen Lebensbereichen aufrecht zu erhalten: zu Familie und Freunden, Studium und 
Beruf, Politik und kirchlichem Leben. 
In diesem Sinne Vorbild im Spitzensport zu sein, ist nicht leicht, weil hoher Trainingsaufwand, 
finanzielle Abhängigkeit und der scheinbare Widerspruch zwischen Fairneß und Erfolg dem ent- 
gegenstehen. 
Obwohl diese Vorbilder selten sind, können gerade sie zeigen, was Sport für den Menschen be- 
deutet und zugleich, wo Sport und Sportler ihre Grenzen haben. 
Jeder Teilnehmer beim sportlichen Wettkampf muß darauf bedacht sein: 
- die Regeln nicht nach ihrem Buchstaben, sondern nach ihrem Sinn einzuhalten; 
- Sieg und Rekord nicht mit unerlaubten Mitteln (auch wenn diese nicht entdeckt werden kön- 
nen), sondern mit den eigenen Kräften anzustreben; 
- beim Wettkampf anzuerkennen, daß auch der Konkurrent das Recht hat, seine Fähigkeiten zu 
entfalten; 
- im Sieg bescheiden und in der Niederlage nicht verzweifelt zu sein. 
Manche Sportler sind in diesem Sinn Vorbilder, ohne von sich aus ständig darauf hinzuweisen."12 

Tatsächlich sind hier die klassischen Merkmale dessen angesprochen, was 
die Antike und das christliche Hochmittelalter unter Tugend verstanden haben. 

ebd. 18f. 



Sportethik als Tugendethik? 222 

Diese Beobachtung wird noch einmal unterstützt durch die nur wenige Seiten 
zuvor erfolgte Umschreibung dessen, was Fairneß - die sportliche Tugend 
schlechthin - auszeichnet. Von ihr, der Fairneß, heißt es dort, daß sie ja nicht 
nur das Beachten von Regeln und Normen beinhalte, sondern zuallererst für ei- 
ne Grundhaltung des Menschen stehe: Die unbedingte Achtung des Gegners 
und die Wahrung seiner körperlichen und seelischen Unversehrtheit13. Dassel- 
be noch einmal mit anderen Worten gesagt, bedeutet doch wohl, daß eine 
Sportethik auf dem tragfähigen Fundament sittlicher Grundhaltungen aufruhen 
müsse. Die Antike und die spätere abendländisch-christliche Tradition in der 
Ethik haben diese als Tugenden bezeichnet. Aus der gemeinsamen Erklärung 
der Kirchen zum Sport geht hervor, daß der im Begriff Fairneß beschlossene 
Bedeutungsgehalt unmittelbar an diese Tradition anknüpft. 

Es liegt deshalb nahe, nun am Ende dieser Überlegungen sozusagen die Pro- 
be aufs Exempel zu machen, ob diese klassischen Haltungsbilder oder Tugen- 
den in der bei Thomas von Aquin vorgelegten Siebenzahl sich sinnvoll über- 
setzen lassen in Haltungsbilder, die einer zeitgemäßen Ethik des modernen 
Breitensports zugrundegelegt werden können. 
- Gerechtigkeit: Die erste dieser sogenannten Kardinaltugenden läßt sich ver- 
hältnismäßig einfach in eine zeitgenössische Terminologie der Sportethik 
übersetzen. Sie entspricht der bereits genannten Zentraltugend der Fairneß, 
denn sie gebietet, nicht nur die Menschenwürde des sportlichen Gegners zu re- 
spektieren, sondern ihm darüber hinaus auch das zukommen zu lassen, was 
ihm unveräußerlich zusteht. Sie impliziert die Anerkennung der schlichten Tat- 
sache, daß auch der andere im sportlichen Wettkampf ein ebenso berechtigtes 
Interesse daran besitzt, zu siegen oder zumindest einen der vorderen Plätze zu 
erringen. Wenn wir uns aber selbst die Berechtigung dieses Interesses zugeste- 
hen, dann kann im Sinne der Gleichbehandlung der andere im Wettkampf ein 
Gleiches von uns verlangen. 
- Tapferkeit: Natürlich wäre es ein vergröberndes Mißverständnis, Tapferkeit 
in dem von uns gemeinten Sinne als Synonym für einen besonders entwickel- 
ten Angriffsgeist, etwa beim Boxkampf, zu verstehen oder sie gar noch als 
klassischen Vorläufer des heutigentags nicht selten gewünschten Killerin- 
stinkts geborener Siegernaturen im sportlichen Wettkampf auszudeuten. Tap- 
ferkeit als ethische Grundhaltung im Sport meint vielmehr die Bereitschaft, 
auch schwierige Situationen auszuhalten, Durststrecken zu bestehen und auch 
in der Niederlage nicht am Wert der eigenen Person zu zweifeln. 
- Klugheit: Sie bietet im Sport den sichersten Schutz vor Fanatismus. Nicht zu 
verwechseln mit Trickreichtum und Raffinesse, die im Grund depravierte Ab- 
kömmlinge der tugendgemäßen Klugheit darstellen, schärft sie den Blick für 

" ebd. 16. 



Peter Fonk 223 

das Angemessene und Realitätsgerechte. Sie gebietet, die eigenen Stärken 
ebenso realistisch einzuschätzen wie die persönlichen Schwächen und sich 
dementsprechende Ziele zu stecken. 
- Maß: Die Tugend des Maßes oder des Maßhaltens stellt den Sportler vor die 
Aufgabe, die rechte Mitte zu finden zwischen Überforderung und Unterforde- 
rung. Beide Extreme sind dem Sportler nicht zuträglich; denn während diese 
die besten Kräfte eines Menschen gar nicht genügend freisetzt und zur Entfal- 
tung bringt, verleitet jene zum Raubbau an der Gesundheit und wirkt selbstzer- 
störerisch. Die Tugend des rechten Maßes steht deshalb in engem Zusammen- 
hang mit der Klugheit: Erst die sinnvolle Einteilung der eigenen Kräfte bringt 
den Sportler voran. 
- Glaube: Er umspannt in diesem Zusammenhang eine doppelte Dimension. 
Zum einen wird dem Sportler, der aus der Kraft des Glaubens lebt, immer wie- 
der deutlich, daß der Sport keine Ersatzreligion sein kann und darf. Nur Gott 
selbst kommt es zu, das Endziel aller menschlichen Bemühung darzustellen, 
dem sich alle anderen Ziele als vorläufige unterordnen müssen. Zum anderen 
meint dieser Glaube aber auch den Glauben an sich selbst, das heißt an den 
Wert und die Würde der eigenen Person, die unabhängig von sportlichem Er- 
folg oder Mißerfolg bestehen und dem Menschen allein deshalb zukommen, 
weil er von Gott geschaffen ist und geliebt wird, ohne daß er sich die Liebe und 
Zuwendung Gottes durch besondere Leistungen erst verdienen müßte. 
- Hoffnung: Auch ihr kommt eine wichtige Bedeutung zu; denn ein Sportler, 
der aus der Hoffnung auf das Überzeitliche und Ewige lebt, vermag auch eine 
Niederlage eher zu akzeptieren. Im Blick auf die unsere Zeitlichkeit erst er- 
möglichende und sie umspannende Ewigkeit Gottes wird ihm deutlich, daß 
auch die Niederlage immer nur eine vorläufige ist. Die alltagsweisheitliche Er- 
kenntnis, daß das Leben immer wieder weitergehe, kann sich im Lichte gläubi- 
ger Hoffnung weiterentwickeln zu der festen Zuversicht, daß das, was mir heu- 
te vielleicht noch nicht gelungen ist, morgen oder übermorgen schon von Er- 
folg gekrönt sein kann. Der hoffende Mensch wird niemals resigniert sagen: 
•Ich schaffe es nicht", sondern sein Motto lautet: •Heute habe ich es noch nicht 
geschafft, doch morgen oder übermorgen wird es mir gelingen." 
- Liebe: Sentimentale Gefühlsverklärung ist hier selbstverständlich nicht am 
Platz. In unserem Sinne meint sie vielmehr die positive Grundkraft allen ethi- 
schen Handelns. Sie entfaltet somit eine doppelte Relation. Zum einen wird sie 
wirksam als Liebe zu sich selbst oder auch als Annahme seiner selbst, das 
heißt, dieses grundsätzliche Ja zur eigenen Existenz kann dazu anspornen und 
ermutigen, das Optimum dessen anzustreben, was einer sportlich und mensch- 
lich erreichen kann. Nichts anderes ist ja wohl mit dem klassischen Begriff der 
Tugend gemeint. Ebenso hilft die Liebe zu sich selbst aber auch, daß einer sich 
annehmen kann in seinen vorgefundenen und nicht mehr überschreitbaren 



Sportethik als Tugendethik? 224 

Grenzen, so daß er nicht seine besten Kräfte zerreibt in dem verzweifelten Ver- 
such, ein anderer zu sein als der, der er nun einmal ist und zugleich von Gott so 
gewollt ist. Zum anderen hat Liebe in unserem Zusammenhang auch den posi- 
tiven Sinngehalt einer Liebe zum sportlichen Konkurrenten. Im Grund handelt 
es sich um eine Variante der Nächstenliebe im allgemeinen christlichen Sinne, 
so wie sie uns in der Goldenen Regel von Jesus beispielhaft vor Augen geführt 
wird. Die Liebe zum Nächsten und die Liebe zu sich selbst werden in der Gol- 
denen Regel unlösbar miteinander verknüpft. Das heißt aber nichts anderes, als 
daß ich meine eigenen, ethisch vertretbaren Bedürfnisse und Interessen ausba- 
lancieren muß mit den ebenso vertretbaren und berechtigten Interessen des an- 
deren. Nicht Preisgabe oder gar Verleugnung der eigenen Wünsche gebietet die 
Nächstenliebe, sondern im Grunde das Einnehmen eines dritten, übergeordne- 
ten Standpunktes, der die eigenen Wünsche und die Wünsche des anderen als 
gleichberechtigt miteinander zu vermitteln sucht. 

Damit sind diese Überlegungen zumindest an ihr vorläufiges Ende gestoßen. 
Das Thema war als Frage formuliert, und der Versuch, sie einer Antwort zuzu- 
führen, konnte nur einige, doch bei weitem nicht alle Aspekte zur Sprache brin- 
gen. Dennoch - so viel ist deutlich geworden: Die Antwort darf als zustim- 
mend-bekräftigendes Ja ausfallen, und das ursprüngliche Fragezeichen kann 
durch ein Ausrufungszeichen ersetzt werden. Sportethik als Tugendethik! - 
dieser Satz hat seine volle Berechtigung. Das Ziel des Breitensports besteht 
nicht nur in der Förderung der Gesundheit, im Erleben der Körperlichkeit und 
der Gemeinschaft Gleichgesinnter, sondern liegt auch in der Eröffnung einer 
gesteigerten Intensität des Lebensvollzugs, innerhalb dessen der Mensch sei- 
nen Leib als Tor zur Entdeckung seines Ich in der Welt erfährt, als Weg zur Er- 
schließung seiner bis dahin unbekannten Daseinsmöglichkeiten und als Chan- 
ce, die in ihm liegenden besten Anlagen auszuloten und weiterzuentwickeln'4. 
Dieses Motiv war es ja wohl auch, das schon in der Antike die Menschen be- 
seelte und sie antrieb, die Verbindung von geistiger und sportlicher Tätigkeit 
als Weg zu einer umfassenden Persönlichkeitsbildung mit dem Ziel eines ge- 
lingenden Lebensentwurfes systematisch und konsequent zu verfolgen. Jene 
Form der Ethik, die auf diesen Voraussetzungen aufbaut, wird im klassischen 
Sprachgebrauch als Tugendethik bezeichnet. Im modernen Breitensport sind 
die in ihr entwickelten ethischen Haltungsbilder unverzichtbar. 

14 Vgl. A. Koch, Der Sport am Scheideweg. Thaur-Wien-München 1995, 27-41 




