Sportethik als Tugendethik?
Klassische Haltungsbilder im Rahmen
des modernen Breitensports

Peter Fonk, Passau

Die Ethik hat derzeit Hochkonjunktur. Kaum eine Diskussion iiber eine aktuel-
le Fragestellung — sei es iiber das neue Organspendegesetz, sei es iiber die Um-
schichtung der Subventionen fiir soziale Aufgaben oder iiber den Erhalt des
okologischen Gleichgewichts unserer Mitwelt (und die Liste der Beispiele
lieBe sich noch lange fortsetzen) — die nicht auch die ethische Seite des Themas
zur Sprache brichte. ,,Von ihr wird erwartet, so stellte der in Fribourg (Schw.)
dozierende Ordinarius fiir Theologische Ethik, Adrian Holderegger, fest, ,,dal3
sie in Bereichen, die uns fragwiirdig vorkommen oder die uns zumindest mit
Problemen beladen erscheinen, Orientierung vermittelt. Zustinde und Ent-
wicklungen sollen an MaBstiben gemessen werden, die uns sagen, was sein
soll und was menschlich verantwortet werden kann.*! Bezogen auf die Situa-
tion des Sports, wie sie sich uns derzeit darstellt, die zugegebenermaBen so
vielschichtig und facettenreich ist, daB die vereinfachende Rede von dem Sport
gar nicht aufrechterhalten werden kann, sehen wir uns in der Tat mit einer Viel-
zahl von Problemen konfrontiert.

Die im Jahre 1990 verfaite gemeinsame Erklirung der Kirchen mit dem Ti-
tel ,,Sport und christliches Ethos* weil denn auch ein breitgefichertes Spek-
trum solcher Probleme zu nennen, die aus in der Tat fragwiirdig zu nennenden
Auswiichsen besonders des Spitzensports erwachsen sind; negative Auswir-
kungen, die sich letztlich gegen den Sportler selbst und die gesamte Welt des
Sports richten:

— ,,Sieg und Erfolg um jeden Preis

— Sportlerinnen und Sportler als ,Instrument® in der Hand anderer

— manipulative Eingriffe und Doping

- Schwierigkeiten der Einordnung des Sports in das Lebensganze

— mangelnde soziale Absicherung (vor allem fiir diejenigen, die nie ganz an die
Spitze kommen)

— Gefahr des sozialen Abstiegs nach dem Ende der ,Karriere*

— Kommerzialisierung, Politisierung und Nationalisierung.?

' A. Holderegger, Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens. Themen der Lebens-
ethik. Freiburg (Schw.) 1995, 295.

? Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Sport und christliches Ethos. Ge-
meinsame Erkldrung der Kirchen zum Sport. April 1990, 9.



Peter Fonk 213

Diese genannten Phinomene sind keinesfalls marginal, denn der Sport hat in
Wirtschaft und Gesellschaft schon lingst seinen festen Platz, eine Spitzenposi-
tion, erobert. Mehr als 18% aller Nachrichten und Meldungen der deutschen
Presseagentur befassen sich mit Vorkommnissen aus dem Sportbereich. Die te-
legenen Qualititen des Sports pradestinieren ihn geradezu fiir das Fernsehen;
und einzelne, besonders erfolgreiche Spitzensportler kdnnen sich als Werbe-
triger die sprichwortliche goldene Nase verdienen. Die wachsende Zahl der
Hersteller in Freizeit-, Sportartikel- und Sportbekleidungsindustrie hat inzwi-
schen einen Wirtschaftszweig von betrichtlichem Ausmal entstehen lassen.

Ohne jeden Zweifel ist es sehr zu begriilen, dafl derzeit mehr als 30% der
Gesamtbevélkerung vereinsmifBig organisiert sind im Bereich des Breiten-,
Freizeit- und Gesundheitssports und dariiber hinaus die Zahl des nicht-organi-
siert sporttreibenden Anteils der Gesamtbevolkerung nach zuverlissigen
Schitzungen etwa 26% betrigt. Das Erwachen eines nenen Kérper- und Ge-
sundheitsbewuBtseins in der Bevolkerung bedeutet ein positives Zeichen; denn
dem steht gegeniiber, daB iiber die Hilfte der Todesursachen in der Bundesre-
publik auf Herz- und Kreislauferkrankungen infolge von Bewegungsmangel,
falscher Erndhrung und GenuBmittelmifSbrauch zuriickzufiihren sind.

Diese positive Entwicklung ist aber von bisher nicht gekannten (oder so
nicht gekannten) Problemen begleitet. Die gravierenden kologischen Proble-
me, die durch Millionen von Skifahrern, Natur- und Wassersportlern fiir intak-
te urspriingliche Lebensriume und die in ihnen beheimateten Tier- und Pflan-
zenarten entstehen, sollen hier nicht eigens diskutiert werden. Neben der be-
reits angesprochenen Tendenz zur Kommerzialisierung nnd Professionalisie-
rung, die zur Folge hat, daB in der Realitit des Spitzensports der Amateurge-
danke stillschweigend verabschiedet worden ist, neben der Gefahr auch, daf3
insbesondere der Spitzensport fiir politische Zwecke mifSbraucht wird, stellt
sich ein Problem auf einer noch tieferen, fundamentaleren Ebene.

Von einem einheitlichen Sinn des Sports — man denke etwa an die olympi-
schen Spiele im antiken Griechenland, das Gentleman-Ideal im englischen
Amateursport, wie es im 19. Jahrhundert seine Bliitezeit erlebte oder die von
Friedrich Ludwig Jahn gegriindeten Turnvereine in Deutschland — kann heute
nicht mehr gesprochen werden®. Somit ist ein einheitlicher Konsens tiber die
wertmiBigen Grundlagen des Sports nicht mehr vorhanden. Das heif3t aber
nichts anderes, als da§ ein zukunftsorientierter Sport sich verstérkt der Frage
nach seinem Sinn und seinen ethischen Grundlagen wird zuwenden miissen.
Mit anderen Worten: Hier ist auch die theologische Ethik oder Moraltheologie
angesprochen und zur Stellungnahme gefordert.

¥ Vgl. H. Sarkowicz (Hrsg.), Schneller, hoher, weiter. Eine Geschichte des Sports.
Frankfurt a. M. u. Leipzig 1996.



Sportethik als Tugendethik? 214

Sport als Thema der Theologie

Sport konne man nicht nach theologischen Gesichtspunkten betreiben, be-
merkt eine in dieser Hinsicht vollig unverddchtige Publikation wie das ,,DJK-
Werkbuch* .* Dasselbe Buch verschweigt in dem Teil, der die Aufgabe und das
Amt des geistlichen Beirats beschreibt, aber auch nicht, dal von seiten einiger
Vereinsmitglieder oder gar des Vereins selber manches Mal Einwiinde gegen
die Institution des ,.geistlichen Beirats* erhoben werden. Von den fiinf genann-
ten Argumenten mochte ich mich einem besonders zuwenden. Es besagt:

,— viele Priester haben den Dualismus von Seele und Leib noch nicht iiber-
wunden. Weil sie sich in ihrer Tétigkeit vornehmlich um das Heil der Seele
bemiihen, verstehen sie nicht die Freude der Sportler am Erlebnis ihres Leibes.
Die Seelsorger werden deshalb noch immer der Leibfeindlichkeit verdéchtigt,
da sie sich zu wenig um die Entfaltung des ganzen Menschen kiimmern.*

Was kann man einer solchen Kritik entgegenhalten? Bemerkenswerterweise
kléart uns ein Blick in die Bibel, besonders in die Briefe des Apostels Paulus,
dariiber auf, daBl dieser ganz selbstverstidndlich Metaphern und Vergleiche aus
den sportlichen Wettkdmpfen der Antike aufnimmt, um die Situation des Chri-
sten mit dem Bild des Wettkampfers zu verdeutlichen. So kénnen wir im ersten
Brief an die Gemeinde von Korinth lesen:

,1hr willt doch, daf} an einem Wettlauf viele Liufer teilnehmen. Aber nur einer von ihnen kann
den Preis gewinnen. Lauft so, als ob ihr ihn gewinnen wolltet. Jeder Sportler, der trainiert,
unterwirft sich strengen Regeln. Er tut es, um einen Kranz zu erhalten, der verwelkt. Aber wir
tun es fiir einen Kranz, der nicht verwelkt. Darum laufe ich geradewegs auf die Ziellinie zu.
Darum bin ich wie ein Boxer, der seine Schlige nicht vergeudet. Ich mache meinen Korper

mil Schlidgen hart und beherrsche ihn vollkommen. Ich mochte nicht andere zum Wettkampf
auffordern und selbst als untauglich ausgeschieden werden.“ (1 Kor 9,24-27)

Kurz: die positive Aufnahme der Sportmetaphorik bei Paulus steht im Kon-
text der jidisch-christlichen Tradition, in deren Verstindnis der Leib den
ganzen Menschen reprisentiert, und nicht etwa, wie in der griechischen Philo-
sophie bei Platon, das Gefingnis der Seele ist, aus dem diese sich nach ihrem
Tod endlich befreien kann. Allerdings ist dieses positive Verstindnis der Leib-
lichkeit schon in der frithchristlichen Tradition zeitweilig ernstlich bedroht
worden durch die Tendenz zur Leibfeindlichkeit, die sich im antiken Neupla-
tonismus ernent Raum verschaffte. Insgesamt aber kann man durchaus mit
Recht das Urteil formulieren, da das Christentum von seinem Wesen her der
Leiblichkeit und der Leiberfahrung im Sport positiv gegeniibersteht. Die Wur-
zeln der christlichen Kritik, die sich allerdings schon sehr friih entziindete, be-
ziehen sich demzufolge nicht auf den Sport, sondern auf die mit ihm immer

4 DJK-Werkbuch. Hrsg. v. 1. A. Burck, u.a., Diisseldorf 1992. 211.
3 DJK-Werkbuch, 326.



Peter Fonk 215

wieder verbundenen Auswiichse®. Als Zielpunkt der Kritik begegnen uns hier
immer wieder zwei Extreme. Zum einen wird die zunehmende Verrohung der
Arenaspiele kritisiert. Diese negative Tendenz wird verstiarkt von einem
Heroenkult, der immer iibertriebenere Formen annimmt, sowie von einer In-
strumentalisierung des menschlichen Leibes, die schon zur Idolatrie ausartet
und so iiber den Umweg des Sports wieder in den Gotterkult der Antike
zuriickzufallen droht. Zum anderen werden die Gladiatorenkdmpfe als inak-
zeptabel fiir das ethische Bewufitsein des Christen angeprangert, weil sie ge-
wohnlich erst mit dem Tod eines der Arenakdmpfer ihr blutiges Ende finden.
Aus dem gleichen Grund lehnen Kirchenviter wie Tertullian und Novatian
auch die Faust- und Ringkdmpfe ab, weil sie oft genug in Gewalt ausarten und
den Gegner, statt ihn nur sportlich zu besiegen, korperlich schwer verletzen
konnen. Diese Kritik an den Zerrbildern des sportlichen Wettbewerbs, wie sie
schon in der Antike vorkamen, schlief§t nicht aus, daf3 ein anderer Kirchenva-
ter, wie etwa Clemens von Alexandrien, sportliche Wettkdmpfe durchaus posi-
tiv bewertet, so lange sie sich an die Regeln der Fairnel und Achtung vor der
Integritit des sportlichen Gegners halten.

Allerdings bleibt fiir die Zeit der Antike die Haltung vieler Kirchenviter
zum Sport ambivalent. Genaugesehen richtet sich ihre Kritik nicht gegen die
verschiedenen Sportarten selbst, sondern gegen das mit ihnen verbundene Am-
biente. Dazu zihlen vor allem der in ihren Augen iibertriebene Starkult, wie er
sich um die Sieger der Wettkimpfe entfaltete, und die Investition enormer
Geldsummen, die man ihrer Meinung nach weitaus sinnvoller eingesetzt hitte,
um die Not der Armen zu lindern.

Uberspringen wir nun die folgenden eineinhalb Jahrtausende und begeben
uns unmittelbar in das zwanzigste Jahrhundert. Auch hier treffen wir auf Sei-
ten der Theologie und des kirchlichen Lehramtes beide Grundhaltungen ge-
geniiber dem Sport an. Lob, Anerkennung und die Warnung vor Mifbrauch
und Auswiichsen halten sich die Waage. So betrachtet Fritz Tillmann, einer der
malBgeblichen Moraltheologen in der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhun-
derts, den Sport vor allem unter dem Gesichtspunkt der Leibeskultur und Per-
sonlichkeitsbildung und erkennt ihm in dieser Hinsicht eine unverzichtbare
Funktion zu. Pius XI. hingegen betrachtet mit Sorge die Verzweckung des
Sports fiir die faschistische Propaganda der Nazis. Sein Nachfolger Pius XII.
bewertet den Sport in erster Linie als eine Schule der Tugend, als eine hervor-
ragende Form der Personlichkeitsbildung, weil so die Tugenden der MaBigung,
der Beherrschung, der Geduld und des Verzichts eingeiibt und trainiert werden
konnen.

¢ Vgl. H. Sarkowicz, op. cit., 27-53.



Sportethik als Tugendethik? 216

Es féllt ins Auge, daB in den unterschiedlichen Einstellungen zum Sport im-
mer wieder die individualethische Sicht dominiert. Erst das II. Vatikanische
Konzil brachte die sozialethische Sicht des Sportes ins Spiel, indem es ihm die
Aufgabe zubilligte, zum psychischen Gleichgewicht nicht nur des einzelnen,
sondern der Gesamtgesellschaft sowie zur Ankniipfung briiderlicher Bezie-
hungen zwischen Menschen aller Lebensverhiltnisse, Nationen oder Rassen
beizutragen’.

Unabhiingig aber von der individualethischen oder sozialethischen Betrach-
tungsweise des Sportes wird immer wieder sein moralpidagogischer Aspekt
betont. Damit stellt sich aber unabweisbar die Frage, was der maBgebliche
Zielgedanke der Persénlichkeitsbildung im Sport nun mit Tugend und Moral
zu tun hat?

Diese erste Frage hat unmittelbar die zweite zur Folge, was denn eigentlich

christliche Moral sei.
Christliche Moral, so lautet eine erste und doch zugleich das Wesen schon zu-
treffend erfassende Antwort, ist zuerst und vor allem die Lehre vom Menschen.
Mit anderen Worten: christliche Morallehre handelt iiber das christliche Richt-
bild des Menschen. Diese Antwort ist gecignet, zunéchst Erstaunen hervorzu-
rufen.

Das genuine Anliegen theologischer Ethik

Schon vor mehr als sechzig Jahren zog der Philosoph Josef Pieper eine Bilanz,
kritisch und ernilichternd zugleich, deren Aktualitiit bis heute anhilt®. Bemer-
kenswerterweise komme der heutige ,,Normalchrist* kaum noch auf den Ge-
danken, in der Moral- oder Sittenlehre etwas liber das wahre und gute Sein des
Menschen erfahren zu kénnen. Dieser Sachverhalt ist im iibrigen der hochmit-
telalterlichen Christenheit noch etwas Selbstverstiandliches gewesen. Statt des-
sen assoziieren Menschen heute mit dem Begriff ,,christliche Moral* spontan
den erhobenen Zeigefinger. Folglich verbinden sie mit dem engverwandten
Begriff ,,christliche Morallehre* die Vorstellung einer Lehre vom Tun und Las-
sen, von Diirfen und vor allem vom Nicht-Diirfen, vom Gebotenen und vor al-
lem vom Verbotenen. Gerechterweise muf3 man hinzusetzen, daf3 die christli-
che Moralverkiindigung es den Menschen nicht eben leichtgemacht hat, etwas
anderes zu erwarten. Ein Blick in die Geschichte der Moraltheologie, die sich
iiber weite Strecken als minutios entfaltete Kasuistik darstellte, vermag aufzu-
zeigen, daf3 solche Einschitzung keineswegs boser Absicht entspringt, sondern
durchaus ihre Wurzeln in der Realitit der Moralkatechese hat. Die Restriktion

7 Gaudium et spes, Art. 61.
% J. Pieper, Uber das christliche Menschenbild. Leipzig 1936.



Peter Fonk 217

der Moraltheologie auf eine Disziplin zur Unterscheidung zwischen laBlichen

und schweren Siinden, insbesondere die {ibermiBig starke Betonung des 6. Ge-

botes, ist an der Entwicklung eines solchen Vorverstindnisses nicht unbeteiligt.

Natiirlich trifft es zu, daB christliche Morallehre auch vom Tun und Lassen,
von Pflichten, Geboten und menschlichem Fehlverhalten, verstanden als
Schuld und Siinde, handelt. Aber ihr primires, alles andere begriindende The-
ma ist dieses: Das richtige Sein vom Menschen, das Bild vom guten Menschen.
Thomas von Aquin, einer der bedeutendsten Theologen in der Geschichte der
abendlindischen Christenheit, hat diese fundamentale anthropologische Option,
die aller normativ formulierten Morallehre immer schon vorausliegt, in sicben
Thesen zusammengefaBt. Man kann sie etwa folgendermalen wiedergeben:

. These: Der Christ ist ein Mensch, der aus dem Glauben an die Wirklichkeit
Gottes lebt.

2. These: Der Christ lebt aus der Hoffnung auf die endgiiltige Erfiillung seines
Weges im Ewigen.

3. These: Das Grundmotiv alles christlichen Handelns entspringt der Bejahung
Gottes und des Mitmenschen.

4. These: Der Christ ist klug, das heift, der Blick fiir die Realitit ist thm nicht
nur ein pragmatisches Postulat, sondern geradezu die Eintrittsbedingung in
den Bereich sittlich verantworteten Handelns und Verhaltens.

5. These: Der Christ ist gerecht, das heifit er akzeptiert sowohl die berechtigten
Wiinsche und Interessen der anderen wie auch seine eigenen. Beide versucht
er in einem ausgewogenen Balanceverhiltnis miteinander zu vermitteln.

6. These: Der Christ ist tapfer, mit anderen Worten er ist bereit, fiir die Ver-
wirklichung der Gerechtigkeit bis zur letzten Konsequenz einzustehen, per-
sonliche Benachteiligungen, die Bedrohung der korperlichen Integritit, ja,
wenn es sein muf3, sogar den Tod hinzunehmen.

7. These: Der Christ hilt MaB, das heiflt, er ist bereit anzuerkennen, dal sein
Haben-Wollen und sein Genieflen-Wollen an Grenzen ihrer Erfiillung
stoBen, die zu iiberschreiten keine neuen Freirdume eréffnen, sondern das
MaB alles Menschlichen nur noch zerstoren wiirde’.

Gerade die letztgenannte dieser sieben Grundhaltungen wird heute, im Kontext

der okologischen Diskussion und der Nachhaltigkeit als Kriterium der Tech-

nikfolgenabschitzung, zunehmend wiederentdeckt.

Die Anordnung dieser sieben Thesen 14t erkennen, da die urspriingliche
Morallehre, die klassische theologische Ethik als Darlegung des Menschenbil-
des, wesentlich die Vermittlung von Grundhaltungen und Grundwerten ist. In
klassischer Terminologie gesprochen: Ethik, sowohl die philosophische wie
auch die theologische, ist zunichst und von ihrem Wesen her als Tugendlehre

¢ ebd. 14f.



Sportethik als Tugendethik? 218

angelegt. Die groBe Leistung des Thomas von Aquin bestand darin, daB er die
von Ambrosius iibernommene Vierzahl der Kardinaltugenden — namlich Klug-
heit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und MaB — mit der bei Paulus im 1. Korinther-
brief dargelegten Dreizahl der gottlichen Tugenden — nimlich Glaube, Hoff-
nung und Liebe — zu einem umfassenden Sieben-Tugend-Schema verschmol-
zen hat. Damit war der ganze Bereich christlichen Handelns abgedeckt.

An dieser Stelle sollen aber noch einige klirende Bemerkungen erfolgen
zum Begriff der Tugend selbst. Obwohl er heute vielfach ersetzt worden ist
durch den gebriuchlicheren Begriff des Wertes oder Grundwertes, verfiigt der
Tugendbegriff iiber einen noch umfassenderen Bedeutungsgehalt. Deshalb
spricht sehr viel fiir die Annahme, daB die Verwendung des weniger selbstver-
standlichen Tugendbegriffs, der sich heutigem Verstindnis zuniichst sperrt, das
Eindringen in die tiefergehende Sinndimension des Ethischen fordert.

Personlichkeitsbildung und Aneignung moralischer Kompetenz

In den 30er Jahren dieses Jahrhunderts hielt der franzésische Dichter Paul
Valéry eine Rede vor der Académie Frangaise, die spiter einigermaBen
beriihmt wurde. In dieser Rede duBerte er von dem Wort Tugend, daf es tot sei
oder zumindest aussterbe. Den Beweis fiir seine Vermutung sah er darin, dafl
dieses Wort nur noch im Katechismus, in der Akademie oder in der Operette
anzutreffen sei'®,

Doch selbst wenn wir zugestehen miissen, daB in einer zunehmend ent-
christlichten Welt dem Menschen das Gute schon sprachgebriuchlich als
lacherlich hingestellt wird, diirfen wir dennoch nicht verschweigen, daff die
christliche Moral-Literatur und Moral-Katechese nicht unbeteiligt daran sind,
daBl der Zugang zum genuinen Sinn des Begriffs und der Wirklichkeit Tugend
teilweise verstellt worden sind. Denn im Unterschied zu einem heute weitver-
breiteten MiBBverstidndnis bedeutet Tugend nicht die Bravheit oder Ordentlich-
keit eines Tuns oder Lassens, meint nicht angepaBtes Duckmiusertum oder den
Verzicht auf die Verwirklichung der in einem selbst liegenden besten Maglich-
keiten. Das Gegenteil ist der Fall. Der Begriff Tugend beinhaltet vielmehr, daf
der Mensch seine besten Moglichkeiten erkennt und verwirklicht. Anders ge-
sagt: Der Begriff Tugend hingt auf das Engste zusammen mit dem Gelingen
des eigenen Lebens. Dieser Kerngedanke fiihrt uns auf eine ganz wesentliche
Frage — die Frage nidmlich: Welches Anliegen bewegt die moralische Erzie-
hung des Menschen? Welchem Ziel dient sie? Geht es darum, einen Katalog
von Geboten und Verboten einzuschirfen, die allesamt peinlich genau und mit
sklavischem Gehorsam zu befolgen sind?

" ebd., 11.



Peter Fonk 219

Dagegen lieBe sich sofort der Einwand formulieren: Wenn es sich so ver-
hielte, dann wire moralische Erziehung in der Tat nichts anderes als Dressur.

Zur Klirung dieser Frage ist es sicher hilfreich, wenn wir uns zuriickbege-
ben bis an die Wurzeln unserer abendlindischen Ethik. Der ilteste systema-
tisch konzipierte Gesamtentwurf einer Ethik, die uns heute vorliegt, stammt
aus dem 4. Jahrhundert vor Christus. Sie ist heute bekannt unter dem Titel ,,Ni-
komachische Ethik®. Ihr Verfasser ist der griechische Philosoph Aristoteles.
Der Titel der Schrift erklirt sich im iibrigen daher, daB Aristoteles sie in
pidagogischer Absicht fiir seinen Sohn namens Nikomachos verfafit hat. Es ist
gewiB nicht iibertrieben zu behaupten, daB die Nikomachische Ethik gleichsam
die Magna Charta jeder lebensweisheitlich inspirierten Tugendethik sei, eine
reiche Fundgrube fiir jeden, der sich mit grundlegenden Fragen der Ethik, ihres
Anspruchs, ihrer Thematik und der Lebbarkeit der in ihr theoretisch formulier-
ten Einsichten beschiftigt. In der Nikomachischen Ethik finden wir eine Fiille
von grundlegenden Einsichten vor, die ohne Zweifel heute noch so aktuell sind
wie damals. Die erste, alles andere begriindende Definition der Ethik und ihres
Verhiltnisses zu den iibrigen Disziplinen der damals bekannten Wissenschaft
erweist sich als duBerst folgenreich. Die Ethik, so erkennt Aristoteles ihr von
Beginn an zn, ist keine theoretische Wissenschaft wie etwa die Mathematik
oder die Metaphysik, sondern eine praktische Disziplin. Ihr Gegenstand ist das
richtige und gute Handeln des Menschen, woraus der Philosoph im weiteren
wie selbstverstiandlich die Bestimmung herleitet, daf sie es mit dem Leben
selbst zu tun habe. Diese Definition gewinnt vor allem Bedeutung, wenn wir
uns bewuft machen, daB das Leben keinesfalls immer mit logischer Folgerich-
tigkeit feststehenden Gesetzen oder Regeln folgt, wie es etwa in der Mathema-
tik der Fall ist. Das Leben wird bestimmt von einer Vielzahl von spontanen Er-
eignissen, die sich im vorhinein gar nicht festlegen lassen. Immer wieder bricht
sich in ihm ein Uberschuf des Individuellen durch, der sich nicht in allgemein-
giiltige Gesetze fassen 146t. Normen und Gesetze betreffen den ,,Normalfall*
des Handelns, aber sie stoBen an Grenzen ihres Geltungsbereichs, weil sie
schon per definitionem nicht jeden Einzelfall ad4quat beriicksichtigen konnen.
So gesehen liegt es fiir den Gegenstandsbereich der Ethik nahe, daB er nicht nur
die verallgemeinerbaren Normen und Gesetze des Handelns reflektieren, son-
dern ebenso den nicht mehr verrechenbaren ,Rest* des Biographischen, die je
eigene Lebensgeschichte mitberiicksichtigen muf3, welche sich gegen jede
Form der Schematisierung sperrt. Deshalb darf sich moralische Erziehung
nicht darauf beschriinken — denn damit wiirde sie ihrem Auftrag gar nicht ge-
recht — , méglichst viele Normen und Vorschriften einzuschérfen in der Hoff-
nung, sie konne somit das gesamte Leben abdecken und Entscheidungssicher-
heit fiir alle nur vorstellbaren Situationen antizipieren. Dieses Ansinnen ist
psychologisch gesehen durchaus verstindlich, und es ist auch berechtigt, so



Sportethik als Tugendethik? 220

lange man sich dessen bewuBt bleibt, da8} dieses Ziel nur approximativ, mit mo-
ralischer GewiBheit erreichbar ist. Wenn man diese wesentliche Einschrén-
kung auler Acht 148t, wird das ganze Unternehmen von vorhinein eine dhnli-
che Erfolgsaussicht haben wie der schon sprichwértlich gewordene Wettlauf
zwischen dem Hasen nnd dem Igel, wobei in diesem Falle das Leben selbst in
all seiner Farbigkeit und seinem Facettenreichtum eine atemlos hinterherhet-
zende Gesetzesethik immer schon iiberholt hitte. Eben weil es in der morali-
schen Erziehung gar nicht méglich ist, fiir jeden denkbaren Konflikt- und Ent-
scheidungsfall ein sozunsagen maBgeschneidertes Losungsmodell normativ
festzulegen und zu verallgemeinern, muf8 die moralische Erzichung sich auf
ein fundamentaleres, allen zufélligen historischen Konstellationen vorauslie-
gendes Ziel richten. Thr Adressat kann deshalb nur der handelnde Mensch
selbst sein. Priméres Ziel der Ethik muB es deshalb sein, den Menschen selbst
in den Stand zu setzen, eigenverantwortlich zu handeln und situationsgerecht
richtig zu entscheiden.

In heutigem Sprachgebrauch wiirden wir wohl anch sagen, ihr primires, al-
les andere erst begriindende Ziel bestehe darin, den Menschen zur eigenverant-
wortlich handelnden Personlichkeit zu erziehen. Aristoteles vergleicht deshalb
das Leben bzw. den ethischen Grundanftrag, den jeder Mensch in seinem Le-
ben verwirklichen soll, mit einem Bild und dem dazugehdrigen Rahmen. Die-
ses Bild weist freilich die Besonderheit auf, daB jeder Mensch wohl iiber den
Rahmen verfiigt, doch auf der Oberfliche der in diesem Rahmen eingespann-
ten Leinwand kein fertiges Gemalde, sondern nur einige, das spitere Bild erst
umriBhaft andeutende Grundlinien vorfindet. Der iibertragene Sinn dieses Ver-
gleichs liegt auf der Hand. Der Rahmen und die wenigen vorgezeichneten
Grundlinien entsprechen gewissen unverzichtbaren Grundnormen und den Ge-
setzen, die zum Schutze des Humanums sowie eines stabilen Sozialgefiiges ab-
solut notwendig sind; als Christen diirfen wir wohl auch sagen: sie entsprechen
den in der Schrift bezeugten und geoffenbarten Normen christlichen Handelns
— den Zehn Geboten. Die wichtigste Aufgabe jedes Menschen besteht in der
Sicht der Nikomachischen Ethik nun darin, jeweils die feineren Linien selbst
einzuzeichnen, bis sein Lebensbild vollendet und stimmig geworden ist. Das
Menschenbild der Nikomachischen Ethik ist positiv und optimistisch gefiirbt;
denn Aristoteles ist der festen Uberzeugung, daB jeder Mensch — bei entspre-
chender Unterweisung und moralischer Erziehung — das auch konne, was er
ethisch gesehen solle’!. Diese Fihigkeit zu eigenverantwortlichem Handeln,
die zugleich das Charakteristische einer gereiften und fortentwickelten Per-
sonlichkeit ausmacht, bezeichnet der Stagyrit als Tugend. Und es ist ein blei-
bendes Vermichtnis und zugleich ein kritischer MaBstab fiir jede hentige Form

"' N.E. 1098a 20-30.



Peter Fonk 221

ethischer Reflektion, daB die ilteste Form systematischer Ethik iiberhaupt in
dieser, grundlegend an der Personlichkeitsbildung ausgerichteten Tugendethik
der griechischen Klassik besteht. Der padagogische Impetus der klassischen
Tugendethik ist also daranf angelegt, dal der Mensch das Optimum seiner gu-
ten Moglichkeiten, das AuBerste dessen, was einer anthropologisch und
ethisch gesehen sein kann, zu realisieren lernt.

Die Frage, die sich jetzt unabweisbar stellt, wird dann freilich lanten, wie
das denn gehen konne; anders gesagt, wie denn dieser Prozef initiiert wird?
Fiir Aristoteles liegt die Antwort auf der Hand. Der Mensch erwirbt sich mora-
lische Kompetenz durch Einiibung. Dies geschieht vorab dadurch, daB er sich
an entsprechenden Vorbildern orientiert und sein eigenes Handeln ihrem Bei-
spiel entsprechend ausrichtet. Kurz: Der Prozefl einer gelingenden morali-
schen Erziehung hingt nicht primér an der Vermittlung normativer Sollensan-
spriiche, sondern am Erleben glaubwiirdiger Vorbilder in der eigenen Lebens-
geschichte.

Klassische Haltungsbilder in sportethischer Perspektive

Mit diesem, von der aristotelischen Tugendethik weiterentwickelten Gedan-
ken, ist nun aber der Briickenschlag zur Themenstellung vollzogen. Die be-
reits zitierte gemeinsame Erkldrung der Kirchen mit dem Titel ,,Sport und
christliches Ethos* hebt die Bedeutung von Vorbildern in dem soeben ge-
nannten Sinne deutlich hervor. Wir stofen dort auf die folgenden Sitze:

,Junge Menschen werden durch das Beispiel von Spitzensportlern angeregt, Sport zu treiben
und nach Leistung zu streben. Wir brauchen deshalb Menschen im Spitzensport, denen es ge-
lingt, sportliche Hochstleistungen mit einer ethischen Einstellung zu verbinden und den Be-
zug zu anderen Lebensbereichen aufrecht zu erhalten: zu Familie und Freunden, Studivm und
Beruf, Politik und kirchlichem Leben.

In diesem Sinne Vorbild im Spitzensport zu sein, ist nicht leicht, weil hoher Trainingsaufwand,
finanzielle Abhiingigkeit und der scheinbare Widerspruch zwischen Fairne und Erfolg dem ent-
gegenstehen.

Obwohl diese Vorbilder selten sind, konnen gerade sie zeigen, was Sport fiir den Menschen be-
deutet und zugleich, wo Sport und Sportler ihre Grenzen haben.

Jeder Teilnehmer beim sportlichen Wettkampf muf darauf bedacht sein:

— die Regeln nicht nach ihrem Buchstaben, sondern nach ihrem Sinn einzuhalten;

— Sieg und Rekord nicht mit unerlaubten Mitteln (auch wenn diese nicht entdeckt werden kon-
nen), sondern mit den eigenen Kriften anzustreben;

— beim Wettkampf anzuerkennen, daB auch der Konkurrent das Recht hat, seine Fahigkeiten zu
entfalten;

— im Sieg bescheiden und in der Niederlage nicht verzweifelt zu sein.

Manche Sportler sind in diesem Sinn Vorbilder, ohne von sich aus stindig darauf hinzuweisen.

12

Tatséichlich sind hier die klassischen Merkmale dessen angesprochen, was
die Antike und das christliche Hochmittelalter unter Tugend verstanden haben.

'2 ebd. 18f.



Sportethik als Tugendethik? 222

Diese Beobachtung wird noch einmal unterstiitzt durch die nur wenige Seiten
zuvor erfolgte Umschreibung dessen, was FaimeB — die sportliche Tugend
schlechthin — auszeichnet. Von ihr, der FairneB, heift es dort, daB sie ja nicht
nur das Beachten von Regeln und Normen beinhalte, sondern zuallererst fiir ei-
ne Grundhaltung des Menschen stehe: Die unbedingte Achtung des Gegners
und die Wahrung seiner korperlichen und seelischen Unversehrtheit!. Dassel-
be noch einmal mit anderen Worten gesagt, bedeutet doch wohl, daB eine
Sportethik auf dem tragfihigen Fundament sittlicher Grundhaltungen aufruhen
misse. Die Antike und die spitere abendlindisch-christliche Tradition in der
Ethik haben diese als Tugenden bezeichnet. Aus der gemeinsamen Erklirung
der Kirchen zum Sport geht hervor, daB der im Begriff FairneB beschlossene
Bedeutungsgehalt unmittelbar an diese Tradition ankniipft.

Es liegt deshalb nahe, nun am Ende dieser Uberlegungen sozusagen die Pro-
be aufs Exempel zu machen, ob diese klassischen Haltungsbilder oder Tugen-
den in der bei Thomas von Aquin vorgelegten Siebenzahl sich sinnvoll iiber-
setzen lassen in Haltungsbilder, die einer zeitgem:ilen Ethik des modernen
Breitensports zugrundegelegt werden konnen.

— Gerechtigkeit.: Die erste dieser sogenannten Kardinaltugenden liBt sich ver-
héltnisméBig einfach in eine zeitgendssische Terminologie der Sportethik
iibersetzen. Sie entspricht der bereits genannten Zentraltugend der FairneB,
denn sie gebietet, nicht nur die Menschenwiirde des sportlichen Gegners zu re-
spektieren, sondern ihm dariiber hinaus auch das zukommen zu lassen, was
ihm unverduBerlich zusteht. Sie impliziert die Anerkennung der schlichten Tat-
sache, daf auch der andere im sportlichen Wettkampf ein ebenso berechtigtes
Interesse daran besitzt, zu siegen oder zumindest einen der vorderen Plitze zu
erringen. Wenn wir uns aber selbst die Berechtigung dieses Interesses zugeste-
hen, dann kann im Sinne der Gleichbehandlung der andere im Wettkampf ein
Gleiches von uns verlangen.

— Tapferkeit.: Natiirlich wire es ein vergroberndes MiBverstindnis, Tapferkeit
in dem von uns gemeinten Sinne als Synonym fiir einen besonders entwickel-
ten Angriffsgeist, etwa beim Boxkampf, zu verstehen oder sie gar noch als
klassischen Vorldufer des heutigentags nicht selten gewiinschten Killerin-
stinkts geborener Siegernaturen im sportlichen Wettkampf auszudeuten. Tap-
ferkeit als ethische Grundhaltung im Sport meint vielmehr die Bereitschaft,
auch schwierige Situationen auszuhalten, Durststrecken zu bestehen und auch
in der Niederlage nicht am Wert der eigenen Person zu zweifeln.

— Klugheit: Sie bietet im Sport den sichersten Schutz vor Fanatismus. Nicht zu
verwechseln mit Trickreichtum und Raffinesse, die im Grund depravierte Ab-
kémmlinge der tugendgemiflen Klugheit darstellen, schirft sie den Blick fiir

¥ ebd. 16.



Peter Fonk 223

das Angemessene und Realititsgerechte. Sie gebietet, die eigenen Stirken
ebenso realistisch einzuschitzen wie die personlichen Schwichen und sich
dementsprechende Ziele zu stecken.

— Map: Die Tugend des MaBes oder des MaBhaltens stellt den Sportler vor die
Aufgabe, die rechte Mitte zu finden zwischen Uberforderung und Unterforde-
rung. Beide Extreme sind dem Sportler nicht zutréglich; denn wihrend diese
die besten Kriifte eines Menschen gar nicht geniigend freisetzt und zur Entfal-
tung bringt, verleitet jene zum Raubbau an der Gesundheit und wirkt selbstzer-
storerisch. Die Tugend des rechten MaBes steht deshalb in engem Zusammen-
hang mit der Klugheit: Erst die sinnvolle Einteilung der eigenen Krifte bringt
den Sportler voran.

— Glaube: Er umspannt in diesem Zusammenhang eine doppelte Dimension.
Zum einen wird dem Sportler, der aus der Kraft des Glaubens lebt, immer wie-
der deutlich, daB der Sport keine Ersatzreligion sein kann und darf. Nur Gott
selbst kommt es zu, das Endziel aller menschlichen Bemiihung darzustellen,
dem sich alle anderen Ziele als vorldufige unterordnen miissen. Zum anderen
meint dieser Glaube aber auch den Glauben an sich selbst, das heifit an den
Wert und die Wiirde der eigenen Person, die unabhingig von sportlichem Er-
folg oder MiBerfolg bestehen und dem Menschen allein deshalb zukommen,
weil er von Gott geschaffen ist und geliebt wird, ohne daf er sich die Liebe und
Zuwendung Gottes durch besondere Leistungen erst verdienen miifite.

— Hoffnung: Auch ihr kommt eine wichtige Bedeutung zu; denn ein Sportler,
der aus der Hoffnung auf das Uberzeitliche und Ewige lebt, vermag auch eine
Niederlage eher zu akzeptieren. Im Blick auf die unsere Zeitlichkeit erst er-
moglichende und sie umspannende Ewigkeit Gottes wird ihm deutlich, daf
auch die Niederlage immer nur eine vorldufige ist. Die alltagsweisheitliche Er-
kenntnis, daf das Leben immer wieder weitergehe, kann sich im Lichte gldubi-
ger Hoffnung weiterentwickeln zu der festen Zuversicht, daB das, was mir heu-
te vielleicht noch nicht gelungen ist, morgen oder iibermorgen schon von Er-
folg gekront sein kann. Der hoffende Mensch wird niemals resigniert sagen:
,Ich schaffe es nicht*, sondern sein Motto lautet: ,,Heute habe ich es noch nicht
geschafft, doch morgen oder iibermorgen wird es mir gelingen.”

_ Liebe: Sentimentale Gefiihlsverklirung ist hier selbstverstidndlich nicht am
Platz. In unserem Sinne meint sie vielmehr die positive Grundkraft allen ethi-
schen Handelns. Sie entfaltet somit eine doppelte Relation. Zum einen wird sie
wirksam als Liebe zu sich selbst oder auch als Annahme seiner selbst, das
heiBt, dieses grundsitzliche Ja zur eigenen Existenz kann dazu anspornen und
ermutigen, das Optimum dessen anzustreben, was einer sportlich und mensch-
lich erreichen kann. Nichts anderes ist ja wohl mit dem klassischen Begriff der
Tugend gemeint. Ebenso hilft die Liebe zu sich selbst aber auch, daB einer sich
annehmen kann in seinen vorgefundenen und nicht mehr iiberschreitbaren



Sportethik als Tugendethik? 224

Grenzen, so daB er nicht seine besten Kriifte zerreibt in dem verzweifelten Ver-
such, ein anderer zu sein als der, der er nun einmal ist und zugleich von Gott so
gewollt ist. Zum anderen hat Liebe in unserem Zusammenhang auch den posi-
tiven Sinngehalt einer Liebe zum sportlichen Konkurrenten. Im Grund handelt
es sich um eine Variante der Nichstenliebe im allgemeinen christlichen Sinne,
so wie sie uns in der Goldenen Regel von Jesus beispielhaft vor Augen gefiihrt
wird. Die Liebe zum Néchsten und die Liebe zu sich selbst werden in der Gol-
denen Regel unlosbar miteinander verkniipft. Das heiBt aber nichts anderes, als
daB ich meine eigenen, ethisch vertretbaren Bediirfnisse und Interessen ausba-
lancieren muB mit den ebenso vertretbaren und berechtigten Interessen des an-
deren. Nicht Preisgabe oder gar Verleugnung der eigenen Wiinsche gebietet die
Nichstenliebe, sondern im Grunde das Einnehmen eines dritten, tibergeordne-
ten Standpunktes, der die eigenen Wiinsche und die Wiinsche des anderen als
gleichberechtigt miteinander zu vermitteln sucht.

Damit sind diese Uberlegungen zumindest an ihr vorldufiges Ende gestoBen.
Das Thema war als Frage formuliert, und der Versuch, sie einer Antwort zuzu-
fithren, konnte nur einige, doch bei weitem nicht alle Aspekte zur Sprache brin-
gen. Dennoch — so viel ist deutlich geworden: Die Antwort darf als zustim-
mend-bekriftigendes Ja ausfallen, nnd das urspriingliche Fragezeichen kann
durch ein Ausrufungszeichen ersetzt werden. Sportethik als Tugendethik! —
dieser Satz hat seine volle Berechtigung. Das Ziel des Breitensports besteht
nicht nur in der Forderung der Gesundheit, im Erleben der Korperlichkeit und
der Gemeinschaft Gleichgesinnter, sondern liegt auch in der Eroffnung einer
gesteigerten Intensitdt des Lebensvollzugs, innerhalb dessen der Mensch sei-
nen Leib als Tor zur Entdeckung seines Ich in der Welt erfihrt, als Weg zur Er-
schlieBung seiner bis dahin unbekannten Daseinsmoglichkeiten und als Chan-
ce, die in ihm liegenden besten Anlagen auszuloten und weiterzuentwickeln'.
Dieses Motiv war es ja wohl auch, das schon in der Antike die Menschen be-
seelte und sie antrieb, die Verbindung von geistiger und sportlicher Titigkeit
als Weg zu einer umfassenden Personlichkeitsbildung mit dem Ziel eines ge-
lingenden Lebensentwurfes systematisch und konsequent zu verfolgen. Jene
Form der Ethik, die auf diesen Voraussetzungen aufbaut, wird im klassischen
Sprachgebranch als Tugendethik bezeichnet. Im modernen Breitensport sind
die in ihr entwickelten ethischen Haltungsbilder unverzichtbar.

" Vgl. A. Koch, Der Sport am Scheideweg. Thaur-Wien-Miinchen 1995, 27-41.





