
Der höhere Weg (1 Kor 13) 
Franz-Josef Steinmetz, München 

Es gehörte zu den liebenswerten Gewohnheiten von P. Wilhelm Klein SJ, der 
von 1948-1961 Spiritual in Rom war (vgl. GuL 1996, 472-474), daß er er- 
gänzungsbedürftige Ansichten oder Vorträge nicht als solche bezeichnete, 
sondern sie stattdessen •ergänzungsfähig" nannte. Diese witzige Bemerkung 
war - trotz der offensichtlichen Kritik - im Grunde ermutigend, und sie 
wollte es sein. Aber sie machte dennoch unerbittlich darauf aufmerksam, 
daß menschliche Beiträge mündlicher oder schriftlicher Art immer nur be- 
grenzt und kaum jemals vollkommen sind. Man wurde herausgefordert, wei- 
ter nachzudenken und seine Erkenntnisse besser zu formulieren. P. Klein 
(vgl. 3LThK Band VI, sp. 122) war überhaupt ein Freund der Widerworte. 
Wenn jemand eine Erfahrung, eine Predigt oder sonst etwas uneingeschränkt 
lobte, gab er zu verstehen, daß doch etwas fehle oder zu kritisieren sei. Wenn 
hingegen jemand nur •schwarz zu sehen" pflegte, also überwiegend Negati- 
ves zu erkennen schien, dann versuchte er die helleren Seiten des Ereignis- 
ses oder der Sache zu verdeutlichen. Er verstand es ausgezeichnet, die nöti- 
gen Ergänzungen ins Gespräch zu bringen. Seine Strategie war letztlich auf- 
bauend, befreiend und weiterführend; denn er betonte wie Paulus die prak- 
tizierte christliche Liebe als entscheidendes Kriterium aller Erkenntnis. 

An diese eigentümlichen Gepflogenheiten unseres verehrten Spirituals 
wurde ich erinnert, als ich die verschiedenen Artikel dieses Heftes anschaute 
und zusammenstellte. In ihnen soll das Gespräch über Exerzitien, Exerziti- 
enbegleitung, Aktion und Kontemplation fortgesetzt werden, wie es schon 
in der ersten Ausgabe dieses Jahrgangs von GuL angekündigt worden ist. Ich 
glaube nicht, daß die vielen Fragen nach der rechten Weise des Betens in der 
Gesellschaft Jesu und in der Kirche allgemein, die im Laufe der Geschichte 
auch bisher oft behandelt wurden, in einem einzigen Beitrag absolut zufrie- 
denstellend beantwortet werden können. Aber ich bin überzeugt, daß sich 
die unterschiedlichen Stellungnahmen gerade durch ihre Verschiedenheit 
fruchtbar ergänzen. Und diese Hoffnung hege ich in doppelter Hinsicht. 

Zuerst und zunächst denke ich hier an die Tiefe des Reichtums, der Weis- 
heit und der Erkenntnis Gottes, dessen Urteile unergründlich und dessen 
Wege unerforschlich sind (Rom 8,33). Da bleibt selbstverständlich alles, 
was man artikulieren kann, ergänzungsfähig, ja sogar - im strengen Sinne 
des Wortes - ergänzungsbedürftig. Der Geist, der sich anstrengt, Gott zu 
•begreifen", gleicht auch nicht jenem Künstler, der fortwährend einen Ent- 
wurf wieder aufgreift, um ihn jedesmal weniger unvollkommen zu machen 



Franz-Josef Steinmetz 242 

und schließlich im ästhetischen Genuß seines Werkes auszuruhen. Er gleicht 
vielmehr einem Schwimmer, der, um sich über den Wellen zu halten, sich 
im Ozean vorwärts bewegt und bei jeder Armbewegung eine neue Welle 
zurückstoßen muß. Unaufhörlich stößt er die Vorstellungen, die sich immer 
wieder bilden, zur Seite, wobei er wohl weiß, daß sie ihn tragen, daß er aber 
unterginge, wenn er dabei stehenbliebe (Henri de Lubac). Si comprehendi- 
sti, non est Deus ... Si finisti, non est Deus. Wenn Du es begriffen hast, ist 
es nicht Gott... Wenn Du es beendest (abschließt), ist es nicht Gott (Augu- 
stinus). Wer wirklich betet, kommt nie an ein Ende. 

Die Frage nach der rechten Weise des Betens wird sodann den jeweils 
ganz persönlichen Heilsweg der konkreten Menschen berücksichtigen. 
Nicht nur Gott an sich, sondern auch dieser Heilsweg ist ein Geheimnis, das 
sich gewiß nicht in ein Schema einfangen läßt. Angesichts der so überaus 
verschiedenen Situationen und Temperamente, die uns in der Exerzitienar- 
beit begegnen, darf es keine Uniformierung im Stil oder in der Vorgehens- 
weise geben. Vielmehr gehört die Vielfalt der Begabungen und der Formen 
durchaus zum Wesen jeder christlichen Gemeinschaft. Auch wenn der ein- 
zelne feststellen muß, daß seine Begabung nur begrenzt ist, so braucht er 
deshalb weder eifersüchtig noch verschämt zu sein. Wichtig ist vor allem, 
daß er mit seiner Arbeit wirklich dem Ganzen dient. 

Hier heißt es wachsam zu bleiben und die Mahnungen des Apostels Pau- 
lus an die Christen in Korinth auch auf sich zu beziehen. Dabei denke ich an 
den ersten Korintherbrief: •Gewiß, wir alle haben Erkenntnis. Doch die Er- 
kenntnis macht aufgeblasen, die Liebe dagegen baut auf. Wenn einer meint, 
er sei zur Erkenntnis gelangt, hat er noch nicht so erkannt, wie man erken- 
nen muß. Wer aber Gott liebt, der ist von ihm erkannt" (8,1-3). Freilich geht 
es in diesem Zusammenhang nicht um Exerzitien, aber die Gefahren, die 
hier angesprochen werden, sind auch heutzutage von Bedeutung. Die Er- 
kenntnisse, die man aufgrund intensiver Meditation zu gewinnen hofft oder 
sogar tatsächlich gewinnt, können durchaus zur Versuchung werden, wenn 
man nicht wachsam ist. Man denke etwa an die Neigung zur Weltferne (des 
Für-sich-Bleibens, des Sich-Distanzierens), die als Ideal verkleidet, in kon- 
templativen Milieus gelegentlich zu beobachten ist. Als Besitzer großer Er- 
kenntnisse sucht man das gewöhnliche Volk zu meiden oder man zeigt sich 
abweisend, erhaben und verschlossen, wenn eine Gemeinschaft um konkrete 
Hilfe bittet. Nach Paulus ist solche Überheblichkeit schon ein deutlicher Be- 
weis dafür, daß mit dieser Art von Erkenntnis etwas nicht stimmt, und im- 
mer wieder nennt er die Liebe als entscheidendes Kriterium eines wahrhaft 
christlichen Lebens, ja er bezeichnet sie sogar als den •höheren Weg" (1 Kor 
12,31). 



Der höhere Weg 243 

Was damit konkret gemeint ist, wird bekanntlich im 13. Kapitel des ersten 
Korintherbriefes ausführlich dargestellt. Wer die Geister zu unterscheiden 
sucht, tut gut daran, gerade diesen Text mehr als vieles andere zu meditie- 
ren. Leider ist dies im Alltag keineswegs selbstverständlich. Im Gegenteil: 
Es wird allzuoft vernachlässigt oder verdrängt. Stattdessen fasziniert die 
scheinbare Größe bestimmter Begabungen oder Leistungen, und dabei wird 
das Wesentliche übersehen, was Paulus schlicht die Agape nennt, ohne die 
alles nichts ist, d.h. er schreibt: ich wäre nichts. Eben dadurch aber drängt 
er in besonders taktvoller Weise zur Selbstkorrektur (1 Kor 13,1-3). 

Und woran erkennt man die Liebe? Sie läßt sich nicht definieren, sie ist 
kein bloßes Wort, sie sprengt alle Horizonte. Aber sie läßt sich doch zumin- 
dest so anschaulich beschreiben, daß schließlich deutlich werden kann, wor- 
auf es eigentlich ankommt: •Die Liebe ist langmütig, die Liebe ist gütig. Sie 
ist nicht eifersüchtig, sie prahlt nicht und bläht sich nicht auf ... Sie erträgt 
alles, glaubt alles, hält allem stand" (1 Kor 13,4-7). 

Aber sind nicht auch diese Gedanken immer noch ergänzungsbedürftig, 
wie schon zu Beginn dieses Beitrages betont wurde? So ist es zweifellos, 
und die Geister der Überheblichkeit (falls sie irgendwo eine Rolle spielen) 
werden ganz von selbst verschwinden, sobald einer anfängt, die Begrenzt- 
heit und Beschränktheit seines Denkens und Handelns zu bemerken und 
wahrzunehmen. •Denn Stückwerk ist unser Erkennen, Stückwerk propheti- 
sches Reden, wenn aber das Vollendete kommt, vergeht alles Stückwerk" (1 
Kor 13,9f.). Je mehr einer gelesen und studiert hat, um so tiefer könnte er 
begreifen, wie bruchstückhaft seine Einsichten sind. Je weiser einer ist, de- 
sto besser weiß er, wie wenig er weiß. Es sei denn, er wäre ein unreifes Kind 
geblieben, wie Paulus es vorstellt (1 Kor 13,11). Dies ist doch die Erfahrung, 
die sich aus jeder nüchternen Betrachtung unserer Lebensgeschichte ergibt: 
die Erkenntnis der Bedingtheit und Relativität und vor allem der Vergäng- 
lichkeit menschlichen Tuns. Was vielleicht einmal als höchste Ausdrucks- 
form christlicher Frömmigkeit galt und gelebt wurde, wird zuweilen in spä- 
teren Zeiten als fragwürdig, nichtssagend oder sogar als nicht mehr nach- 
vollziehbar beurteilt. 

Führen solche Gedanken aber nicht letzten Endes in eine lähmende Resig- 
nation? Paulus ist da ganz anderer Ansicht. Inmitten seiner kritischen Be- 
merkungen verkündet er die Hoffnung: •Die Liebe hört niemals auf" (1 Kor 
13,8). Eben deshalb hat er so eindringlich und nachdrücklich auf die Liebe 
verwiesen; denn sie ist das Einzige, was unvergänglich ist und all unseren 
Werken einen bleibenden Wert geben kann, zwar nicht als bloß wohlmei- 
nende Gesinnung, sondern als liebevolles Engagement in der Nachfolge des 
gekreuzigten und auferstandenen Christus. Nur in der Anerkennung der Er- 
gänzungsfähigkeit unseres Tuns können wir unvergänglich Gültiges wirken. 




