Der hohere Weg (1 Kor 13)

Franz-Josef Steinmetz, Miinchen

Es gehorte zu den liebenswerten Gewohnheiten von P. Wilhelm Klein SJ, der
von 1948-1961 Spiritual in Rom war (vgl. GuL 1996, 472-474), daB er er-
gianzungsbediirftige Ansichten oder Vortrige nicht als solche bezeichnete,
sondern sie stattdessen ,,ergdnzungsfahig* nannte. Diese witzige Bemerkung
war — trotz der offensichtlichen Kritik — im Grunde ermutigend, und sie
wollte es sein. Aber sie machte dennoch unerbittlich darauf aufmerksam,
dal menschliche Beitridge miindlicher oder schriftlicher Art immer nur be-
grenzt und kaum jemals vollkommen sind. Man wurde heransgefordert, wei-
ter nachzudenken und seine Erkenntnisse besser zu formulieren. P. Klein
(vgl. ’LThK Band VI, sp. 122) war iiberhaupt ein Freund der Widerworte.
Wenn jemand eine Erfahrung, eine Predigt oder sonst etwas uneingeschrinkt
lobte, gab er zu verstehen, dafl doch etwas fehle oder zu kritisieren sei. Wenn
hingegen jemand nur ,,schwarz zu sehen* pflegte, also iiberwiegend Negati-
ves zu erkennen schien, dann versuchte er die helleren Seiten des Ereignis-
ses oder der Sache zu verdeutlichen. Er verstand es ausgezeichnet, die noti-
gen Ergénzungen ins Gesprich zu bringen. Seine Strategie war letztlich auf-
bauend, befreiend und weiterfiihrend; denn er betonte wie Paulus die prak-
tizierte christliche Liebe als entscheidendes Kriterium aller Erkenntnis.

An diese eigentiimlichen Gepflogenheiten unseres verehrten Spirituals
wurde ich erinnert, als ich die verschiedenen Artikel dieses Heftes anschaute
und zusammenstellte. In ihnen soll das Gespriich iiber Exerzitien, Exerziti-
enbegleitung, Aktion und Kontemplation fortgesetzt werden, wie es schon
in der ersten Ausgabe dieses Jahrgangs von GuL angekiindigt worden ist. Ich
glaube nicht, daf} die vielen Fragen nach der rechten Weise des Betens in der
Gesellschaft Jesu und in der Kirche allgemein, die im Laufe der Geschichte
auch bisher oft behandelt wurden, in einem einzigen Beitrag absolut zufrie-
denstellend beantwortet werden konnen. Aber ich bin iiberzeugt, daB sich
die unterschiedlichen Stellungnahmen gerade durch ihre Verschiedenheit
fruchtbar ergéinzen. Und diese Hoffnung hege ich in doppelter Hinsicht.

Zuerst und zunichst denke ich hier an die Tiefe des Reichtums, der Weis-
heit und der Erkenntnis Gottes, dessen Urteile unergriindlich und dessen
Wege unerforschlich sind (Rom 8,33). Da bleibt selbstverstindlich alles,
was man artikulieren kann, ergidnzungsfihig, ja sogar — im strengen Sinne
des Wortes — ergéinzungsbediirftig. Der Geist, der sich anstrengt, Gott zu
»begreifen®, gleicht auch nicht jenem Kiinstler, der fortwihrend einen Ent-
wurf wieder aufgreift, um ihn jedesmal weniger unvollkommen zu machen



Franz-Josef Steinmetz 242

und schlieBlich im dsthetischen Genuf} seines Werkes auszuruhen. Er gleicht
vielmehr einem Schwimmer, der, um sich iiber den Wellen zu halten, sich
im Ozean vorwirts bewegt und bei jeder Armbewegung eine neue Welle
zuriickstoBen muf3. Unaufthérlich stoft er die Vorstellungen, die sich immer
wieder bilden, zur Seite, wobei er wohl weil3, daf3 sie ihn tragen, dal} er aber
unterginge, wenn er dabei stehenbliebe (Henri de Lubac). Si comprehendi-
sti, non est Deus ... Si finisti, non est Deus. Wenn Du es begriffen hast, ist
es nicht Gott ... Wenn Du es beendest (abschlieBt), ist es nicht Gott (Augu-
stinus). Wer wirklich betet, kommt nie an ein Ende.

Die Frage nach der rechten Weise des Betens wird sodann den jeweils
ganz personlichen Heilsweg der konkreten Menschen beriicksichtigen.
Nicht nur Gott an sich, sondern auch dieser Heilsweg ist ein Geheimnis, das
sich gewif} nicht in ein Schema einfangen 148t. Angesichts der so iiberaus
verschiedenen Situationen und Temperamente, die uns in der Exerzitienar-
beit begegnen, darf es keine Uniformierung im Stil oder in der Vorgehens-
weise geben. Vielmehr gehort die Vielfalt der Begabungen und der Formen
durchaus zum Wesen jeder christlichen Gemeinschaft. Auch wenn der ein-
zelne feststellen muB, dafl seine Begabung nur begrenzt ist, so braucht er
deshalb weder eifersiichtig noch verschdmt zu sein. Wichtig ist vor allem,
daB er mit seiner Arbeit wirklich dem Ganzen dient.

Hier heifit es wachsam zu bleiben und die Mahnungen des Apostels Pau-
lus an die Christen in Korinth auch auf sich zu beziehen. Dabei denke ich an
den ersten Korintherbrief: ,,Gewi3, wir alle haben Erkenntnis. Doch die Er-
kenntnis macht aufgeblasen, die Liebe dagegen baut auf. Wenn einer meint,
er sei zur Erkenntnis gelangt, hat er noch nicht so erkannt, wie man erken-
nen muf. Wer aber Gott liebt, der ist von ihm erkannt* (8,1-3). Freilich geht
es in diesem Zusammenhang nicht um Exerzitien, aber die Gefahren, die
hier angesprochen werden, sind auch heutzutage von Bedeutung. Die Er-
kenntnisse, die man aufgrund intensiver Meditation zu gewinnen hofft oder
sogar tatsdchlich gewinnt, konnen durchaus zur Versuchung werden, wenn
man nicht wachsam ist. Man denke etwa an die Neigung zur Weltferne (des
Fiir-sich-Bleibens, des Sich-Distanzierens), die als Ideal verkleidet, in kon-
templativen Milieus gelegentlich zu beobachten ist. Als Besitzer groBer Er-
kenntnisse sucht man das gewohnliche Volk zu meiden oder man zeigt sich
abweisend, erhaben und verschlossen, wenn eine Gemeinschaft um konkrete
Hilfe bittet. Nach Paulus ist solche Uberheblichkeit schon ein deutlicher Be-
weis dafiir, daB mit dieser Art von Erkenntnis etwas nicht stimmt, und im-
mer wieder nennt er die Licbe als entscheidendes Kriterium eines wahrhaft
christlichen Lebens, ja er bezeichnet sie sogar als den ,,htheren Weg* (1 Kor
12,31).



Der hohere Weg 243

Was damit konkret gemeint ist, wird bekanntlich im 13. Kapitel des ersten
Korintherbriefes ausfiihrlich dargestellt. Wer die Geister zu unterscheiden
sucht, tut gut daran, gerade diesen Text mehr als vieles andere zu meditie-
ren. Leider ist dies im Alltag keineswegs selbstverstindlich. Im Gegenteil:
Es wird allzuoft vernachlissigt oder verdringt. Stattdessen fasziniert die
scheinbare GroBe bestimmter Begabungen oder Leistungen, und dabei wird
das Wesentliche iibersehen, was Paulus schlicht die Agape nennt, ohne die
alles nichts ist, d.h. er schreibt: ich wire nichts. Eben dadurch aber dringt
er in besonders taktvoller Weise zur Selbstkorrektur (1 Kor 13,1-3).

Und woran erkennt man die Liebe? Sie 148t sich nicht definieren, sie ist
kein bloBes Wort, sie sprengt alle Horizonte. Aber sie 148t sich doch zumin-
dest so anschaulich beschreiben, daB schlieBlich deutlich werden kann, wor-
auf es eigentlich ankommt: ,,Die Liebe ist langmiitig, die Liebe ist giitig. Sie
ist nicht eifersiichtig, sie prahlt nicht und bléht sich nicht auf ... Sie ertrigt
alles, glaubt alles, hilt allem stand* (1 Kor 13,4-7).

Aber sind nicht auch diese Gedanken immer noch erginzungsbediirftig,
wie schon zu Beginn dieses Beitrages betont wurde? So ist es zweifellos,
und die Geister der Uberheblichkeit (falls sie irgendwo eine Rolle spielen)
werden ganz von selbst verschwinden, sobald einer anfingt, die Begrenzt-
heit und Beschriinktheit seines Denkens und Handelns zu bemerken und
wahrzunehmen. ,,Denn Stiickwerk ist unser Erkennen, Stiickwerk propheti-
sches Reden, wenn aber das Vollendete kommt, vergeht alles Stiickwerk* (1
Kor 13,9f.). Je mehr einer gelesen und studiert hat, um so tiefer kdnnte er
begreifen, wie bruchstiickhaft seine Einsichten sind. Je weiser einer ist, de-
sto besser weiB er, wie wenig er weif. Es sei denn, er wire ein unreifes Kind
geblieben, wie Paulus es vorstellt (1 Kor 13,11). Dies ist doch die Erfahrung,
die sich aus jeder niichternen Betrachtung unserer Lebensgeschichte ergibt:
die Erkenntnis der Bedingtheit und Relativitit und vor allem der Vergéng-
lichkeit menschlichen Tuns. Was vielleicht einmal als hochste Ausdrucks-
form christlicher Frommigkeit galt und gelebt wurde, wird zuweilen in spi-
teren Zeiten als fragwiirdig, nichtssagend oder sogar als nicht mehr nach-
vollziehbar beurteilt.

Fiihren solche Gedanken aber nicht letzten Endes in eine ldhmende Resig-
nation? Paulus ist da ganz anderer Ansicht. Inmitten seiner kritischen Be-
merkungen verkiindet er die Hoffnung: ,,Die Liebe hort niemals auf* (1 Kor
13,8). Eben deshalb hat er so eindringlich und nachdriicklich auf die Liebe
verwiesen; denn sie ist das Einzige, was unverginglich ist und all unseren
Werken einen bleibenden Wert geben kann, zwar nicht als bloB wohlmei-
nende Gesinnung, sondern als liebevolles Engagement in der Nachfolge des
gekreuzigten und auferstandenen Christus. Nur in der Anerkennung der Er-
ginzungsfihigkeit unseres Tuns konnen wir unvergiinglich Giiltiges wirken.





