,»Wie in rechter Weise beten?” (vgl. Rom 8,26)

Willi Lambert, Augsburg

Pater Luis Goncalves da Cimara, zeitweise Verantwortlicher fiir die hiinsli-
chen Angelegenheiten an der Generalskurie, hat in einem ,,Memoriale* Er-
lebnisse mit Ignatius aufgezeichnet. Viele Notizen beriihren anch das Beten
von Ignatius:

,»Als der Vater die Krankheit von Papst Julius erfuhr, hielt er fiir ihn Gebet. Aber er sagt,
er habe nicht in Andacht kommen konnen; und da er danach in Andacht gekommen sei, mit
vielen Griinden, die er dafiir suchte und fand... Es scheint, daf sich der Vater in jeder Sache
durch Vernunft bewegen 148t, und immer folgt das Herz und die Andacht. Und diese Regel
hilt er in allen Dingen ein und gibt sie anderen. Und er sagt, darin unterschieden sich die Men-
schen von den iibrigen Tieren. Und dies ist die oder eine der herausragendsten Eigenschaften
des Vaters."”!

Haben also die recht, die den ignatianischen Gebetsweisen eine gewisse
,»verkopftheit* vorwerfen oder da8} sie nur fiir Anfinger auf dem Gebetsweg
Bedeutung haben? Aber ist dann Ignatius bis zu seinem Ende Anfinger ge-
blieben? Oder driickt sich hier eine Spiritualitiit aus, die alle menschlichen
Dimensionen umfaft? Soll gar mit einer kleinen Episode ein Beten, das
~einfach“ und nicht ,,vernunftgesteuert“ ist, abserviert werden? — Weniger
an einem historischen Text, sondern mehr an heutigem Suchen orientiert,
146t sich fragen: Worin besteht die Anziehungskraft von mehr einfachen,
wortarmen Weisen des Gebetes? Was ist kennzeichnend fiir ,,ignatianisches
Beten*“? Welche Bedeutung hat die Orientierung des Betens am biblischen
Wort? Was heiflt Kontemplation und was ignatianische Kontemplation? Wie
geschieht ,,Unterscheidung der Geister*?

Wer solche und dhnliche Fragen stellt, befindet sich in guter Gesellschaft:
Die Jiinger baten Jesus, der immer wieder in der Stille und Einsamkeit der
Nacht im Gebet war, darum, sie beten zu lehren; seine Antwort war das Va-
terunser-Gebet. Paulus, sicher ein ,.begnadeter Beter*, bekennt stellvertre-
tend fiir alle betenden Menschen: ,,Wir wissen nicht, worum wir in rechter
Weise beten sollen; der Geist selber jedoch tritt fiir uns ein mit Seufzen, das
wir nicht in Worte fassen kénnen* (R6m 8,26). Durch die ganze Gebetsge-
schichte der Kirche hindurch geht es um ,,Not und Segen des Gebetes* (K.
Rahner).

Im Folgenden soll in einem umfangreicheren Teil das ignatianische Ver-
stdndnis des ,,Gebetslebens* vorgestellt werden. Auf diesem Hintergrund er-

! L. G. da Camara, Memoriale. Frankfurt 1988, 168 f. Im Folgenden abgekiirzt MEMO.



»Wie in rechter Weise beten?“ 245

geben sich einige Hinweise und Fragen im Blick auf den Artikel von Franz
Jalics SJ iiber ,,die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien“.?

I. Ignatianisches Beten

Ignatius hat zweifellos mehr von der Praxis des Gebetslebens als von deren
theoretischen Erorterungen gehalten. Da er aber nun einmal das Exerzitien-
buch geschrieben, im Bericht des Pilgers, in Briefen, in seinem geistlichen
Tagebuch und in Gesprichen Zeugnis von seinem eigenen Gebetsweg und
Hinweise fiir andere gegeben hat, ist es nicht indiskret, einige wesentliche
Perspektiven seiner Sicht darzustellen.

1. Vom ,,Feuer des Gebets“ und vom ,,beschamend wenigen Gebet*
der Jesuiten

,wenn beten, dann beten, so konnte man das Wort von Teresa von Avila —
,»Wenn Fasten, dann Fasten, wenn Rebhuhn, dann Rebhuhn* — auf Ignatius
abwandeln. Sein junger Mitbruder Ribadeneira berichtet einmal:

»Als unser Vater einst allein in seinem Zimmer dem Gebet oblag, kam der Pfortner und
klopfte. Der Vater gab keine Antwort. Als der Pfortner mit dem Klopfen fortfuhr, 6ffnete der
Vater und fragte, was es gebe. — ,Hier, Vater, sind Briefe, die, wie der Uberbringer sagt, aus
deiner Heimat kommen.* Unser Vater nahm den Pack und warf ihn ins Feuer, das wegen des
strengen Winters angeziindet war, schlo die Tiire wieder und kehrte zum Gebet zuriick.*3

Sicher wirkt diese ,, Verbrennungsaktion* befremdend und tatsdchlich lieB
Ignatius sich auch etwa durch Pater da Camara in Gebetszeiten stéren, aber
es wird jedenfalls deutlich, dal} er fiir das Beten einen Schutzraum suchte
und dieses ihm lebenswichtig war. — In der Zeit seiner Bekehrung, seines
Noviziates in einer Hohle bei Manresa, betete, betrachtete und verweilte er
sieben Stunden am Tag bewuBt in der Gegenwart Gottes.

Das Gebet nahm auch in seinem spiteren Leben einen breiten Raum ein:
Er feierte meist tdglich eine Stunde lang die Messe, nahm sich daran an-
schlieBend ein bis zwei Stunden Zeit fiir betende Danksagung, hielt bei den
Arbeiten immer wieder zu einer kurzen betenden Riickschau inne und fiihrte
ein Leben ,,in der Gegenwart Gottes*. Der alternde Ignatius bekennt:
,»Vielmehr habe seine Andacht immer mehr zugenommen, das heifit: die Leichtigkeit, mit

Gott in Verbindung zu treten, und diese sei jetzt groBer als je sonst in seinem ganzen Leben.
Immer und zu jeder Stunde, wann er Gott finden wolle, konne er ihn finden.*

2 F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien, in: Geist und Leben 1998,
Heft 1 und Heft 2. Im Folgenden abgekiirzt: GuL.

> A. Huonder, Ignatius von Loyola. Kéln 1932, 57.

* 1. von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Freiburg 1977, 126. — Im Folgenden abgekiirzt mit BP.



Willi Lambert 246

Diese ,,Vertrautheit mit Gott* klingt wohl fiir unsere Zeit geradezu atem-
beraubend. Auf diesem Hintergrund mag es erstaunlich sein, daB einer der
groften Kimpfe des Ignatius iiber lange Jahre hin der gegen ein ,,ausufern-
des* Gebetsleben von einigen Mitbriidern war:

,-Sie beschwerten sich iiber die wenige Zeit, die wir fiir eine so heilige Ubung nihmen, und
sagten, wir wiirden uns nicht aufrechterhalten kénnen, wenn sie nicht verlingert werde. Und
es sei eine Schande, dem, welcher uns danach frage, zu antworten, wir hiitten am ganzen Tag
nicht mehr als eine Stunde Gebet.*

Diese Anfrage einiger Mitbriider beantwortete Ignatius ,, mit einem Ge-
sicht und Worten von solchem Mififallen und auferordentlichem Unmut*,
dafl da Cémara aus dem Staunen nicht herauskam. — Was steckt hinter die-
sem Gesichtsausdruck des Ignatius, was sagt er iiber sein Gebetsverstandnis
und wie sieht dieses aus?

2. Die Grunddynamik: Im Willen Gottes leben

Wenn Jesus im Evangelium einmal sagt, seine Speise sei es, den Willen des-
sen zu tun, der ihn gesandt hat , dann offenbart er darin, wovon er und alles
in seinem Leben lebt. Ignatius driickt auf vielfache Weise aus, daB das Le-
ben im und aus dem Willen Gottes die innerste Dynamik seines Lebens war®.

Im ,,allgemeinen Vorbereitungsgebet®, das er vor jeder Gebetszeit, also in
den Exerzitien fiinfmal am Tag, beten 1d6t, heif3t es:

»Von Gott unserem Herrn die Gnade erbitten dazu hin, daB alle meine Absichten, Hand-
lungen und Beschiftigungen rein auf den Dienst und das Lob seiner géttlichen Majestit ge-
ordnet seien.” (EB 46).

Hunderte, wenn nicht tausende von Briefen enden in leichten Varianten
immer mit einer Wendung im Sinne von ,,dal wir immer mehr den Willen
Gottes verspiiren und ihn vollkommen erfiillen.” — Wovon Ignatius gelebt
hat, wonach er gesucht hat, das war der Liebeswille Gottes. Alles Tun, Den-
ken, Fiihlen, Beten, Entscheiden, Sprechen, Begegnen lebte von der Frage
her: ,Herr, was willst du, daB ich tun soll?** (vgl. EB 53) Und in all dem
wollte er ,,Gott ehren®, Gott grof} sein lassen: ,,Omnia ad maiorem Dei glo-
riam“, d.h. ,,Alles zur grofieren Ehre Gottes“ — wurde zum Motto seines Le-
bens und seiner Gemeinschaft. — Auch alles Beten ist hineingeordnet in
diese Grundstrdomung seines Lebens und hat von daher seinen Sinn.

3 MEMO, 109.
¢ 1. von Loyola, Geistliche Ubungen. Freiburg 1967. Nr. 1 — Immer im Text mit EB und ent-
sprechender Nummer des Exerzitienbuches zitiert.



,, Wie in rechter Weise beten? 247

3. Grundhaltungen: Andacht, Ehrfurcht, Liebe

Im WachstumsprozeB des ,,pneumatischen Leibes” von Ignatius bildeten
sich hauptsichlich drei Grundschwingungen, Grundhaltungen heraus, die
untereinander verbunden und ganz nahe seiner menschlichen Herzmitte
sind: Andacht, Ehrfurcht, Liebe.

Andacht (span. devocién), ein oft von Ignatius gebrauchtes Wort, meint
nicht in erster Linie eine Sonderandacht zum heiligen Josef oder etwas Ahn-
liches, sondern normalerweise das Hingegebensein des Menschen an Gott
und das Echo davon im Menschen. Ignatius hilt es fiir besser, ,,in allem An-
dacht® zu haben, als nur bei bestimmten Dingen oder nur im Gebet. In die-
sem Sinne empfiehlt Polanco im Auftrag des Ignatius dem neuen Rektor der
Studenten von Coimbra, er solle es mehr billigen,

,in allen Dingen, die man tut, Gott zu finden und zu suchen, als dem Gebet viel zusammen-
hidngende Zeit zu widmen. Und diesen Geist wiinscht er bei den Mitgliedern der Gesellschaft
zu sehen: daB sie — wenn es maglich ist — nicht weniger Andacht bei welchem Werk auch im-
mer der Liebe und des Gehorsams finden als im Gebet oder in der Meditation. Denn sie sollen
keine Sache tun auBer um der Liebe und des Dienstes fiir Gott unseren Herrn willen.*?

Oft iibersehen oder in ihrer Gewichtigkeit nicht geniigend hervorgehoben
ist die Haltung der liebevollen Ehrfurcht gegeniiber Gott, den Menschen,
dem Kosmos. Dieser Grundklang seiner Seele kam Ignatius in einem iiber
einige Wochen sich erstreckenden ,.geistlichen Entwicklungsschub® erst in
seinem 53. Lebensjahr voll zu BewuBtsein. Er selber charakterisiert die Be-
deutsamkeit davon mit den Worten:

_Wihrend ich die Messe las, gewann ich sogar die Uberzeugung, dafi ich diese Gnade und
Erkenntnis fiir den geistlichen Fortschritt meiner Seele fiir wichtiger hielt als alle iibrigen
Gnaden bisher...Ich haite also den Weg gefunden, der sich mir hatte zeigen wollen. Mir
schien, er ist der beste von allen, und ich mu8 ihn fiir immer einschlagen.*®

Dieser Weg erinnert an einen alten Abweg und Irrweg von Ignatius. In sei-
nem Lebensbericht erzihlt er davon, daB er, obwohl schon auf dem Weg der
Nachfolge Christi, einmal mit dem Gedanken gespielt hatte, nach einem
Glaubensdisput dem Gesprichspartner seinen Dolch zwischen die Rippen
zu stoBen. Er charakterisiert sich mit den Worten, daf er geradezu ,,blind*
gewesen sei:

,Er hatte noch keinen Blick fiir innere Werte und verstand nicht, was Demut,
Liebe, Geduld eigentlich seien. Und er kannte jenes Gespiir fiir Gottes Willen noch
nicht, das diese Tugenden zu lenken und ins rechte Mal zu bringen hat.*®

7 1. vou Loyola, Briefe und Unterweisungen. Wiirzburg 1993, 344. — Im Folgenden abgekiirzt
mit BU.

8 1v. Loyola, Das geistliche Tagebuch. Freiburg 1961, 203.205. — Im Folgenden abgekiirzt
mit GT.

® BP,51.



Willi Lambert 248

In der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe* l4adt Ignatius ein, sich fiir
den Geist Gottes zu 6ffnen, durch den die ,,Liebe Gottes in unsere Herzen
ausgegossen® (Rom 5,5) ist:

»Schauen, wie alles Gute und alle Gabe von oben herabsteigt....Gerechtigkeit, Giite, Pietiit,
Barmherzigkeit usw., gleichwie von der Sonne absteigen die Strahlen* (EB 237).

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, ist Gebet das Leben der Herzensbe-
wegungen des Heiligen Geistes im Menschen.

4. Immer die Freiheit des Geistes

Die soeben genannte ,,DolchstoR-Episode* zeigt, wieviel Aggressivitit, wie-
viel Egoismus, wieviel Du-Feindlichkeit in einem Menschen noch sein
kann, der schon bewuft auf dem Gottesweg ist. Aus dieser Erfahrung her-
aus wird vielleicht verstidndlich, warum Ignatius im Exerzitienbuch einmal
formuliert: ,, Denn das soll ein jeder bedenken, daf} er in allen geistlichen
Dingen nur insoweit Fortschritte machen wird, als er herausspringt aus sei-
ner Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz. “ (EB 189). Dies
wird schon im Prinzip und Fundament ausgedriickt, wenn Ignatius davon
spricht, dafl es darum geht, ,,indifferent, d.h. frei von »ungeordneten Nei-
gungen®, von ,Ich-Zwingen®, von Fixierungen zu werden. Ignatius nennt
diese Indifferenz oft Freiheit des Geistes."

Der Erlangung der Freiheit des Geistes dienen die Gebetsiibungen und die
ganzen Exerzitien: Die Bitte um Befreiung von Schuld und Siinde soll dazu
helfen. Dem dient die ,,Bitte um das Gegenteil“, wenn jemand etwa auf eine
kirchliche Pfriinde und einen Ehrenposten aus ist (vgl. EB 157).

Eine, vielleicht die entscheidende Ubung zur Befreiung aus der Fixierung
auf sich selber, ist fiir Ignatius der Gehorsam. Fiir dieses Geschehen gab es
in der Gesellschaft die Redewendung ,,zum Punkt kommen*. Pater da Ca-
mara erklért sie einmal mit einem Vergleich:

»wWenn ein Mensch sich mit einem Strick umbindet und sich in der Weise an einen Haken
héingt, dal er mit den FiiBen noch am Boden bleibt, wird man nicht beurteilen konnen, ob der
Strick fest ist und reicht, ihn za halten. Aber wenn man ihm den Boden wegzieht und er im
Leeren bleibt, dann kann man gut die Festigkeit des Stricks erfahren. Denn wenn er nicht
reiflt, ist es ein Zeichen, dabB er fest ist und jegliches Gewicht tragen kann. So halten nnser
Vater Ignatins und die Gesellschaft einen Menschen nicht fiir vollkommen sicher, solange sie
ihm nicht, mag er anch gut gebunden sein, unter ihm allen Boden weggezogen und ausgehdhlt

haben, auf den er die Fiile der Zuneigung setzen und auf welchen er sich auf irgendeine Weise
stiitzen konnte.“!!

' 1. von Loyola, Griindungstexte der Gesellschafr Jesu. Wiirzburg 1998, 883.
" MEMO, 166.



., Wie in rechter Weise beten? 249

Dies bedeutet: Solange ein Mensch zum letzten Fundament seines Lebens
seine eigenen Fihigkeiten, seine Eigenméchtigkeit, sein Ansehen, das Urteil
der anderen usw. macht, befindet er sich in einer Unkenntnis iiber sich sel-
ber und ist nicht frei. Vom Bild her naheliegend, aber dariiber hinaus viel-
sagend, spricht da Cdmara von , Leere” — ein Begriff, der auch auf dem kon-
templativen Gebetsweg hiufig gebraucht wird.

Welche Bedeutung Ignatius dieser Leere, dieser Ich-Freiheit gibt, zeigt
eine Gesprichsepisode. Man sprach von einem Pater in ehrfurchtsvollem
Ton als von einem ,,Mann des Gebets®. Ignatius reagiert kurz und bestimmt:
,,Erist ein abgetoteter Mensch!“. Von einem solchen glaubt er: ,, Einem wirk-
lich abgetoteten Menschen reicht eine Viertelstunde, um sich mit Gott im Ge-
bet zu vereinen. “'? — So gesehen wird ein Doppeltes deutlich: Die alte spi-
rituelle Wendung von der ,,Abttung* meint zutiefst die Befreiung von einer
unfreien Abhingigkeit vom eigenen Wiinschen zu einem Leben iiber sich
hinaus auf den anderen, das Du hin. Und es zeigt sich, daf} das Beten zu die-
ser Befreiung und umgekehrt die Befreiung zum Gebet, zur Einigung mit
Gott helfen soll.

Eine aussagestarke Notiz von da Cimara zeigt, wie Ignatius geistliche Be-
gleitung, Freiheit, Gebet und Abt6tung in ihrem Verhéltnis zusammensieht:

,»Als neulich der Vater mit mir ... sprach, sagte er mir, ihm scheine, es konne keinen gro8e-
ren Fehler in den geistlichen Dingen geben, als die anderen nach einem selbst leiten zu wol-
len. Er sprach mir davon, wie lange Gebete er selbst gehalten hatte. Und danach fiigte er mir
hinzu, da von hundert Menschen, die sich langen Gebeten und Buflen widmeten, die meisten
gewdhnlich zu groBen Nachteilen kimen. Maxime (vor allem) erwihnte der Vater den des
Starrsinns. Und so legte der Vater das ganze Fundament in die Abtétung und Verleugnung
des Willens.*!?

Weil das Wort von der ,,Abtotung® so mif3verstidndlich ist, muB noch ein-
mal dazugesagt werden: Es geht um die Abtétung im Sinne Jesu, von der er
sagt: ,,Wer das Leben gewinnen will, wird es verlieren; wer aber das Leben
um meinetwillen verliert, wird es gewinnen® (Mt 10,39).

5. Fundamentale Meditationsiibung: Gott in allem suchen und finden

Es gibt wohl kaum eine typisch ignatianische Aussage, die 6fters zitiert wird
als die, der Mensch solle ,,Gott in allen Dingen suchen und finden*. Inter-
essanterweise findet sich dieses Wort im Kontext der Frage nach dem Beten
von jungen Jesuiten-Studenten:

~Man muf auf das Ziel des Studiums achten, um dessentwillen die Studenten keine langen
Meditationen halten konnen, iiber die Ubungen hinaus, die sie fiir die Tugend einhalten sol-

2 MEMO, 109.
3 MEMO, 141.



Willi Lambert 250

len, ndmlich jeden Tag die Messe horen, eine Stunde zu Gebet und Gewissenserforschung,
alle acht Tage beichten und kommunizieren. Sie kénnen sich deshalb darin iiben, die Gegen-
wart unseres Herrn in allen Dingen zu suchen, wie im Umgang mit jemand, im Gehen, Sehen,
Schmecken, Horen, Verstehen und in allem, was wir tun; denn es ist wahr, daB seine géttliche
Majestit durch Gegenwart, Macht und Wesen in allen Dingen ist. Und diese Weise zu medi-
tieren, indem man Gott, unseren Herrn, in allen Dingen findet, ist leichter, als wenn wir uns
zu den abstrakteren gottlichen Dingen erheben und uns ihnen mithsam gegenwirtig machen.
Und diese gute Ubung wird, indem sie uns bereit macht, groe Heimsuchungen des Herrn be-
wirken, auch wenn es in einem kurzen Gebet ist.“!*

Es ist bedauerlich, da} Ignatius nicht genauer ausgefiihrt hat, wie er sich
diese ,,Ubung“ vorstellt. Sicher meint er damit auch die sogenannte ,,gute
Meinung*, die Absicht, mit der alle Sinne und alles Sinnen, alles Wollen und
Wirken auf Gott hin ausgerichtet sein soll. Aber an dieser Stelle ist wohl
mehr die Vorbereitung auf das Einswerden mit Gott im Einswerden mit der
Wirklichkeit gemeint. Vielleicht war und ist gar nicht mehr zu sagen als:
»Unterhaltet euch, wenn ihr euch unterhaltet; geht, wenn ihr geht; seht,
wenn ihr seht; schmeckt, wenn ihr schmeckt; hort, wenn ihr hort; sucht zu
verstehen, wenn ihr zu verstehen sucht; tut, was ihr tut!“ ~ Wer so ,,ganz in
allem* ist, dem wird eines Tages aufgehen, was in der Apostelgeschichte ge-
schrieben steht: ,,In ihm leben wir, in ihm bewegen wir uns, in ihm sind wir.*
(Apg 16,28)

6. Beten mit allen Kriften und mit ganzer Kraft — der Exerzitienweg

Wenn man unbefangen auf die Gebetsweisen schaut, wie sie bei Ignatius
vorkommen, dann kann man in Anlehnung an das Liebesgebot Jesu formu-
lieren: Du sollst, du darfst beten, mit deinem Denken, deinem Wiinschen,
deinem Sehnen, deinem Fiihlen, deinen Schmerzen, deinen Freuden, aus
ganzem Herzen, mit ganzer Seele, in der Tiefe deines Geistes und aus Lei-
beskriften (vgl. Mk 12,33)! Keine Kraft, keine Dimension, keine Ebene des
Menschen ist ausgenommen: Erinnerung, Phantasie, Knien, Sitzen, Liegen,
Fasten, BuBiibungen usw. — alles und jedes kann Ausdruck und Medium des
Gebets sein. Ganzheitlich und gesamtmenschlich mogen herausgehobene
Qualifizierungen heutiger Zeit und Spiritualitdt sein, fiir Ignatius gehorte
diese Ganzheitlichkeit zum Fundament und zur selbstverstiindlichen Praxis
des betenden Daseins. Wenn nach ,,dem Ignatianischen® gefragt wird, dann
ist diese Universalitdt ganz sicher ein Kennzeichen.

Besonders bedeutsam war fiir ihn die Kraft der Sehnsucht. Vor jeder Ge-
betszeit 148t er im ,,allgemeinen Vorbereitungsgebet” — einer Art Kurzfor-
mel des Glaubens in Form der Sehnsuchtsbitte (vgl. EB 46) — die Ursehn-

4 BU, 349 f.



., Wie in rechter Weise beten? “ 251

sucht des Menschen, Gott im eigenen Leben, in allem Wollen und Handeln
und Fiihlen groB sein zu lassen, ausdriicken. Und vor jeder Gebetszeit l1aBt
er noch , bitten, was ich begehre*. Darin geschieht immer ein Hineinspiiren
in die eigene Herzenstiefe. Dabei ist das Bitten nicht nur an der eigenen
Sehnsucht, sondern auch an der Botschaft, die vom Evangelium her sich an-
bietet, orientiert.

Wie die Sehnsucht, so ist die Grofherzigkeit eine immer neu zu nihrende
Haltung. Ein kleinlicher Mensch, ein Mensch, der nur auf Nummer sicher
gehen will, ist nicht sehr geeignet fiir den Gebetsweg. Man soll in die Exer-
zitien ,,con grande animo*, d.h. einem groBen Geist und mit Freiherzigkeit
(,Jiberalidad“) hineingehen und mit grofer innerer Entschiedenheit und
ganzer Kraft (vgl. EB 5).

Mit ganzer Kraft heiBt freilich nicht zu glauben, man konne durch das Ge-
bet, durch die geistlichen Ubungen allein von sich her etwas bewirken. Es
ist eine entscheidende Charakterisierung der Ubungen als Dispositionen,
d.h. Vorbereitungen. Man kann und soll sich fiir einen ersehnten Besuch vor-
bereiten, eine Einladung aussprechen, ein Zimmer herrichten usw. — das
Kommen des Besuches bleibt Geschenk, Gnade. Wenn alles getan ist, bleibt
als Wichtigstes nur, aufmerksam zu warten.

Sicher kam die groBe Kraft und Wirkung der ignatianischen Spiritualitit
zu einem guten Teil von daher, daB Ignatius mit den Exerzitien iiber das
,normale“ Beten eines Christenmenschen hinaus einen intensiven Ubungs-
weg und eine qualifizierte Begleitung anbot. Ignatius hat diesen Weg zwar
als Weg mit verschiedenen Etappen und spirituellen Grunderfahrungen,
Grundentscheidungen und Grundgeschehnissen konzipiert, ihn aber nicht
als ein ,,System des geistlichen Fortschritts® dargestellt oder in Beziehung
mit geistlichen Schulen gebracht. Auch der friiheste theologische Deuter der
ignatianischen Spiritualitit, Pater Nadal, formuliert recht verhalten:

,,Sind die Exerzitien einmal gemacht, dann besitzt die Seele mit der Gnade Jesu Christi €i-
nigermafien ein Verstindnis fiir das Gebetsleben, auf allen drei Wegen, von denen die My-
stiker reden. Durch die erste Woche auf dem Reinigungsweg, durch die zweite und dritte auf
dem Erleuchtungsweg, wo es sich um die eigentliche Betrachtung handelt. Doch soll man
auch hier den Einigungsweg nicht ausschlicBen, wenn er auch besonders zur vierten Woche,
der Ubung der Gottesliebe, gehort.“!s

7. Die , diskrete Liebe des Ignatius — Zur Unterscheidung der Geister
Mit der , diskreten Liebe von Ignatius ist nicht gemeint, daf} er ein diskre-

ter Mensch war, was er zweifellos in hohem MaBe gewesen ist, sondern daf3

15 H. Nadal, Uber die Gnade des Gebetes in der Gesellschaft Jesu, in: Mitteilungen aus den
deutschen Provinzen Nr. 103 (1935), 403. Im Folgenden abgekiirzt mit NAD.



Willi Lambert 252

er sehr oft die Liebe, auf die allein es im Leben ankommt, als ,,discreta ca-
ritas®, als unterscheidende Liebe bezeichnete. Sicher ein ungewohnliches
Beiwort zu ,,Liebe. Wer einem geliebten Menschen versichert, seine Liebe
sei ,klug unterscheidend* wird wohl eher anf Befremden als anf spontane
und leidenschaftliche Gegenliebe stoBen. Das geistliche Leben von Ignatius,
der Weg der Exerzitien, besteht zn einem wesentlichen Teil im Erlernen und
Durchleben dieses Unterscheidens.

Das unreigene Gebiet der ,,Unterscheidung der Geister* sind nach dem
Zeugnis des Galaterbriefes ,,Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlich-
keit, Giite, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung* (Gal 5,22). Friichte des
Ungeistes sind ,,Feindschaften, Streit, Eifersucht, Jihzorn, Eigennutz, Spal-
tungen, Parteiungen, Neid und MiBgunst ...* (Gal 5,21).

Ignatius beschreibt den Trost in den ,, Regeln, um auf irgendeine Weise die
verschiedenen Bewegungen zu verspiiren* (EB 313) mit den Worten:

»Ich nenne es Trost, wenn in der Seele eine innere Bewegung verursacht wird, durch wel-
che die Seele in Licbe zu ihrem Schopfer und Herrn zu entbrennen beginnt... Desgleichen,
wenn einer Trinen vergieBt, die ihn zur Liebe Seines Herrn bewegen... SchlieBlich nenne ich
Trost jeglichen Zuwachs an Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innere Freude, die zu den
himmlischen Dingen und zum eigenen Seelenheil aufruft und hinzieht, indem sie der Seele
Ruhe und Frieden in ihrem Schépfer und Herrn spendet” (EB 316).

Umgekehrt kennzeichnet Ignatius Trostlosigkeit als »Verfinsterung der Seele, Verwirrung
in ihr, Hinneigung zu niedrigen und erdhaften Dingen, Unruhe durch verschiedene Umtriebe
und Versuchungen, die zum Unglauben ohne Hoffnung, ohne Liebe hintreiben, wobei sich die
Seele ganz trige, lau, traurig findet und wie getrennt von ihrem Schopfer und Herrn* (EB 317).

Verspiiren — Erkennen — Aufnehmen bzw. Verwerfen der Bewegungen
von Geist und Ungeist (vgl. EB 313) sind die Etappen dieses Geschehens
der Unterscheidung. Sie sind fiir Ignatius, wie fiir kaum einen Heiligen der
Kirchengeschichte, in einer solchen Weise zentrales und ausdriickliches Er-
leben und Thema. Fiir das ,,typisch Ignatianische* driingt sich das Bild ei-
nes Seefahrers auf, der mitten in den Strémungen und Gegenstromungen,
der Gewisser und Gezeiten, der Winde und Stiirme in Richtung des ,,gelob-
ten Landes* segelt, bis er rufen kann ,,Gott in Sicht“. —

8. In Richtung Vertiefung und Vereinfachung des Gebets

Wenn Ignatins auch nicht ausdriicklich und ausfiihrlich von wortarmem, ein-
fachem Beten als einer eigenen Gebetsweise spricht und nicht seine ganze
»Methode des Gebetes* von Anfang an darauf aufbaut, so gibt es doch sehr
zahlreiche Hinweise, die alle in die Richtung einer Vereinfachung, einer
Vertiefung, einer ,,Verherzlichung* fiihren. Sie seien in Kurzform aufge-
zdhlt, um die Bedeutsamkeit dieser Dynamik ahnen zu lassen.

Den einzelnen Anhaltspunkten fiir die Vertiefungsbewegung in Richtung



., Wie in rechter Weise beten? * 253

Existenzmitte sei ein mehr historischer Hinweis vorausgeschickt, da die ge-
nannte Dynamik ja in der eigenen Gebetsbiographie von Ignatius grundgelegt
ist. Er wurde vom ,traditionellen Beten, den Mefbesuchen, Litaneien,
Grundgebeten, Rosenkranz, Psalmen usw. hineingefiihrt in ein intensives, me-
ditatives, visionires, kontemplatives Gebetsleben, ohne das erstere deshalb
aufzugeben. Der entscheidende Durchbruch bzw. Aufbruch von innen her ge-
schah wihrend eines Spazierganges an dem FliiBchen Cardoner entlang:

,In Andacht versunken, ging er so dahin und setzte sich eine kleine Weile nieder mit dem
Blick auf den FluB, der tief unten dahinfloB. Wie er nun so dasaB, begannen die Angen seines
Verstandes sich ihm zu eréffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hiitte, sondern
es worde ihm das Verstindnis und die Erkenntnis vieler Dinge iiber das geistliche Leben so-
wohl wie anch iiber die Wahrheiten des Glanbens und iiber das menschliche Wissen geschenkt.
Dies war von einer so groBen Erleuchtung begleitet, dal ihm alles in neuem Licht erschien. Und
das, was er damals erkannte, 148t sich nicht in Einzelheiten darstellen, obgleich es deren sehr
viele waren. Nur daB er eine groBe Klarheit in seinem Verstand empfing. Wenn er im ganzen
Verlauf seines Lebens nach mehr als zweiundsechzig Jahren alles znsammennimmt, was er von
Gott an Hilfen erhalten und was er jemals gewuBt hat, und er all dies in eines faft, so hilt er
dies alles doch nicht fiir so viel, wie er bei jenem einmaligen Erlebnis empfangen hat. Dieses
Ereignis war so nachdriicklich, daB sein Geist wie ganz erlenchtet blieb. Und es war ihm, als

sei er ein anderer Mensch geworden und habe einen anderen Verstand erhalten, als er friiher be-
saf.«1

Man kann Ignatius und das, was er sagt, nicht verstehen, wenn man nicht
dieses zentrale Geschehen im Blick hat. Was bei diesem ,,Bericht* auffallen
kann, ist die Verbindung von Verstand, konkreten Einzelheiten, Erkenntnis
vieler Dinge des Glaubens und menschlichen Wissens auf der einen Seite
und auf der anderen die Betonung, es liefen sich keine Einzelheiten dar-
stellen und er sei ein anderer Mensch und erleuchtet worden. Obwohl Igna-
tius von diesem Erlebnis geprigt war, empfahl er nicht nur, an einem FluBu-
fer niederzusitzen, sondern schrieb die Exerzitien, die geistlichen Ubungen,
die Schriftbetrachtungen, um so Menschen tiefer auf den Gottesweg und in
die Nachfolge Christi zu fiihren. Dieses betende Bemiihen wird aber nur
richtig gesehen, wenn man darin den Atem der Gnaden-Stunde am Cardo-
ner spirt.

— Fiir den Exerzitanten ist wie fiir [gnatius in Manresa der Raum der Zuriickgezogenheit fiir
das intensive Beten wichtig: ,,Wenn er so in der Abgeschiedenheit verweilt und seine Ver-
standeseinsicht nicht aufgespalten auf viele Dinge richtet, sondern mehr seine ganze Anf-
merksamkeit auf eine einzige Sache verlegt” dann macht er sich ,,geeignet... dem Schép-
fer und Herrn sich zu nahen und bei ihm anzukommen* (EB 20).

— Inder ersten Anmerkung zu den Exerzitien betont Ignatius, daB} es nicht auf Gedanken, son-
dern auf geistliche Erfahrung (EB I)ankommt, und in der zweiten Anmerkung findet sich

der viel zitierte Satz: ,,Nicht das Vielwissen sittigt und befriedigt die Seele, sondern das
Verspiiren und Verkosten der Dinge von innen her” (EB 2).

16 BP, 65 f.



Willi Lambert 254

- Die fiinfzehnte Anmerkung spricht von einer Gorr-Unmittelbarkeit, wenn dem Begleiten-
den geraten wird, ,,unmittelbar den Schopfer mit seinem Geschopf und das Geschdpf mit
seinem Schopfer und Herrn wirken* zu lassen (EB 15).

— Normalerweise sind am Tag fiinf Betrachtungen, aber nur Betrachtungshinweise fiir zwei.
Alles andere sind vertiefende Wiederholungsbetrachtungen.

~ Der Aufbau des Schauplatzes und die Anwendung der Sinne sind Gebetsiibungen, die mit
Bildern und der Sensibilisierung der geistlichen Sinne arbeiten, die stirker in der Seelen-
tiefe beheimatet sind, als wenn jemand beim Gebet nur die néchste exegetische Seminar-
arbeit vorbereitet.

— Vor allem das Zwiegesprdch, das am SchluB einer jeden Gebetszeit steht und das auf eine
Person ausgerichtet ist, weist auf personale Begegnung hin, die etwas anderes ist als
fromme Erwigungen, sondern ein ,,Sprechen, wie ein Freund zum andern spricht“ (EB 54).

- Das Zwiegespriich kann mit vielen Worten geschehen, aber auch ganz einfach sein, wie das
liebevolle, schweigende Beisammensein von liebenden Menschen. Gott kann auch ,,ohne
Gerdusch von Stimmen* sprechen, so formuliert Ignatius in einem Brief an Teresa Reja-
della.

— Die Tendenz zur Vertiefung und Vereinfachung zeigt sich in der sogenannten zweiten
Weise zu beten. Dort l4dt Ignatius ein, wenn jemand, der etwa das Vaterunser betrachtet,
»in einem Wort oder in zweien reichlichen Stoff zum Denken und Verkosten und Trost fin-
det, so sorge sie sich nicht, weiterzugehen, auch wenn die Stunde mit dem, was er findet,
zu Ende geht* (EB 254).

— Bei der dritten Weise zu beten 1adt Ignatius ein, ,,daB zwischen dem einen und dem andern
Atemzug nur ein Wort gesprochen wird und in der Zwischenzeit von einem Atemholen
zum andern die Aufmerksamkeit hauptsichlich auf die Bedeutung des Wortes gelenkt wird
oder auf die Person, zu der man betet“ (EB 258).

— Die Regel zur Unterscheidung der Geister, in der Ignatius vom ,, Trost ohne vorausgehende
Ursache®, d.h. ,,ohne vorausgehendes Gespiir oder vorausgehende Erkenntnis irgendeines
Gegenstandes, durch den eine solche Trostung vermittels der Akte ihres Verstandes und
Willens herbeigefiihrt wiirde* (EB 330) spricht, macht auf verborgene und souverine
Wirkweisen des Geistes Gottes aufmerksam.

— Der sprachliche Hohepunkt der Vertiefung und vélligen Uberlassung an Gott findet sich
im Hingabegebet der Betrachtung zur Erlangung der Liebe. Dort 148t Ignatius den Beten-
den zuerst anf die Wohltaten Gottes schauen und dann darauf, daB diese nur ein Zeichen
dafiir sind, daf} es Gott, den Herrn, selbst ,,danach verlangt, sich selbst mir zu schenken,
soweit er es nur vermag.” (EB 234) Die Antwort auf diese Selbstmitteilung Gottes kann
fiir Ignatius nur sein, seine ganze Freiheit, sein Gedéchtnis, seinen Verstand, seine ganzen
Willen, seine ganze Habe und seinen Besitz ganz Gott zu iiberlassen: ,,Du hast es mir ge-
geben, Dir, Herr, gebe ich es zuriick; alles ist Dein, verfiige nach Deinem ganzen Willen;
gib mir Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug.“ (EB 234) Hier gibt es nichts mehr als
die ,Einheit zweier Lieben als eine Liebe. Und hier spricht Ignatius das teresianische
,»Dios solo basta” — Gott allein geniigt — auf seine Weise aus: ,,Esta me basta.“: Dies geniigt
mir!

In seinem alltéiglichen Leben kommt diese Verbundenheit mit Gott vor al-
lem zum Ausdruck, wenn er beim Anblick eines Menschen in innere Freude
gerit, weil er Gottes Gegenwart und Heilswirken in diesem wahrnimmt.
Seine héufige schriftliche Wendung ,,Jm Herrn!* ist fiir ihn nicht eine
fromme Floskel, sondern Ausdruck eines geistlichen Grundbefindens.



,, Wie in rechter Weise beten? 255

10. Aktion und Kontemplation — ,,Das héhere aktive Leben

Die Frucht der ignatianischen Lebens- und Gebetspraxis in der jungen Ge-
sellschaft Jesu bringt, wie so oft, P. Nadal auf den Begriff. Er schreibt, daf
,die vita activa zu einer gewissen Vollendung kommt und dann doch die vita contemplativa
herrscht, lenkt und leitet in Ruhe und Licht in unserem Herrn. So reift eine vita activa super-
jor heran, in der Tat und Beschauung eins geworden sind, die die Kraft hat, beide tiberall aus-
zuwirken, wie es dem groBeren Dienst unseres Herrn entspricht. Mit einem Wort: Das Wir-
ken der Liebe, die ganz eins ist mit Gott: das ist das vollendete Tun!*"’

Die junge Gesellschaft hat das Einssein von Aktion und Kontemplation,
von ,,Marta und Maria“ geradezu als charakteristisches Gnadengeschenk er-
fahren:

S0 also muf unser Gebetsleben sein: daf} es all unser Wirken leite, mehre, ihm inuere Gei-
stesfreude und Kraft gebe in unserem Herrn. Unser Arbeiten aber soll das Beten wachsen las-
sen, ihm Kraft und heilige Frohlichkeit verleihen. '8,

Alles bekommt seinen Sinn und Wert von seinem Ursprung aus dem Lie-
beswollen Gottes. In einem Brief an Herzog Franz Borja, dem nachmaligen
dritten General der Gesellschaft Jesu, schreibt Ignatius:

,.Es wire gut, wenn er darauf schaute, da Gott sich nicht nur dann des Menschen bedient,
wenn er betet. Denn wenn es so wire, dann wiren die Gebete zu kurz, wenn sie weniger als
vierundzwanzig Stunden am Tag dauerten, wenn es moglich wire; denn der ganze Mensch
muB sich, so vollstindig er kann, Gott iibergeben. Aber es verhilt sich so, dab Gou sich an-
derer Dinge zuweilen mehr als des Gebets bedient, und so sehr, daf} er sich um ihretwillen
freuwt, wenn man das Gebet unterlaBt, wieviel mehr, daB es abgekiirzt wird. Es ist also ange-
bracht, immer zu beten und nicht nachzulassen; aber indem man es gut versteht, wie die Hei-
ligen und Gelehrten es verstehen.“'

Eine seltsame Formulierung, daB Gott sich zuweilen freut (!), wenn man
das Gebet unterldfit. Aber ein bezeichnendes Wort fiir die Sicht des Gebetes
und des Geschehens, worauf es in allem ankommt. — In einer geradezu klas-
sischen und kurzen Formulierung ermutigt Ignatius einmal einen Mitbruder
dazu, gelegentlich die gewohnten Andachten abzukiirzen im Dienst »der
Hilfe fiir die Nichsten... denn es ist Gebet, was man fiir sie tut.“?

II. , Einzelne Punkte werden diskutiert werden ...

Auf dem Hintergrund der Darstellung wichtiger Dimensionen des ignatiani-
schen Gebetsverstindnisses soll im folgenden von der Aussage von Franz

17 NAD, 404.
'8 NAD, 409.
1 BU, 290.
® BU, 431.



Willi Lambert 256

Jalics in seinem Atrtikel iiber die kontemplative Phase der ignatianischen Ex-
erzitien Gebrauch gemacht werden, daB ,einzelne Punkte diskutiert werden
konnen und werden.*?' Dabei geht es nicht um ein Ausdiskutieren, sondern
um Fragen, die mir beim Lesen mancher Aussagen in seinem Artikel kamen.
Das wesentliche Verdienst der Aussagen von Franz Jalics und seiner Dar-
stellung scheint mir darin zu liegen, daB er auf eindringliche und vielfache
Weise darauf aufmerksam macht, daB ignatianische Spiritualitidt aus einer
liebenden, kontemplativen Grundhaltung lebt und daB ignatianisches Beten
dazuhin fiihren soll.

1., Ignatius will den Betrachtungsstoff endgiiltig abschaffen. “ —
Gibt dies der Text her?

Im Blick auf die vier Punkte der Betrachtung zur Erlangung der Liebe be-
merkt F. Jalics, man habe auf den ersten Blick den Eindruck, daB Ignatius
einen ,,unerschopflichen Betrachtungsstoff zusammengetragen hat. Wenn
man jedoch genauer hinschaut, sicht man, da das Gegenteil der Fall ist. Ig-
natius will den Betrachtungsstoff als solchen endgiiltig abschaffen.*?? —
Wenn Ignatius dies wirklich und direkt anzielt, hitte er es nicht deutlicher
sagen konnen, méchte man fragen? Der Wortschatz, mit dem er die Gebets-
zeit beschreibt, ist genau iibereinstimmend mit allem bisherigen: Bitten, was
ich begehre; ins Gedichtnis rufen, mit grofem Affekt abwigen, betrachten,
schauen, sich auf sich zuriickbesinnen auf, erwigen. Und das , Zuriickbe-
sinnen auf sich selbst”, zu dem am Ende jedes Punktes eingeladen wird,
wird ausdriicklich erklirt als ,,Mit vielen Griinden der Vernunft und der Ge-
rechtigkeit erwigen, was ich von meiner Seite Seiner Gottlichen Majestit
anbieten und geben mu8B...* (EB 234). Klingen diese Aussagen nach einer
Anweisung zu einer wortlosen, gedankenfreien Achtsamkeit?* Anders ge-
fragt: Ist es nicht so, da wenn jemand ernsthaft den Weg des ,,rein kon-
templativen Betens“ — im Sinne einer bewuBt geiibten wortarmen Gebets-
weise — sucht, er eher an Gestalten der Spiritualititsgeschichte wie den Au-
tor der ,,Wolke des Nichtwissens*, an Franziscus von Osuna, an Teresa von
Avila und Johannes vom Kreuz verwiesen werden muB? Dort findet er di-
rekter, ausgefalteter, deutlicher, konkreter und methodischer den ,.einfachen
Weg*, — der natiirlich trotzdem auch oft ,,miihsam® ist. Umso wertvoller,
wenn die kontemplativen Perlen und der kontemplative Grundduktus, der
zweifellos bei Ignatius gegeben ist, deutlicher gemacht werden kénnen.
Aber ist er die ,.erste Adresse* fiir die methodisch geiibte Kontemplation im

2 GuL 1998, 12.
22 GuL 1998, 22,



,» Wie in rechter Weise beten? 257

Stil des Jesusgebetes oder einer dem Zen nahen Meditationsweise? Oder
nicht doch eher die erste Adresse fiir das Suchen Gottes ,,in allen Dingen*
und eine Heranfiihrung an diese Haltung?

2. Der Gebrauch der Schrift nur im Anfang der vierten Woche?

,.Der direkte Gebrauch der Schrift ist im Exerzitienbuch beschrinkt auf die
zweite, dritte und auf den Anfang der vierten Woche.“?® — Diese Aussage
wiirde zutreffen, wenn man nur an die beispielhaft angefiihrte Betrachtung
der Erscheinung Jesu bei Maria (EB 218-224) denkt. Dies ist aber nicht an-
gemessen, da Ignatius ausdriicklich anf die folgenden biblischen Betrach-
tungen verweist (EB 226). Diese belaufen sich auf 14 Betrachtungen, von
Ignatius selber ausgearbeitet, ganz nach dem iiblichen System mit jeweils
drei Punkten, mit denen er Akzente setzt (EB 299-312). Wenn man die Be-
trachtungen in Tage umsetzt, dann kommt man auf eine ganze Exerzitien-
woche — mit biblischen Betrachtungen.

Auch wird ausdriicklich darauf verwiesen, dal} die Betrachtungen, die An-
wendung der Sinne, die Verminderung oder Vermehrung der ,,Punkte®, de-
ren Festlegung am Vorabend usw. in derselben Form und Art wie in der
ganzen Leidenswoche durchzufiihren seien.

DaB in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe sich kein ,,Hinweis auf
die Bibel“ (S. 20) findet, hat keinen Argumentationswert. Im Prinzip und
Fundament, in der ersten Woche, in der Ruf — Christi — Betrachtung und in
den anderen Eckbetrachtungen der Exerzitien sind diese immer ohne bibli-
sche Verweise. Sie sind sozusagen die Vorzeichen, die Ignatius fiir die bib-
lischen Betrachtungen setzt, aber nicht die Angabe fiir eine neue Weise der
Meditation.

Auch der Verweis auf die Vorbemerkungen von Ignatius, ,,die Liebe sei
mehr in die Werke als in die Worte zu legen* (EB 230) und die Liebe be-
stehe ,,in der Mitteilung von beiden Seiten her” (EB 231) berechtigen nicht
zu dem SchluB3: ,,So gilt das auch fiir Gott. Auch er legt seine Liebe mehr in
seine Werke als in seine Worte. Das ist der Abschied von der Schriftbe-
trachtung als dem Ort der Begegnung mit Gott.*?*

Die heilige Schrift hat sicher auch fiir Ignatius und fiir viele Mystiker wei-
terhin eine groBe Rolle gespielt und auch F. Jalics spricht davon, daB sie
Grundlage, Seele und Lebensraum fiir die Offenbarung Gottes sind (vgl. S.
19). Aber warum soll sie mit dem Durchbruch zum kontemplativen Beten
,»nicht mehr Ort der Begegnung mit Gott* (S. 16) sein konnen?

2 GuL 1998, 19.
** GuL 1998, 16



Willi Lambert 258

Es dringt sich die Frage auf, ob die pointierten Aussagen von F. Jalics
nicht von einem rationalistischen Verstindnis des Wortes abhingen? Rich-
ten sie sich nicht gegen eine Weise des Anbietens von Schriftbetrachtungen,
wie sie in Exerzitien in einer Konzeption eines ,,prozeBorientierten‘ Weges,
der zur Existenzmitte des Menschen fiihren will, nicht mehr angeboten wer-
den? Und kann man nicht theologisch sagen: In Gott selber sind Wort und
Wirklichkeit eins: Wenn Gott spricht, schafft er, und die Schopfung ist sein
Wort? Darum kann es im Johannesevangelium im Blick auf Jesus Christus
heilen ,,Und das WORT ist Fleisch geworden“ (Joh 1,14). Gerade im Jo-
hannesevangelium, dem mystischsten und kontemplativsten aller Evange-
lien, spielt die Theologie des Wortes — und des Fleisches — die groite Rolle:
Im Wort Jesu bleiben heif3t, in ihm zu bleiben und in Gott zu bleiben.

3. Keine differenzierende ,,Unterscheidung der Geister*
mehr bei Entscheidungen?

In der kontemplativen Phase gebe es keine differenzierende Unterscheidung
der Geister mehr: ,alles hat sich auf eine Unmittelbarkeit der Beziehung zu
Gott hin entfaltet. Wie konnte da die Unterscheidung der Geister vielfiltig
bleiben?*® — Keine Frage, daf es fiir jemanden wichtig ist und entscheidend
sein kann, in der stillen, freien Herzensmitte dazusein bei einem Entschei-
dungsgeschehen. Keine Frage, dafl gerade ein Abstandnehmen von den Pro-
blemen und das Uberlassen an Gott eine entscheidende Hilfe fiir Entschei-
dungen sind. Aber ein Blick auf die Briefe und vor allem die Entschei-
dungspraxis von Ignatius zeigt, daB fiir ihn Trost und Trostlosigkeit und ver-
niinftiges Erwégen — in der Sprache des Exerzitienbuches zweite und dritte
Zeit der Wahl — neben der ersten Zeit der Wahl (der unmittelbaren GewiBheit
von Gott her) eine groBe und selbstverstindliche Rolle spielen. Es gab fiir
ihn keine Entscheidungen, wenn es um komplexe Tatbestinde ging, ohne in-
tensivste Erforschung der konkreten Umstinde, ohne ausfiihrliches Abwi-
gen aller Vorteile und Nachteile, ohne Aufstellen verschiedenster Alternati-
ven, ohne eine Reihe von Beratungsgesprichen, ohne das Einholen von Gut-
achten (10 bis 20 Punkte werden da oft aufgelistet). Und es gab wohl kaum
eine Entscheidung, in der er nicht lange und intensiv auf innere Vorgénge,
Regungen, Empfindungen, Trost und Mifitrost achtete. Sein geistliches Ta-
gebuch ist davon geprégt. So sehr ist fiir Ignatius das Achten auf Bewegun-
gen von Trost und Trostlosigkeit selbstverstindlich, daff er sogar einmal
schriftlich festhilt, daB ihm ,,Gedanken gegen Jesus“?* kamen, — weil er zu

» GuL 1998, 122.
% GT, 198.



,» Wie in rechter Weise beten? 259

lange am Trost der Bestdtigung hing, obwohl er schon eine innere Gewifheit
iber die Entscheidung erlangt hatte.

Bleibende Fragen — Zwischen Schreibtisch und Todesgebet

Vielleicht ist insgesamt zu sagen, daf ignatianische Spiritualitit insofern
nicht leicht zu charakterisieren und festzulegen ist, weil sie in grofien Span-
nungseinheiten denkt: Ganz auf Gott vertrauen und mit aller eigenen Kraft
arbeiten; radikale Befreiung des Menschen — im Gehorsam; Leben loslassen
— und es so gewinnen; keine ,,ungeordnete Anhénglichkeit* an die Welt —
Welt als Ort Gottes; Entdeckung der betenden Herzmitte — Finsatz aller Ver-
standeskriifte; stindig in liebevoller Aktivitit leben — aus einer kontempla-
tiven Grundgestimmtheit heraus; den individuellen Weg des einzelnen for-
dern — und leben im Beziehungsnetz Kirche; einfache Gottunmittelbarkeit
— in der Pluralitit der ,,vielen Dinge“. — Gerade die genannten Spannungs-
einheiten sind kennzeichnend fiir Ignatius und fiir die Beurteilung dessen,
was ,.typisch ignatianisch* ist, bedeutsam. Es ist nicht einfach, die Span-
nungseinheiten aufrecht zu erhalten, eventuell bei Einseitigkeiten ,,gegen-
zusteuern® (ignatianisch: ,,agere contra®, d.h. ,,dagegen handeln“) und zu
spiiren, in welche Richtung eine innere Entwicklung gehen soll. Vielleicht
reizen manche Aussagen von F. Jalics deshalb zum Widerspruch, weil ihre
apodiktische Formulierung nicht mehr die Polaritit bzw. Weite ignatiani-
scher Spiritualitdt so deutlich sehen 148t.

AbschlieBend sei nochmals pointiert gesagt: Die Hauptanfrage war und
ist nicht, ob es ,,ignatianisch* sei, in das kontemplative Beten im Sinn eines
,,Gebetes der Einfachheit” hineinzuwachsen. Ohne Einfachheit im Sinn des
biblischen Liebens und Betens ,,aus ganzem Herzen und ganzer Seele und
mit aller Kraft“, wiirde man Gott nur ,,oberflichlich“, d.h. nicht wirklich ,
nicht im ,,Seelengrund®, aus der Tiefe der Existenz begegnen. Eine wichtige
Frage ist vielmehr: Wird im Nachdenken iiber die kontemplative Phase und
Dimension des Betens die Grundunterscheidung zwischen einer kontempla-
tiven Gebetsweise (im Sinne des Einiibens in ein wortloses und gedanken-
freies Dasein) und einer kontemplativen Haltung, die betend oder handelnd
aus der Herzensmitte vor Gott lebt, nicht deutlich genug gemacht oder so-
gar verwischt? Wenn diese Unterscheidung gemacht wird, dann bedeutet
dies einerseits, da} jemand eine ,.kontemplative Gebetsmethode* lange Zeit
iiben kann, ohne schon kontemplativ zu sein. Und anders und umgekehrt ge-
sagt: Auch durch andere Gebetsweisen und Gebetswege ist der Durchbruch
zur ,.kontemplativen Herzmitte“, zum ,immerwihrenden Gebet“, zum Le-
ben aus der Gottesverbundenheit — und darum allein geht es — moglich:
JAuch auf dem Markte — Im Errechnen des Staubes — Tat manch einer



Willi Lambert 260

schnell einen Sprung — Auf der Sehnsucht Seil — Weil er etwas horte, — Aus
dem Staub heraus tat er den Sprung — und sdttigte sein Ohr* (Nelly Sachs).
Kontemplativ im Sinn des Lebens aus innerster Gottesverbundenheit ist Ig-
natius sicher und sicher will er dazu hin helfen. — DaB Ignatius selber den
Begriff von Kontemplation in verschiedenem Sinne gebraucht und kein ex-
aktes spirituelles Begriffssystem entwickelt hat, macht genaue Unterschei-
dungen und Diskussionen nicht eben leichter.

SchlieBlich sei feststellend gefragt: Ist das Beten, wie Ignatius es ver-
standen und gelebt hat, nicht viel umfassender geblieben, auch nachdem er
zur kontemplativen Mitte gefunden hatte?! Und waren der Umgang mit der
HI. Schrift, das ,Bitten, was ich begehre“, die Entscheidungssuche durch
Trost und ruhiges Abwigen nur ,Riickfille” in friihere Phasen und bloBe
»Notlésungen“? Mir scheint, daB in der ganzheitlichen Spiritualitit des Ig-
natius alles bis an sein Lebensende seinen ausdriicklichen und guten Platz
behielt.

Das Sterben von Ignatius zeigt vielleicht noch einmal die Spannweite sei-
nes Lebens und Betens zwischen dem alltiglichen Vielerlei und dem Got-
tesbewuBtsein: Gerne hitte er, als er spiirte, daB es zum Sterben kam, den
Segen des Papstes bekommen. Der Sekretir — ob es ihm nachher nicht sehr
leid getan hat? — aber urteilte, es seien zuvor noch wichtige Geschifte und
Briefe zu bearbeiten. So mufite Ignatius ohne den erbetenen geistlichen
Trost sterben. Und so war das Letzte, das man von Ignatius horte, nicht ein
Weisheitswort oder Unterweisungen an die um sein Sterbebett versammel-
ten Mitbriider. Das letzte, was von ihm iiberliefert ist, ist der mehrfache Ge-
betsruf, den der Krankenbruder durch die Zimmertiir gehort hatte: ,,Ay Dios.
Ay Dios!* — ,,Ach Gott, ach Gott!“ — Im iibrigen, so wurde dann bekannt-
gegeben, starb er, der ein einzigartiges Leben gelebt hatte, ,.einen Tod wie
alle Welt.”





