
•Wie in rechter Weise beten?" (vgl. Rom 8,26) 
Willi Lambert, Augsburg 

Pater Luis Goncalves da Cämara, zeitweise Verantwortlicher für die häusli- 
chen Angelegenheiten an der Generalskurie, hat in einem •Memoriale" Er- 
lebnisse mit Ignatius aufgezeichnet. Viele Notizen berühren auch das Beten 
von Ignatius: 

•Als der Vater die Krankheit von Papst Julius erfuhr, hielt er für ihn Gebet. Aber er sagt, 
er habe nicht in Andacht kommen können; und daß er danach in Andacht gekommen sei, mit 
vielen Gründen, die er dafür suchte und fand... Es scheint, daß sich der Vater in jeder Sache 
durch Vernunft bewegen läßt, und immer folgt das Herz und die Andacht. Und diese Regel 
hält er in allen Dingen ein und gibt sie anderen. Und er sagt, darin unterschieden sich die Men- 
schen von den übrigen Tieren. Und dies ist die oder eine der herausragendsten Eigenschaften 
des Vaters."1 

Haben also die recht, die den ignatianischen Gebetsweisen eine gewisse 
•Verkopftheit" vorwerfen oder daß sie nur für Anfänger auf dem Gebetsweg 
Bedeutung haben? Aber ist dann Ignatius bis zu seinem Ende Anfänger ge- 
blieben? Oder drückt sich hier eine Spiritualität aus, die alle menschlichen 
Dimensionen umfaßt? Soll gar mit einer kleinen Episode ein Beten, das 
•einfach" und nicht •vernunftgesteuert" ist, abserviert werden? - Weniger 
an einem historischen Text, sondern mehr an heutigem Suchen orientiert, 
läßt sich fragen: Worin besteht die Anziehungskraft von mehr einfachen, 
wortarmen Weisen des Gebetes? Was ist kennzeichnend für •ignatianisches 
Beten"? Welche Bedeutung hat die Orientierung des Betens am biblischen 
Wort? Was heißt Kontemplation und was ignatianische Kontemplation? Wie 
geschieht •Unterscheidung der Geister"? 

Wer solche und ähnliche Fragen stellt, befindet sich in guter Gesellschaft: 
Die Jünger baten Jesus, der immer wieder in der Stille und Einsamkeit der 
Nacht im Gebet war, darum, sie beten zu lehren; seine Antwort war das Va- 
terunser-Gebet. Paulus, sicher ein •begnadeter Beter", bekennt stellvertre- 
tend für alle betenden Menschen: •Wir wissen nicht, worum wir in rechter 
Weise beten sollen; der Geist selber jedoch tritt für uns ein mit Seufzen, das 
wir nicht in Worte fassen können" (Rom 8,26). Durch die ganze Gebetsge- 
schichte der Kirche hindurch geht es um •Not und Segen des Gebetes" (K. 
Rahner). 
Im Folgenden soll in einem umfangreicheren Teil das ignatianische Ver- 
ständnis des •Gebetslebens" vorgestellt werden. Auf diesem Hintergrund er- 

L. G. da Cämara, Memoriale. Frankfurt 1988, 168 f. Im Folgenden abgekürzt MEMO. 



• Wie in rechter Weise beten ? " 245 

geben sich einige Hinweise und Fragen im Blick auf den Artikel von Franz 
Jalics SJ über •die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien".2 

I. Ignatianisches Beten 

Ignatius hat zweifellos mehr von der Praxis des Gebetslebens als von deren 
theoretischen Erörterungen gehalten. Da er aber nun einmal das Exerzitien- 
buch geschrieben, im Bericht des Pilgers, in Briefen, in seinem geistlichen 
Tagebuch und in Gesprächen Zeugnis von seinem eigenen Gebets weg und 
Hinweise für andere gegeben hat, ist es nicht indiskret, einige wesentliche 
Perspektiven seiner Sicht darzustellen. 

1. Vom •Feuer des Gebets" und vom •beschämend wenigen Gebet" 
der Jesuiten 

•Wenn beten, dann beten", so könnte man das Wort von Teresa von Avila - 
•Wenn Fasten, dann Fasten, wenn Rebhuhn, dann Rebhuhn" - auf Ignatius 
abwandeln. Sein junger Mitbruder Ribadeneira berichtet einmal: 

•Als unser Vater einst allein in seinem Zimmer dem Gebet oblag, kam der Pförtner und 
klopfte. Der Vater gab keine Antwort. Als der Pförtner mit dem Klopfen fortfuhr, öffnete der 
Vater und fragte, was es gebe. - ,Hier, Vater, sind Briefe, die, wie der Überbringer sagt, aus 
deiner Heimat kommen.' Unser Vater nahm den Pack und warf ihn ins Feuer, das wegen des 
strengen Winters angezündet war, schloß die Türe wieder und kehrte zum Gebet zurück."3 

Sicher wirkt diese •Verbrennungsaktion" befremdend und tatsächlich ließ 
Ignatius sich auch etwa durch Pater da Cämara in Gebetszeiten stören, aber 
es wird jedenfalls deutlich, daß er für das Beten einen Schutzraum suchte 
und dieses ihm lebenswichtig war. - In der Zeit seiner Bekehrung, seines 
Noviziates in einer Höhle bei Manresa, betete, betrachtete und verweilte er 
sieben Stunden am Tag bewußt in der Gegenwart Gottes. 

Das Gebet nahm auch in seinem späteren Leben einen breiten Raum ein: 
Er feierte meist täglich eine Stunde lang die Messe, nahm sich daran an- 
schließend ein bis zwei Stunden Zeit für betende Danksagung, hielt bei den 
Arbeiten immer wieder zu einer kurzen betenden Rückschau inne und führte 
ein Leben •in der Gegenwart Gottes". Der alternde Ignatius bekennt: 
•Vielmehr habe seine Andacht immer mehr zugenommen, das heißt: die Leichtigkeit, mit 
Gott in Verbindung zu treten, und diese sei jetzt größer als je sonst in seinem ganzen Leben. 
Immer und zu jeder Stunde, wann er Gott finden wolle, könne er ihn finden."4 

2 F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien, in: Geist und Leben 1998, 
Heft 1 und Heft 2. Im Folgenden abgekürzt: GuL. 
3 A. Huonder, Ignatius von Loyola. Köln 1932, 57. 
4 I. von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Freiburg 1977, 126.-Im Folgenden abgekürzt mit BP. 



Willi Lambert 246 

Diese •Vertrautheit mit Gott" klingt wohl für unsere Zeit geradezu atem- 
beraubend. Auf diesem Hintergrund mag es erstaunlich sein, daß einer der 
größten Kämpfe des Ignatius über lange Jahre hin der gegen ein •ausufern- 
des" Gebetsleben von einigen Mitbrüdern war: 

•Sie beschwerten sich über die wenige Zeit, die wir für eine so heilige Übung nähmen, und 
sagten, wir würden uns nicht aufrechterhalten können, wenn sie nicht verlängert werde. Und 
es sei eine Schande, dem, welcher uns danach frage, zu antworten, wir hätten am ganzen Tag 
nicht mehr als eine Stunde Gebet."5 

Diese Anfrage einiger Mitbrüder beantwortete Ignatius •mit einem Ge- 
sicht und Worten von solchem Mißfallen und außerordentlichem Unmut", 
daß da Cämara aus dem Staunen nicht herauskam. - Was steckt hinter die- 
sem Gesichtsausdruck des Ignatius, was sagt er über sein Gebetsverständnis 
und wie sieht dieses aus? 

2. Die Grunddynamik: Im Willen Gottes leben 

Wenn Jesus im Evangelium einmal sagt, seine Speise sei es, den Willen des- 
sen zu tun, der ihn gesandt hat, dann offenbart er darin, wovon er und alles 
in seinem Leben lebt. Ignatius drückt auf vielfache Weise aus, daß das Le- 
ben im und aus dem Willen Gottes die innerste Dynamik seines Lebens war6. 

Im •allgemeinen Vorbereitungsgebet", das er vor jeder Gebetszeit, also in 
den Exerzitien fünfmal am Tag, beten läßt, heißt es: 

•Von Gott unserem Herrn die Gnade erbitten dazu hin, daß alle meine Absichten, Hand- 
lungen und Beschäftigungen rein auf den Dienst und das Lob seiner göttlichen Majestät ge- 
ordnet seien." (EB 46). 

Hunderte, wenn nicht tausende von Briefen enden in leichten Varianten 
immer mit einer Wendung im Sinne von •daß wir immer mehr den Willen 
Gottes verspüren und ihn vollkommen erfüllen." - Wovon Ignatius gelebt 
hat, wonach er gesucht hat, das war der Liebeswille Gottes. Alles Tun, Den- 
ken, Fühlen, Beten, Entscheiden, Sprechen, Begegnen lebte von der Frage 
her: •Herr, was willst du, daß ich tun soll?" (vgl. EB 53) Und in all dem 
wollte er •Gott ehren", Gott groß sein lassen: •Omnia ad maiorem Dei glo- 
riam", d.h. •Alles zur größeren Ehre Gottes" - wurde zum Motto seines Le- 
bens und seiner Gemeinschaft. - Auch alles Beten ist hineingeordnet in 
diese Grundströmung seines Lebens und hat von daher seinen Sinn. 

5 MEMO, 109. 
6 I. von Loyola, Geistliche Übungen. Freiburg 1967. Nr. 1 - Immer im Text mit EB und ent- 
sprechender Nummer des Exerzitienbuches zitiert. 



• Wie in rechter Weise beten ? " 247 

3. Grundhaltungen: Andacht, Ehrfurcht, Liebe 

Im Wachstumsprozeß des •pneumatischen Leibes" von Ignatius bildeten 
sich hauptsächlich drei Grundschwingungen, Grundhaltungen heraus, die 
untereinander verbunden und ganz nahe seiner menschlichen Herzmitte 
sind: Andacht, Ehrfurcht, Liebe. 

Andacht (span, devociön), ein oft von Ignatius gebrauchtes Wort, meint 
nicht in erster Linie eine Sonderandacht zum heiligen Josef oder etwas Ähn- 
liches, sondern normalerweise das Hingegebensein des Menschen an Gott 
und das Echo davon im Menschen. Ignatius hält es für besser, •in allem An- 
dacht" zu haben, als nur bei bestimmten Dingen oder nur im Gebet. In die- 
sem Sinne empfiehlt Polanco im Auftrag des Ignatius dem neuen Rektor der 
Studenten von Coimbra, er solle es mehr billigen, 

•in allen Dingen, die man tut, Gott zu finden und zu suchen, als dem Gebet viel zusammen- 
hängende Zeit zu widmen. Und diesen Geist wünscht er bei den Mitgliedern der Gesellschaft 
zu sehen: daß sie - wenn es möglich ist - nicht weniger Andacht bei welchem Werk auch im- 
mer der Liebe und des Gehorsams finden als im Gebet oder in der Meditation. Denn sie sollen 
keine Sache tun außer um der Liebe und des Dienstes für Gott unseren Herrn willen."7 

Oft übersehen oder in ihrer Gewichtigkeit nicht genügend hervorgehoben 
ist die Haltung der liebevollen Ehrfurcht gegenüber Gott, den Menschen, 
dem Kosmos. Dieser Grundklang seiner Seele kam Ignatius in einem über 
einige Wochen sich erstreckenden •geistlichen Entwicklungsschub" erst in 
seinem 53. Lebensjahr voll zu Bewußtsein. Er selber charakterisiert die Be- 
deutsamkeit davon mit den Worten: 

•Während ich die Messe las, gewann ich sogar die Überzeugung, daß ich diese Gnade und 
Erkenntnis für den geistlichen Fortschritt meiner Seele für wichtiger hielt als alle übrigen 
Gnaden bisher...Ich hatte also den Weg gefunden, der sich mir hatte zeigen wollen. Mir 
schien, er ist der beste von allen, und ich muß ihn für immer einschlagen."8 

Dieser Weg erinnert an einen alten Abweg und Irrweg von Ignatius. In sei- 
nem Lebensbericht erzählt er davon, daß er, obwohl schon auf dem Weg der 
Nachfolge Christi, einmal mit dem Gedanken gespielt hatte, nach einem 
Glaubensdisput dem Gesprächspartner seinen Dolch zwischen die Rippen 
zu stoßen. Er charakterisiert sich mit den Worten, daß er geradezu •blind" 
gewesen sei: 

•Er hatte noch keinen Blick für innere Werte und verstand nicht, was Demut, 
Liebe, Geduld eigentlich seien. Und er kannte jenes Gespür für Gottes Willen noch 
nicht, das diese Tugenden zu lenken und ins rechte Maß zu bringen hat."9 

7 I. von Loyola, Briefe und Unterweisungen. Würzburg 1993, 344. - Im Folgenden abgekürzt 
mit BU. 
8 I v. Loyola, Das geistliche Tagebuch. Freiburg 1961, 203.205. - Im Folgenden abgekürzt 
mit GT. 
9 BP, 51. 



Willi Lambert 248 

In der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" lädt Ignatius ein, sich für 
den Geist Gottes zu öffnen, durch den die •Liebe Gottes in unsere Herzen 
ausgegossen" (Rom 5,5) ist: 

•Schauen, wie alles Gute und alle Gabe von oben herabsteigt....Gerechtigkeit, Güte, Pietät, 
Barmherzigkeit usw., gleichwie von der Sonne absteigen die Strahlen" (EB 237). 

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, ist Gebet das Leben der Herzensbe- 
wegungen des Heiligen Geistes im Menschen. 

4. Immer die Freiheit des Geistes 

Die soeben genannte •Dolchstoß-Episode" zeigt, wieviel Aggressivität, wie- 
viel Egoismus, wieviel Du-Feindlichkeit in einem Menschen noch sein 
kann, der schon bewußt auf dem Gottesweg ist. Aus dieser Erfahrung her- 
aus wird vielleicht verständlich, warum Ignatius im Exerzitienbuch einmal 
formuliert: •Denn das soll ein jeder bedenken, daß er in allen geistlichen 
Dingen nur insoweit Fortschritte machen wird, als er herausspringt aus sei- 
ner Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz. " (EB 189). Dies 
wird schon im Prinzip und Fundament ausgedrückt, wenn Ignatius davon 
spricht, daß es darum geht, •indifferent", d.h. frei von •ungeordneten Nei- 
gungen", von •Ich-Zwängen", von Fixierungen zu werden. Ignatius nennt 
diese Indifferenz oft Freiheit des Geistes.10 

Der Erlangung der Freiheit des Geistes dienen die Gebetsübungen und die 
ganzen Exerzitien: Die Bitte um Befreiung von Schuld und Sünde soll dazu 
helfen. Dem dient die •Bitte um das Gegenteil", wenn jemand etwa auf eine 
kirchliche Pfründe und einen Ehrenposten aus ist (vgl. EB 157). 

Eine, vielleicht die entscheidende Übung zur Befreiung aus der Fixierung 
auf sich selber, ist für Ignatius der Gehorsam. Für dieses Geschehen gab es 
in der Gesellschaft die Redewendung •zum Punkt kommen". Pater da Cä- 
mara erklärt sie einmal mit einem Vergleich: 

•Wenn ein Mensch sich mit einem Strick umbindet und sich in der Weise an einen Haken 
hängt, daß er mit den Füßen noch am Boden bleibt, wird man nicht beurteilen können, ob der 
Strick fest ist und reicht, ihn zu halten. Aber wenn man ihm den Boden wegzieht und er im 
Leeren bleibt, dann kann man gut die Festigkeit des Stricks erfahren. Denn wenn er nicht 
reißt, ist es ein Zeichen, daß er fest ist und jegliches Gewicht tragen kann. So halten unser 
Vater Ignatius und die Gesellschaft einen Menschen nicht für vollkommen sicher, solange sie 
ihm nicht, mag er auch gut gebunden sein, unter ihm allen Boden weggezogen und ausgehöhlt 
haben, auf den er die Füße der Zuneigung setzen und auf welchen er sich auf irgendeine Weise 
stützen könnte."" 

I. von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Würzburg 1998, 883. 
MEMO, 166. 



• Wie in rechter Weise beten ? " 249 

Dies bedeutet: Solange ein Mensch zum letzten Fundament seines Lebens 
seine eigenen Fähigkeiten, seine Eigenmächtigkeit, sein Ansehen, das Urteil 
der anderen usw. macht, befindet er sich in einer Unkenntnis über sich sel- 
ber und ist nicht frei. Vom Bild her naheliegend, aber darüber hinaus viel- 
sagend, spricht da Cämara von •Leere" - ein Begriff, der auch auf dem kon- 
templativen Gebetsweg häufig gebraucht wird. 

Welche Bedeutung Ignatius dieser Leere, dieser Ich-Freiheit gibt, zeigt 
eine Gesprächsepisode. Man sprach von einem Pater in ehrfurchtsvollem 
Ton als von einem •Mann des Gebets". Ignatius reagiert kurz und bestimmt: 
•Er ist ein abgetöteter Mensch!". Von einem solchen glaubt er: •Einem wirk- 
lich abgetöteten Menschen reicht eine Viertelstunde, um sich mit Gott im Ge- 
bet zu vereinen. "n - So gesehen wird ein Doppeltes deutlich: Die alte spi- 
rituelle Wendung von der •Abtötung" meint zutiefst die Befreiung von einer 
unfreien Abhängigkeit vom eigenen Wünschen zu einem Leben über sich 
hinaus auf den anderen, das Du hin. Und es zeigt sich, daß das Beten zu die- 
ser Befreiung und umgekehrt die Befreiung zum Gebet, zur Einigung mit 
Gott helfen soll. 

Eine aussagestarke Notiz von da Cämara zeigt, wie Ignatius geistliche Be- 
gleitung, Freiheit, Gebet und Abtötung in ihrem Verhältnis zusammensieht: 

•Als neulich der Vater mit mir ... sprach, sagte er mir, ihm scheine, es könne keinen größe- 
ren Fehler in den geistlichen Dingen geben, als die anderen nach einem selbst leiten zu wol- 
len. Er sprach mir davon, wie lange Gebete er selbst gehalten hatte. Und danach fügte er mir 
hinzu, daß von hundert Menschen, die sich langen Gebeten und Bußen widmeten, die meisten 
gewöhnlich zu großen Nachteilen kämen. Maxime (vor allem) erwähnte der Vater den des 
Starrsinns. Und so legte der Vater das ganze Fundament in die Abtötung und Verleugnung 
des Willens."13 

Weil das Wort von der •Abtötung" so mißverständlich ist, muß noch ein- 
mal dazugesagt werden: Es geht um die Abtötung im Sinne Jesu, von der er 
sagt: •Wer das Leben gewinnen will, wird es verlieren; wer aber das Leben 
um meinetwillen verliert, wird es gewinnen" (Mt 10,39). 

5. Fundamentale Meditationsübung: Gott in allem suchen und finden 

Es gibt wohl kaum eine typisch ignatianische Aussage, die öfters zitiert wird 
als die, der Mensch solle •Gott in allen Dingen suchen und finden". Inter- 
essanterweise findet sich dieses Wort im Kontext der Frage nach dem Beten 
von jungen Jesuiten-Studenten: 

•Man muß auf das Ziel des Studiums achten, um dessentwillen die Studenten keine langen 
Meditationen halten können, über die Übungen hinaus, die sie für die Tugend einhalten sol- 

12 MEMO, 109. 
13 MEMO, 141. 



Willi Lambert 250 

len, nämlich jeden Tag die Messe hören, eine Stunde zu Gebet und Gewissenserforschung, 
alle acht Tage beichten und kommunizieren. Sie können sich deshalb darin üben, die Gegen- 
wart unseres Herrn in allen Dingen zu suchen, wie im Umgang mit jemand, im Gehen, Sehen, 
Schmecken, Hören, Verstehen und in allem, was wir tun; denn es ist wahr, daß seine göttliche 
Majestät durch Gegenwart, Macht und Wesen in allen Dingen ist. Und diese Weise zu medi- 
tieren, indem man Gott, unseren Herrn, in allen Dingen findet, ist leichter, als wenn wir uns 
zu den abstrakteren göttlichen Dingen erheben und uns ihnen mühsam gegenwärtig machen. 
Und diese gute Übung wird, indem sie uns bereit macht, große Heimsuchungen des Herrn be- 
wirken, auch wenn es in einem kurzen Gebet ist."'4 

Es ist bedauerlich, daß Ignatius nicht genauer ausgeführt hat, wie er sich 
diese •Übung" vorstellt. Sicher meint er damit auch die sogenannte •gute 
Meinung", die Absicht, mit der alle Sinne und alles Sinnen, alles Wollen und 
Wirken auf Gott hin ausgerichtet sein soll. Aber an dieser Stelle ist wohl 
mehr die Vorbereitung auf das Einswerden mit Gott im Einswerden mit der 
Wirklichkeit gemeint. Vielleicht war und ist gar nicht mehr zu sagen als: 
•Unterhaltet euch, wenn ihr euch unterhaltet; geht, wenn ihr geht; seht, 
wenn ihr seht; schmeckt, wenn ihr schmeckt; hört, wenn ihr hört; sucht zu 
verstehen, wenn ihr zu verstehen sucht; tut, was ihr tut!" - Wer so •ganz in 
allem" ist, dem wird eines Tages aufgehen, was in der Apostelgeschichte ge- 
schrieben steht: •In ihm leben wir, in ihm bewegen wir uns, in ihm sind wir." 
(Apg 16,28) 

6. Beten mit allen Kräften und mit ganzer Kraft - der Exerzitienweg 

Wenn man unbefangen auf die Gebetsweisen schaut, wie sie bei Ignatius 
vorkommen, dann kann man in Anlehnung an das Liebesgebot Jesu formu- 
lieren: Du sollst, du darfst beten, mit deinem Denken, deinem Wünschen, 
deinem Sehnen, deinem Fühlen, deinen Schmerzen, deinen Freuden, aus 
ganzem Herzen, mit ganzer Seele, in der Tiefe deines Geistes und aus Lei- 
beskräften (vgl. Mk 12,33)! Keine Kraft, keine Dimension, keine Ebene des 
Menschen ist ausgenommen: Erinnerung, Phantasie, Knien, Sitzen, Liegen, 
Fasten, Bußübungen usw. - alles und jedes kann Ausdruck und Medium des 
Gebets sein. Ganzheitlich und gesamtmenschlich mögen herausgehobene 
Qualifizierungen heutiger Zeit und Spiritualität sein, für Ignatius gehörte 
diese Ganzheitlichkeit zum Fundament und zur selbstverständlichen Praxis 
des betenden Daseins. Wenn nach •dem Ignatianischen" gefragt wird, dann 
ist diese Universalität ganz sicher ein Kennzeichen. 

Besonders bedeutsam war für ihn die Kraft der Sehnsucht. Vor jeder Ge- 
betszeit läßt er im •allgemeinen Vorbereitungsgebet" - einer Art Kurzfor- 
mel des Glaubens in Form der Sehnsuchtsbitte (vgl. EB 46) - die Ursehn- 

BU, 349 f. 



• Wie in rechter Weise beten ? " 25 

sucht des Menschen, Gott im eigenen Leben, in allem Wollen und Handeln 
und Fühlen groß sein zu lassen, ausdrücken. Und vor jeder Gebetszeit läßt 
er noch •bitten, was ich begehre". Darin geschieht immer ein Hineinspüren 
in die eigene Herzenstiefe. Dabei ist das Bitten nicht nur an der eigenen 
Sehnsucht, sondern auch an der Botschaft, die vom Evangelium her sich an- 
bietet, orientiert. 

Wie die Sehnsucht, so ist die Großherzigkeit eine immer neu zu nährende 
Haltung. Ein kleinlicher Mensch, ein Mensch, der nur auf Nummer sicher 
gehen will, ist nicht sehr geeignet für den Gebetsweg. Man soll in die Exer- 
zitien •con grande animo", d.h. einem großen Geist und mit Freiherzigkeit 
(•liberalidad") hineingehen und mit großer innerer Entschiedenheit und 
ganzer Kraft (vgl. EB 5). 

Mit ganzer Kraft heißt freilich nicht zu glauben, man könne durch das Ge- 
bet, durch die geistlichen Übungen allein von sich her etwas bewirken. Es 
ist eine entscheidende Charakterisierung der Übungen als Dispositionen, 
d.h. Vorbereitungen. Man kann und soll sich für einen ersehnten Besuch vor- 
bereiten, eine Einladung aussprechen, ein Zimmer herrichten usw. - das 
Kommen des Besuches bleibt Geschenk, Gnade. Wenn alles getan ist, bleibt 
als Wichtigstes nur, aufmerksam zu warten. 

Sicher kam die große Kraft und Wirkung der ignatianischen Spiritualität 
zu einem guten Teil von daher, daß Ignatius mit den Exerzitien über das 
•normale" Beten eines Christenmenschen hinaus einen intensiven Übungs- 
weg und eine qualifizierte Begleitung anbot. Ignatius hat diesen Weg zwar 
als Weg mit verschiedenen Etappen und spirituellen Grunderfahrungen, 
Grundentscheidungen und Grundgeschehnissen konzipiert, ihn aber nicht 
als ein •System des geistlichen Fortschritts" dargestellt oder in Beziehung 
mit geistlichen Schulen gebracht. Auch der früheste theologische Deuter der 
ignatianischen Spiritualität, Pater Nadal, formuliert recht verhalten: 

•Sind die Exerzitien einmal gemacht, dann besitzt die Seele mit der Gnade Jesu Christi ei- 
nigermaßen ein Verständnis für das Gebetsleben, auf allen drei Wegen, von denen die My- 
stiker reden. Durch die erste Woche auf dem Reinigungsweg, durch die zweite und dritte auf 
dem Erleuchtungsweg, wo es sich um die eigentliche Betrachtung handelt. Doch soll man 
auch hier den Einigungsweg nicht ausschließen, wenn er auch besonders zur vierten Woche, 
der Übung der Gottesliebe, gehört."15 

7. Die •diskrete Liebe" des Ignatius - Zur Unterscheidung der Geister 

Mit der •diskreten Liebe" von Ignatius ist nicht gemeint, daß er ein diskre- 
ter Mensch war, was er zweifellos in hohem Maße gewesen ist, sondern daß 

15 H. Nadal, Über die Gnade des Gebetes in der Gesellschaft Jesu, in: Mitteilungen aus den 
deutschen Provinzen Nr. 103 (1935), 403. Im Folgenden abgekürzt mit NAD. 



Willi Lambert ^cj 

er sehr oft die Liebe, auf die allein es im Leben ankommt, als •discreta Ca- 
ritas", als unterscheidende Liebe bezeichnete. Sicher ein ungewöhnliches 
Beiwort zu •Liebe". Wer einem geliebten Menschen versichert, seine Liebe 
sei •klug unterscheidend" wird wohl eher auf Befremden als auf spontane 
und leidenschaftliche Gegenliebe stoßen. Das geistliche Leben von Ignatius, 
der Weg der Exerzitien, besteht zu einem wesentlichen Teil im Erlernen und 
Durchleben dieses Unterscheidens. 

Das ureigene Gebiet der •Unterscheidung der Geister" sind nach dem 
Zeugnis des Galaterbriefes •Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlich- 
keit, Güte, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung" (Gal 5,22). Früchte des 
Ungeistes sind •Feindschaften, Streit, Eifersucht, Jähzorn, Eigennutz, Spal- 
tungen, Parteiungen, Neid und Mißgunst..." (Gal 5,21). 

Ignatius beschreibt den Trost in den •Regeln, um auf irgendeine Weise die 
verschiedenen Bewegungen zu verspüren" (EB 313) mit den Worten: 

•Ich nenne es Trost, wenn in der Seele eine innere Bewegung verursacht wird, durch wel- 
che die Seele in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu entbrennen beginnt... Desgleichen, 
wenn einer Tränen vergießt, die ihn zur Liebe Seines Herrn bewegen... Schließlich nenne ich 
Trost jeglichen Zuwachs an Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innere Freude, die zu den 
himmlischen Dingen und zum eigenen Seelenheil aufruft und hinzieht, indem sie der Seele 
Ruhe und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn spendet" (EB 316). 

Umgekehrt kennzeichnet Ignatius Trostlosigkeit als •Verfinsterung der Seele, Verwirrung 
in ihr, Hinneigung zu niedrigen und erdhaften Dingen, Unruhe durch verschiedene Umtriebe 
und Versuchungen, die zum Unglauben ohne Hoffnung, ohne Liebe hintreiben, wobei sich die 
Seele ganz träge, lau, traurig findet und wie getrennt von ihrem Schöpfer und Herrn" (EB 317). 

Verspüren - Erkennen - Aufnehmen bzw. Verwerfen der Bewegungen 
von Geist und Ungeist (vgl. EB 313) sind die Etappen dieses Geschehens 
der Unterscheidung. Sie sind für Ignatius, wie für kaum einen Heiligen der 
Kirchengeschichte, in einer solchen Weise zentrales und ausdrückliches Er- 
leben und Thema. Für das •typisch Ignatianische" drängt sich das Bild ei- 
nes Seefahrers auf, der mitten in den Strömungen und Gegenströmungen, 
der Gewässer und Gezeiten, der Winde und Stürme in Richtung des •gelob- 
ten Landes" segelt, bis er rufen kann •Gott in Sicht". - 

8. In Richtung Vertiefung und Vereinfachung des Gebets 

Wenn Ignatius auch nicht ausdrücklich und ausführlich von wortarmem, ein- 
fachem Beten als einer eigenen Gebetsweise spricht und nicht seine ganze 
•Methode des Gebetes" von Anfang an darauf aufbaut, so gibt es doch sehr 
zahlreiche Hinweise, die alle in die Richtung einer Vereinfachung, einer 
Vertiefung, einer •Verherzlichung" führen. Sie seien in Kurzform aufge- 
zählt, um die Bedeutsamkeit dieser Dynamik ahnen zu lassen. 

Den einzelnen Anhaltspunkten für die Vertiefungsbewegung in Richtung 



• Wie in rechter Weise beten? " 253 

Existenzmitte sei ein mehr historischer Hinweis vorausgeschickt, da die ge- 
nannte Dynamik ja in der eigenen Gebetsbiographie von Ignatius grundgelegt 
ist. Er wurde vom •traditionellen" Beten, den Meßbesuchen, Litaneien, 
Grundgebeten, Rosenkranz, Psalmen usw. hineingeführt in ein intensives, me- 
ditatives, visionäres, kontemplatives Gebetsleben, ohne das erstere deshalb 
aufzugeben. Der entscheidende Durchbruch bzw. Aufbruch von innen her ge- 
schah während eines Spazierganges an dem Flüßchen Cardoner entlang: 

•In Andacht versunken, ging er so dahin und setzte sich eine kleine Weile nieder mit dem 
Blick auf den Fluß, der tief unten dahinfloß. Wie er nun so dasaß, begannen die Augen seines 
Verstandes sich ihm zu eröffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hätte, sondern 
es wurde ihm das Verständnis und die Erkenntnis vieler Dinge über das geistliche Leben so- 
wohl wie auch über die Wahrheiten des Glaubens und über das menschliche Wissen geschenkt. 
Dies war von einer so großen Erleuchtung begleitet, daß ihm alles in neuem Licht erschien. Und 
das, was er damals erkannte, läßt sich nicht in Einzelheiten darstellen, obgleich es deren sehr 
viele waren. Nur daß er eine große Klarheit in seinem Verstand empfing. Wenn er im ganzen 
Verlauf seines Lebens nach mehr als zweiundsechzig Jahren alles zusammennimmt, was er von 
Gott an Hilfen erhalten und was er jemals gewußt hat, und er all dies in eines faßt, so hält er 
dies alles doch nicht für so viel, wie er bei jenem einmaligen Erlebnis empfangen hat. Dieses 
Ereignis war so nachdrücklich, daß sein Geist wie ganz erleuchtet blieb. Und es war ihm, als 
sei er ein anderer Mensch geworden und habe einen anderen Verstand erhalten, als er früher be- 
saß."16 

Man kann Ignatius und das, was er sagt, nicht verstehen, wenn man nicht 
dieses zentrale Geschehen im Blick hat. Was bei diesem •Bericht" auffallen 
kann, ist die Verbindung von Verstand, konkreten Einzelheiten, Erkenntnis 
vieler Dinge des Glaubens und menschlichen Wissens auf der einen Seite 
und auf der anderen die Betonung, es ließen sich keine Einzelheiten dar- 
stellen und er sei ein anderer Mensch und erleuchtet worden. Obwohl Igna- 
tius von diesem Erlebnis geprägt war, empfahl er nicht nur, an einem Flußu- 
fer niederzusitzen, sondern schrieb die Exerzitien, die geistlichen Übungen, 
die Schriftbetrachtungen, um so Menschen tiefer auf den Gottesweg und in 
die Nachfolge Christi zu führen. Dieses betende Bemühen wird aber nur 
richtig gesehen, wenn man darin den Atem der Gnaden-Stunde am Cardo- 
ner spürt. 

- Für den Exerzitanten ist wie für Ignatius in Manresa der Raum der Zurückgezogenheit für 
das intensive Beten wichtig: •Wenn er so in der Abgeschiedenheit verweilt und seine Ver- 
standeseinsicht nicht aufgespalten auf viele Dinge richtet, sondern mehr seine ganze Auf- 
merksamkeit auf eine einzige Sache verlegt" dann macht er sich •geeignet... dem Schöp- 
fer und Herrn sich zu nahen und bei ihm anzukommen" (EB 20). 

- In der ersten Anmerkung zu den Exerzitien betont Ignatius, daß es nicht auf Gedanken, son- 
dern auf geistliche Erfahrung (EB l)ankommt, und in der zweiten Anmerkung findet sich 
der viel zitierte Satz: •Nicht das Vielwissen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das 
Verspüren und Verkosten der Dinge von innen her" (EB 2). 

16 BP, 65 f. 



Willi Lambert 254 

- Die fünfzehnte Anmerkung spricht von einer Gott-Unmittelbarkeit, wenn dem Begleiten- 
den geraten wird, •unmittelbar den Schöpfer mit seinem Geschöpf und das Geschöpf mit 
seinem Schöpfer und Herrn wirken" zu lassen (EB 15). 

- Normalerweise sind am Tag fünf Betrachtungen, aber nur Betrachtungshinweise für zwei. 
Alles andere sind vertiefende Wiederholungsbetrachtungen. 

- Der Aufbau des Schauplatzes und die Anwendung der Sinne sind Gebetsübungen, die mit 
Bildern und der Sensibilisierung der geistlichen Sinne arbeiten, die stärker in der Seelen- 
tiefe beheimatet sind, als wenn jemand beim Gebet nur die nächste exegetische Seminar- 
arbeit vorbereitet. 

- Vor allem das Zwiegespräch, das am Schluß einer jeden Gebetszeit steht und das auf eine 
Person ausgerichtet ist, weist auf personale Begegnung hin, die etwas anderes ist als 
fromme Erwägungen, sondern ein •Sprechen, wie ein Freund zum andern spricht" (EB 54). 

- Das Zwiegespräch kann mit vielen Worten geschehen, aber auch ganz einfach sein, wie das 
liebevolle, schweigende Beisammensein von liebenden Menschen. Gott kann auch •ohne 
Geräusch von Stimmen" sprechen, so formuliert Ignatius in einem Brief an Teresa Reja- 
della. 

- Die Tendenz zur Vertiefung und Vereinfachung zeigt sich in der sogenannten zweiten 
Weise zu beten. Dort lädt Ignatius ein, wenn jemand, der etwa das Vaterunser betrachtet, 
•in einem Wort oder in zweien reichlichen Stoff zum Denken und Verkosten und Trost fin- 
det, so sorge sie sich nicht, weiterzugehen, auch wenn die Stunde mit dem, was er findet, 
zu Ende geht" (EB 254). 

- Bei der dritten Weise zu beten lädt Ignatius ein, •daß zwischen dem einen und dem andern 
Atemzug nur ein Wort gesprochen wird und in der Zwischenzeit von einem Atemholen 
zum andern die Aufmerksamkeit hauptsächlich auf die Bedeutung des Wortes gelenkt wird 
oder auf die Person, zu der man betet" (EB 258). 

- Die Regel zur Unterscheidung der Geister, in der Ignatius vom •Trost ohne vorausgehende 
Ursache", d.h. •ohne vorausgehendes Gespür oder vorausgehende Erkenntnis irgendeines 
Gegenstandes, durch den eine solche Tröstung vermittels der Akte ihres Verstandes und 
Willens herbeigeführt würde" (EB 330) spricht, macht auf verborgene und souveräne 
Wirkweisen des Geistes Gottes aufmerksam. 

- Der sprachliche Höhepunkt der Vertiefung und völligen Überlassung an Gott findet sich 
im Hingabegebet der Betrachtung zur Erlangung der Liebe. Dort läßt Ignatius den Beten- 
den zuerst auf die Wohltaten Gottes schauen und dann darauf, daß diese nur ein Zeichen 
dafür sind, daß es Gott, den Herrn, selbst •danach verlangt, sich selbst mir zu schenken, 
soweit er es nur vermag." (EB 234) Die Antwort auf diese Selbstmitteilung Gottes kann 
für Ignatius nur sein, seine ganze Freiheit, sein Gedächtnis, seinen Verstand, seine ganzen 
Willen, seine ganze Habe und seinen Besitz ganz Gott zu überlassen: •Du hast es mir ge- 
geben, Dir, Herr, gebe ich es zurück; alles ist Dein, verfüge nach Deinem ganzen Willen; 
gib mir Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug." (EB 234) Hier gibt es nichts mehr als 
die •Einheit zweier Lieben" als eine Liebe. Und hier spricht Ignatius das teresianische 
•Dios solo basta" - Gott allein genügt - auf seine Weise aus: •Esta me basta.": Dies genügt 
mir! 

In seinem alltäglichen Leben kommt diese Verbundenheit mit Gott vor al- 
lem zum Ausdruck, wenn er beim Anblick eines Menschen in innere Freude 
gerät, weil er Gottes Gegenwart und Heilswirken in diesem wahrnimmt. 
Seine häufige schriftliche Wendung •Im Herrn!" ist für ihn nicht eine 
fromme Floskel, sondern Ausdruck eines geistlichen Grundbefindens. 



• Wie in rechter Weise beten? " 255 

10. Aktion und Kontemplation - •Das höhere aktive Leben" 

Die Frucht der ignatianischen Lebens- und Gebetspraxis in der jungen Ge- 
sellschaft Jesu bringt, wie so oft, P. Nadal auf den Begriff. Er schreibt, daß 
•die vita activa zu einer gewissen Vollendung kommt und dann doch die vita contemplativa 
herrscht, lenkt und leitet in Ruhe und Licht in unserem Herrn. So reift eine vita activa super- 
ior heran, in der Tat und Beschauung eins geworden sind, die die Kraft hat, beide überall aus- 
zuwirken, wie es dem größeren Dienst unseres Herrn entspricht. Mit einem Wort: Das Wir- 
ken der Liebe, die ganz eins ist mit Gott: das ist das vollendete Tun!"17 

Die junge Gesellschaft hat das Einssein von Aktion und Kontemplation, 
von •Marta und Maria" geradezu als charakteristisches Gnadengeschenk er- 
fahren: 

•So also muß unser Gebetsleben sein: daß es all unser Wirken leite, mehre, ihm innere Gei- 
stesfreude und Kraft gebe in unserem Herrn. Unser Arbeiten aber soll das Beten wachsen las- 
sen, ihm Kraft und heilige Fröhlichkeit verleihen."18. 

Alles bekommt seinen Sinn und Wert von seinem Ursprung aus dem Lie- 
beswollen Gottes. In einem Brief an Herzog Franz Borja, dem nachmaligen 
dritten General der Gesellschaft Jesu, schreibt Ignatius: 

•Es wäre gut, wenn er darauf schaute, daß Gott sich nicht nur dann des Menschen bedient, 
wenn er betet. Denn wenn es so wäre, dann wären die Gebete zu kurz, wenn sie weniger als 
vierundzwanzig Stunden am Tag dauerten, wenn es möglich wäre; denn der ganze Mensch 
muß sich, so vollständig er kann, Gott übergeben. Aber es verhält sich so, daß Gott sich an- 
derer Dinge zuweilen mehr als des Gebets bedient, und so sehr, daß er sich um ihretwillen 
freut, wenn man das Gebet unterläßt, wieviel mehr, daß es abgekürzt wird. Es ist also ange- 
bracht, immer zu beten und nicht nachzulassen; aber indem man es gut versteht, wie die Hei- 
ligen und Gelehrten es verstehen."19 

Eine seltsame Formulierung, daß Gott sich zuweilen freut (!), wenn man 
das Gebet unterläßt. Aber ein bezeichnendes Wort für die Sicht des Gebetes 
und des Geschehens, worauf es in allem ankommt. - In einer geradezu klas- 
sischen und kurzen Formulierung ermutigt Ignatius einmal einen Mitbruder 
dazu, gelegentlich die gewohnten Andachten abzukürzen im Dienst •der 
Hilfe für die Nächsten... denn es ist Gebet, was man für sie tut."20 

II. •Einzelne Punkte werden diskutiert werden ..." 

Auf dem Hintergrund der Darstellung wichtiger Dimensionen des ignatiani- 
schen Gebetsverständnisses soll im folgenden von der Aussage von Franz 

NAD, 404. 
NAD, 409. 
BU, 290. 
BU, 431. 



Willi Lambert 256 

Jalics in seinem Artikel über die kontemplative Phase der ignatianischen Ex- 
erzitien Gebrauch gemacht werden, daß •einzelne Punkte diskutiert werden 
können und werden."21 Dabei geht es nicht um ein Ausdiskutieren, sondern 
um Fragen, die mir beim Lesen mancher Aussagen in seinem Artikel kamen. 
Das wesentliche Verdienst der Aussagen von Franz Jalics und seiner Dar- 
stellung scheint mir darin zu liegen, daß er auf eindringliche und vielfache 
Weise darauf aufmerksam macht, daß ignatianische Spiritualität aus einer 
liebenden, kontemplativen Grundhaltung lebt und daß ignatianisches Beten 
dazuhin führen soll. 

1. •Ignatius will den Betrachtungsstoff endgültig abschaffen. " - 
Gibt dies der Text her? 

Im Blick auf die vier Punkte der Betrachtung zur Erlangung der Liebe be- 
merkt F. Jalics, man habe auf den ersten Blick den Eindruck, daß Ignatius 
einen •unerschöpflichen Betrachtungsstoff zusammengetragen hat. Wenn 
man jedoch genauer hinschaut, sieht man, daß das Gegenteil der Fall ist. Ig- 
natius will den Betrachtungsstoff als solchen endgültig abschaffen."22 - 
Wenn Ignatius dies wirklich und direkt anzielt, hätte er es nicht deutlicher 
sagen können, möchte man fragen? Der Wortschatz, mit dem er die Gebets- 
zeit beschreibt, ist genau übereinstimmend mit allem bisherigen: Bitten, was 
ich begehre; ins Gedächtnis rufen, mit großem Affekt abwägen, betrachten, 
schauen, sich auf sich zurückbesinnen auf, erwägen. Und das •Zurückbe- 
sinnen auf sich selbst", zu dem am Ende jedes Punktes eingeladen wird, 
wird ausdrücklich erklärt als •Mit vielen Gründen der Vernunft und der Ge- 
rechtigkeit erwägen, was ich von meiner Seite Seiner Göttlichen Majestät 
anbieten und geben muß..." (EB 234). Klingen diese Aussagen nach einer 
Anweisung zu einer wortlosen, gedankenfreien Achtsamkeit?" Anders ge- 
fragt: Ist es nicht so, daß wenn jemand ernsthaft den Weg des •rein kon- 
templativen Betens" - im Sinne einer bewußt geübten wortarmen Gebets- 
weise - sucht, er eher an Gestalten der Spiritualitätsgeschichte wie den Au- 
tor der •Wolke des Nichtwissens", an Franziscus von Osuna, an Teresa von 
Avila und Johannes vom Kreuz verwiesen werden muß? Dort findet er di- 
rekter, ausgefalteter, deutlicher, konkreter und methodischer den •einfachen 
Weg", - der natürlich trotzdem auch oft •mühsam" ist. Umso wertvoller, 
wenn die kontemplativen Perlen und der kontemplative Grundduktus, der 
zweifellos bei Ignatius gegeben ist, deutlicher gemacht werden können. 
Aber ist er die •erste Adresse" für die methodisch geübte Kontemplation im 

21 GuL 1998, 12. 
22 GuL 1998, 22. 



• Wie in rechter Weise beten?" 257 

Stil des Jesusgebetes oder einer dem Zen nahen Meditationsweise? Oder 
nicht doch eher die erste Adresse für das Suchen Gottes •in allen Dingen" 
und eine Heranführung an diese Haltung? 

2. Der Gebrauch der Schrift nur im Anfang der vierten Woche? 

•Der direkte Gebrauch der Schrift ist im Exerzitienbuch beschränkt auf die 
zweite, dritte und auf den Anfang der vierten Woche."23 - Diese Aussage 
würde zutreffen, wenn man nur an die beispielhaft angeführte Betrachtung 
der Erscheinung Jesu bei Maria (EB 218-224) denkt. Dies ist aber nicht an- 
gemessen, da Ignatius ausdrücklich auf die folgenden biblischen Betrach- 
tungen verweist (EB 226). Diese belaufen sich auf 14 Betrachtungen, von 
Ignatius selber ausgearbeitet, ganz nach dem üblichen System mit jeweils 
drei Punkten, mit denen er Akzente setzt (EB 299-312). Wenn man die Be- 
trachtungen in Tage umsetzt, dann kommt man auf eine ganze Exerzitien- 
woche - mit biblischen Betrachtungen. 

Auch wird ausdrücklich darauf verwiesen, daß die Betrachtungen, die An- 
wendung der Sinne, die Verminderung oder Vermehrung der •Punkte", de- 
ren Festlegung am Vorabend usw. in derselben Form und Art wie in der 
ganzen Leidenswoche durchzuführen seien. 

Daß in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe sich kein •Hinweis auf 
die Bibel" (S. 20) findet, hat keinen Argumentationswert. Im Prinzip und 
Fundament, in der ersten Woche, in der Ruf - Christi - Betrachtung und in 
den anderen Eckbetrachtungen der Exerzitien sind diese immer ohne bibli- 
sche Verweise. Sie sind sozusagen die Vorzeichen, die Ignatius für die bib- 
lischen Betrachtungen setzt, aber nicht die Angabe für eine neue Weise der 
Meditation. 

Auch der Verweis auf die Vorbemerkungen von Ignatius, •die Liebe sei 
mehr in die Werke als in die Worte zu legen" (EB 230) und die Liebe be- 
stehe •in der Mitteilung von beiden Seiten her" (EB 231) berechtigen nicht 
zu dem Schluß: •So gilt das auch für Gott. Auch er legt seine Liebe mehr in 
seine Werke als in seine Worte. Das ist der Abschied von der Schriftbe- 
trachtung als dem Ort der Begegnung mit Gott."24 

Die heilige Schrift hat sicher auch für Ignatius und für viele Mystiker wei- 
terhin eine große Rolle gespielt und auch F. Jalics spricht davon, daß sie 
Grundlage, Seele und Lebensraum für die Offenbarung Gottes sind (vgl. S. 
19). Aber warum soll sie mit dem Durchbruch zum kontemplativen Beten 
•nicht mehr Ort der Begegnung mit Gott" (S. 16) sein können? 

23 GuL 1998, 19. 
24 GuL 1998, 16 



Willi Lambert 258 

Es drängt sich die Frage auf, ob die pointierten Aussagen von F. Jalics 
nicht von einem rationalistischen Verständnis des Wortes abhängen? Rich- 
ten sie sich nicht gegen eine Weise des Anbietens von Schriftbetrachtungen, 
wie sie in Exerzitien in einer Konzeption eines •prozeßorientierten" Weges, 
der zur Existenzmitte des Menschen führen will, nicht mehr angeboten wer- 
den? Und kann man nicht theologisch sagen: In Gott selber sind Wort und 
Wirklichkeit eins: Wenn Gott spricht, schafft er, und die Schöpfung ist sein 
Wort? Darum kann es im Johannesevangelium im Blick auf Jesus Christus 
heißen •Und das WORT ist Fleisch geworden" (Joh 1,14). Gerade im Jo- 
hannesevangelium, dem mystischsten und kontemplativsten aller Evange- 
lien, spielt die Theologie des Wortes - und des Fleisches - die größte Rolle: 
Im Wort Jesu bleiben heißt, in ihm zu bleiben und in Gott zu bleiben. 

3. Keine differenzierende • Unterscheidung der Geister" 
mehr bei Entscheidungen ? 

In der kontemplativen Phase gebe es keine differenzierende Unterscheidung 
der Geister mehr: •alles hat sich auf eine Unmittelbarkeit der Beziehung zu 
Gott hin entfaltet. Wie könnte da die Unterscheidung der Geister vielfältig 
bleiben?"25 - Keine Frage, daß es für jemanden wichtig ist und entscheidend 
sein kann, in der stillen, freien Herzensmitte dazusein bei einem Entschei- 
dungsgeschehen. Keine Frage, daß gerade ein Abstandnehmen von den Pro- 
blemen und das Überlassen an Gott eine entscheidende Hilfe für Entschei- 
dungen sind. Aber ein Blick auf die Briefe und vor allem die Entschei- 
dungspraxis von Ignatius zeigt, daß für ihn Trost und Trostlosigkeit und ver- 
nünftiges Erwägen - in der Sprache des Exerzitienbuches zweite und dritte 
Zeit der Wahl - neben der ersten Zeit der Wahl (der unmittelbaren Gewißheit 
von Gott her) eine große und selbstverständliche Rolle spielen. Es gab für 
ihn keine Entscheidungen, wenn es um komplexe Tatbestände ging, ohne in- 
tensivste Erforschung der konkreten Umstände, ohne ausführliches Abwä- 
gen aller Vorteile und Nachteile, ohne Aufstellen verschiedenster Alternati- 
ven, ohne eine Reihe von Beratungsgesprächen, ohne das Einholen von Gut- 
achten (10 bis 20 Punkte werden da oft aufgelistet). Und es gab wohl kaum 
eine Entscheidung, in der er nicht lange und intensiv auf innere Vorgänge, 
Regungen, Empfindungen, Trost und Mißtrost achtete. Sein geistliches Ta- 
gebuch ist davon geprägt. So sehr ist für Ignatius das Achten auf Bewegun- 
gen von Trost und Trostlosigkeit selbstverständlich, daß er sogar einmal 
schriftlich festhält, daß ihm •Gedanken gegen Jesus"26 kamen, - weil er zu 

25 GuL 1998, 122. 
26 GT, 198. 



• Wie in rechter Weise beten? " 259 

lange am Trost der Bestätigung hing, obwohl er schon eine innere Gewißheit 
über die Entscheidung erlangt hatte. 

Bleibende Fragen • Zwischen Schreibtisch und Todesgebet 

Vielleicht ist insgesamt zu sagen, daß ignatianische Spiritualität insofern 
nicht leicht zu charakterisieren und festzulegen ist, weil sie in großen Span- 
nungseinheiten denkt: Ganz auf Gott vertrauen und mit aller eigenen Kraft 
arbeiten; radikale Befreiung des Menschen - im Gehorsam; Leben loslassen 
- und es so gewinnen; keine •ungeordnete Anhänglichkeit" an die Welt - 
Welt als Ort Gottes; Entdeckung der betenden Herzmitte - Einsatz aller Ver- 
standeskräfte; ständig in liebevoller Aktivität leben - aus einer kontempla- 
tiven Grundgestimmtheit heraus; den individuellen Weg des einzelnen för- 
dern - und leben im Beziehungsnetz Kirche; einfache Gottunmittelbarkeit 
- in der Pluralität der •vielen Dinge". - Gerade die genannten Spannungs- 
einheiten sind kennzeichnend für Ignatius und für die Beurteilung dessen, 
was •typisch ignatianisch" ist, bedeutsam. Es ist nicht einfach, die Span- 
nungseinheiten aufrecht zu erhalten, eventuell bei Einseitigkeiten •gegen- 
zusteuern" (ignatianisch: •agere contra", d.h. •dagegen handeln") und zu 
spüren, in welche Richtung eine innere Entwicklung gehen soll. Vielleicht 
reizen manche Aussagen von F. Jalics deshalb zum Widerspruch, weil ihre 
apodiktische Formulierung nicht mehr die Polarität bzw. Weite ignatiani- 
scher Spiritualität so deutlich sehen läßt. 

Abschließend sei nochmals pointiert gesagt: Die Hauptanfrage war und 
ist nicht, ob es •ignatianisch" sei, in das kontemplative Beten im Sinn eines 
•Gebetes der Einfachheit" hineinzuwachsen. Ohne Einfachheit im Sinn des 
biblischen Liebens und Betens •aus ganzem Herzen und ganzer Seele und 
mit aller Kraft", würde man Gott nur •oberflächlich", d.h. nicht wirklich , 
nicht im •Seelengrund", aus der Tiefe der Existenz begegnen. Eine wichtige 
Frage ist vielmehr: Wird im Nachdenken über die kontemplative Phase und 
Dimension des Betens die Grundunterscheidung zwischen einer kontempla- 
tiven Gebetsweise (im Sinne des Einübens in ein wortloses und gedanken- 
freies Dasein) und einer kontemplativen Haltung, die betend oder handelnd 
aus der Herzensmitte vor Gott lebt, nicht deutlich genug gemacht oder so- 
gar verwischt? Wenn diese Unterscheidung gemacht wird, dann bedeutet 
dies einerseits, daß jemand eine •kontemplative Gebetsmethode" lange Zeit 
üben kann, ohne schon kontemplativ zu sein. Und anders und umgekehrt ge- 
sagt: Auch durch andere Gebetsweisen und Gebetswege ist der Durchbruch 
zur •kontemplativen Herzmitte", zum •immerwährenden Gebet", zum Le- 
ben aus der Gottes Verbundenheit - und darum allein geht es - möglich: 
•Auch auf dem Markte - Im Errechnen des Staubes - Tat manch einer 



Willi Lambert 260 

schnell einen Sprung - Auf der Sehnsucht Seil - Weil er etwas hörte, - Aus 
dem Staub heraus tat er den Sprung - und sättigte sein Ohr" (Nelly Sachs). 
Kontemplativ im Sinn des Lebens aus innerster Gottesverbundenheit ist Ig- 
natius sicher und sicher will er dazu hin helfen. - Daß Ignatius selber den 
Begriff von Kontemplation in verschiedenem Sinne gebraucht und kein ex- 
aktes spirituelles Begriffssystem entwickelt hat, macht genaue Unterschei- 
dungen und Diskussionen nicht eben leichter. 

Schließlich sei feststellend gefragt: Ist das Beten, wie Ignatius es ver- 
standen und gelebt hat, nicht viel umfassender geblieben, auch nachdem er 
zur kontemplativen Mitte gefunden hatte?! Und waren der Umgang mit der 
Hl. Schrift, das •Bitten, was ich begehre", die Entscheidungssuche durch 
Trost und ruhiges Abwägen nur •Rückfälle" in frühere Phasen und bloße 
•Notlösungen"? Mir scheint, daß in der ganzheitlichen Spiritualität des Ig- 
natius alles bis an sein Lebensende seinen ausdrücklichen und guten Platz 
behielt. 

Das Sterben von Ignatius zeigt vielleicht noch einmal die Spannweite sei- 
nes Lebens und Betens zwischen dem alltäglichen Vielerlei und dem Got- 
tesbewußtsein: Gerne hätte er, als er spürte, daß es zum Sterben kam, den 
Segen des Papstes bekommen. Der Sekretär - ob es ihm nachher nicht sehr 
leid getan hat? - aber urteilte, es seien zuvor noch wichtige Geschäfte und 
Briefe zu bearbeiten. So mußte Ignatius ohne den erbetenen geistlichen 
Trost sterben. Und so war das Letzte, das man von Ignatius hörte, nicht ein 
Weisheitswort oder Unterweisungen an die um sein Sterbebett versammel- 
ten Mitbrüder. Das letzte, was von ihm überliefert ist, ist der mehrfache Ge- 
betsruf, den der Krankenbruder durch die Zimmertür gehört hatte: •Ay Dios. 
Ay Dios!" - •Ach Gott, ach Gott!" - Im übrigen, so wurde dann bekannt- 
gegeben, starb er, der ein einzigartiges Leben gelebt hatte, •einen Tod wie 
alle Welt." 




