
Die Zeit als •Sprungbrett zur Ewigkeit" 
(Franz Rosenzweig) 

Ferdinand Schumacher, Münster1 

In einem Brief an seine Cousine Gertrud Oppenheim unterscheidet Franz 
Rosenzweig •zwischen dem Heute, das nur die Brücke zum Morgen sein 
will, und dem andern Heute, das das Sprungbrett zur Ewigkeit ist."(U 345)2 

Das Heute, als Brücke vorgestellt, verbindet auf der linearen Achse der Zeit 
den vergangenen Augenblick mit dem zukünftigen. Die Zeit erscheint als 
unaufhörliche Folge von Augenblicken, als ein ständiges Kommen und Ge- 
hen, als ein endloses Auf-der-Stelle-Treten, in dem nichts radikal Neues ein- 
treten kann. Die Sprungbrett - Gegenwart hingegen befreit von dem Strom 
der linearen Zeit und versetzt in eine Wirklichkeit völlig anderer Beschaf- 
fenheit. Die Litanei der Tage wird von der Erwartung einer messianischen 
Zukunft unterbrochen. In die Zeit wird eine Bresche geschlagen, die eine 
Berührung mit dem Anderen der Zeit, der Ewigkeit, ermöglicht. Die mes- 
sianische Qualifikation der Zeit in der Auseinandersetzung mit dem Denken 
seiner Zeit zu erhellen, ist ein zentrales Anliegen Rosenzweigs. Das Bild 
vom Sprungbrett - Heute ist aber auch ein Schlüssel für Rosenzweigs Le- 
benswerk insgesamt, in dem intellektuelles Tun und existentieller Ernst un- 
lösbar miteinander verbunden sind. 

I 

Im August 1908 besucht Hermann Badt den Rekonvaleszenten Franz Ro- 
senzweig im Riesengebirge. Über diesen Besuch schreibt Badt: •Ich kam 
frühmorgens an und fand Franz noch im Bette. Ich durfte dem ,lever' bei- 
wohnen und neckte ihn wegen ... des fast rituellen Zeremoniells, mit dem er 
es umgab. Er reagierte darauf mit einem langen, Ernstes und Heiteres glück- 
lich mengenden Vortrag. In der Tat sei dieser Augenblick des täglichen Wie- 

1 Der Text geht auf einen Vortrag zurück, der am 7. Dezember 1996 im Rahmen einer Aka- 
demiefeier zu Ehren von Prof. Dr. Leo Langemeyer (Paderborn) in der Kath. Akademie in 
Sehweite gehalten wurde. 
2 Die in Klammern enthaltenen Angaben verweisen auf die unter dem Titel Der Mensch und 
sein Werk veröffentlichte Sammlung der Schriften Rosenzweigs. Die Bände I, 1+2, hrsg. R. 
Rosenzweig/E. Rosenzweig-Scheimann und 1979 in Haag NL erschienen, enthalten die Brie- 
fe und Tagebücher, Band II, bereits 1976 erschienen, enthält den Stern der Erlösung. 



Die Zeit als •Sprungbrett zur Ewigkeit" (F. Rosenzweig) 277 

dererwachens vom nächtlichen Tode für ihn der größte und heiligste Mo- 
ment des Tages. Man könne dieses täglich sich erneuernde Wunder gar nicht 
lange genug genießen ... Wahrhaft glücklich, so meinte er, sei nur der zu 
preisen, dem es beschieden sei, mit Bewußtsein ... dereinst auch seinen Tod 
zu erleben, noch wachend vom Diesseits zum Jenseits zu schreiten." (1,1 85) 

Wer ist Franz Rosenzweig? Ein Dandy? Ein religiöser Schwärmer? 1908 
ist der in Kassel geborene und in einem liberalen jüdischen Elternhaus auf- 
gewachsene Rosenzweig nicht ganz 22 Jahre alt. Hinter ihm liegen zwei 
Semester des Studiums der Geschichte und der Philosophie. Nach dem Abi- 
tur hatte er auf Drängen seines Vaters zunächst ein Medizinstudium begon- 
nen. 1912 wird Rosenzweig mit einer These über •Hegel und der Staat" in 
Freiburg promoviert, mit einer Arbeit übrigens, die in der Hegelforschung 
bis in die jüngste Gegenwart rezipiert worden ist. Ein Jahr später entschei- 
det Rosenzweig sich, Jude zu bleiben und die jüdische Lebensform zu über- 
nehmen; ein Entschluß, der für seine Freunde höchst überraschend ist, rech- 
nen sie doch mit einem unmittelbar bevorstehenden Übertritt Rosenzweigs 
zum Christentum. Während der letzten beiden Kriegsjahre, die er auf dem 
Balkan verbringt, arbeitet er an dem Stern der Erlösung - auf Postkarten, die 
er an seine Mutter schickt. Das Buch bricht - so Emmanuel Levinas - mit 
der Tendenz der idealistischen Philosophie, Gott, Welt und Mensch als Sy- 
stem zu denken. Vor allem aber stellt der Stern die von Buber initiierte Phi- 
losophie des Dialogs in einen weiteren Rahmen. Diese wird •zu der vollen 
Konkretheit des ,Tags des Herrn' zurückgeführt, zu einem neuen Sinnhori- 
zont, zu einer ursprünglichen Intrige zwischen Gott, Welt und Mensch, die, 
wenn man so sagen darf, älter ist als das Abenteuer der Ontologie."3 

Nach dem Krieg verzichtet Rosenzweig auf die akademische Laufbahn. 
Er übernimmt die Leitung des jüdischen Lehrhauses in Frankfurt. Der Kri- 
tik seines Doktorvaters Friedrich Meineke, der ihn der Wissenschaft erhal- 
ten will, entgegnet Rosenzweig: •Die wissenschaftliche Neugier wie der 
ästhetische Stoffhunger ... füllen mich heute nicht mehr. Ich frage nur noch, 
wo ich gefragt werde. ... Auch im Gelehrten steckt ja ein Mensch, ein fra- 
gender, ein antwortbedürftiger. Ihm dem Menschen, aber nicht mehr der 
Wissenschaft im Gelehrten, nicht mehr diesem unersättlich neugierigen un- 
stillbar gefräßigen Gespenst, das den, den es besessen hält, aufzehrt, bis von 
seiner Menschlichkeit nichts mehr übrigbleibt. Das Gespenst ist mir verhaßt 
wie andere Gespenster. Seine Fragen sind mir keine Fragen. Aber die Fra- 
gen des Menschen sind mir um so dringlicher geworden" (1,11 681). 

1922 erkrankt Rosenzweig an progressiver Paralyse. Zunächst versagt die 

3   E. Levinas, Vorwort, in: St. Moses, System und Offenbarung, Die Philosophie Franz Ro- 
senzweigs. München 1985, 18. 



Ferdinand Schumacher 278 

Schreibfähigkeit, kurze Zeit später die Sprache; am Ende kann Rosenzweig 
sich nur noch durch Augenkontakt mit seiner Umwelt verständigen. Techni- 
sche Hilfsmittel, vor allem aber der Einsatz seiner Frau ermöglichen ihm, 
sich bis an sein Lebensende äußern zu können. Die Zusammenarbeit mit 
M. Buber bei der Übersetzung der Schrift fällt in diese Zeit. Die letzte Kor- 
respondenz - ein Satzfragment an M. Buber - ist vom 9.12.29 datiert. Einen 
Tag später stirbt Franz Rosenzweig im Alter von fast 45 Jahren. 

Richard Koch, der Arzt, der Rosenzweig in den Jahren seiner Krankheit 
begleitete, schreibt rückblickend: Daß •er den Stern der Erlösung schrieb, 
und daß er auf seine Weise einem vernichtenden Leiden erlegen ist, gehört 
zusammen. Beides sind ungewöhnliche Leistungen eines Menschen, und es 
war hier kaum mehr Schicksal, ein bestimmtes Buch zu schreiben, als auf 
bestimmte Weise krank zu sein. Wenn man fragt, auf welcher Seite mehr 
Freiheit des Handelns lag, lautet die richtige Antwort, daß sie in der Art des 
Krankseins gelegen hat ... Wer als Kranker seinem Leben Gestalt gibt ..., 
ringt der Natur ab, was sie freiwillig nicht hergeben will. So war seine 
Krankheit mehr sein Werk als sein eigenes Buch" (1,11 750). 

II 

•Ich habe die Hegeische Philosophie schon für schädlich gehalten, als ich 
den Hegel anfing zu schreiben", heißt es in einem Brief von 1923 (1,11 889). 
Im Hegeischen Staat existiert der Einzelmensch nur, um in ihm aufzugehen. 
In der Konsequenz dieses Denkens liegt es, wenn die Einzelexistenz des 
Menschen der politischen Gewalt, nicht nur der Macht des Gesetzes, son- 
dern auch des Krieges unterworfen wird. Diesem Staatsgedanken liegt die 
idealistische Philosophie zugrunde, die darauf zielt, das Ganze der Wirk- 
lichkeit, Subjektivität und Objektivität aus der Idee des Absoluten heraus lo- 
gisch zu entwickeln und zu begreifen. 

Nach Rosenzweig ist der höchste Gegenstand dieses Denkens das Denken 
selbst, was zu einer ungeheuren Abstraktion von der lebendigen Erfahrung 
führt.. •Ein Sieg auf der ganzen Linie, aber ein Sieg um welchen Preis!" (II, 
160) Dieser Sieg bedeutet die Zerstörung der Realität; er wird der unendli- 
chen Fülle der Formen und Gestalten der Welt nicht gerecht; er nivelliert die 
Existenz des Einzelmenschen und seine Erfahrung mit sich selbst in einem 
alles umgreifenden logischem System; er preßt Gott in das Schema der ab- 
soluten Idee. Diesem Denken steht die Erfahrung der Existenz gegenüber. 
•Nachdem sie (die Vernunft) also alles in sich aufgenommen und ihre Al- 
leinexistenz proklamiert hat, entdeckt plötzlich der Mensch, daß er, der doch 
längst philosophisch verdaute, noch da ist ... Ich, der ich doch Staub und 



Die Zeit als •Sprungbrett zur Ewigkeit" (F. Rosenzweig) 279 

Asche bin. Ich ganz gemeines Privatsubjekt, Ich Vor- und Zuname ... Ich bin 
noch da. Und philosophiere, d.h.: ich habe die Unverschämtheit, die All- 
herrscherin Philosophie zu philosophieren."4 

Der erbitterte Widerstand gegen den Idealismus hindert Rosenzweig nicht 
daran, die Größe Hegels anzuerkennen und sein Werk als Höhepunkt einer 
philosophischen Tradition zu würdigen, die mit dem Denken der Vorsokra- 
tiker beginnt. Rosenzweig läßt jedoch auch keinen Zweifel daran, daß die 
Verabsolutierung des Systems im Grunde inhuman ist. Ihm geht es nicht 
darum, das Hegeische Geschichtssystem als falsch zu erweisen, im Gegen- 
teil, es ist wahr, allerdings in einem anderen Sinn als Hegel sich hätte träu- 
men lassen. Um das Inhumane dieser Geschichtskonzeption zu entlarven, 
genügt es, sie beim Wort zu nehmen und sie mit der zeitgeschichtlichen Rea- 
lität zu konfrontieren. Am Grauen und der Todesangst des einzelnen, wel- 
che auf den Schlachtfeldern des 1. Weltkriegs erlitten wurden, darf das Den- 
ken nicht gleichgültig vorbeisehen. •Wenn der Bau einer Welt zusammen- 
kracht, werden auch die Gedanken, die ihn erdachten, werden auch die 
Träume, die ihn durchwebten, unter dem Einsturz begraben."5 

Ein skeptischer Relativismus erscheint die einzige Alternative zum Sy- 
stemdenken des Idealismus zu sein. Schon vor Beginn seines Philosophiestu- 
diums hatte sich Rosenzweig mit Nietzsche beschäftigt. •Das Persönliche ist 
das ewig Unwiderlegbare." (1,1 64) In Freiburg trifft Rosenzweig auf einige 
der Hauptrepräsentanten des historischen Relativismus, u.a. auf Meinecke, 
bei dem man mitschreibt, •weil es rasend schön ist. Er behandelt Geschichte, 
als wenn sie ein platonischer Dialog wäre ... Man schwebt!" (1,1 88). Der Ver- 
zicht auf das Denken in einem absoluten System macht den Weg frei zu einer 
Vielzahl philosophischer Entwürfe. Ein höchst persönlicher Philosophentyp, 
der sogenannte •Standpunkt-Philosoph"(II, 117) tritt an die Stelle des auf die 
allgemeine Vernunft verpflichteten unpersönlichen Philosophen. 

Nach nächtelangen Gesprächen mit Eugen Rosenstock im Sommer 1913 
entschließt sich Rosenzweig endgültig zur Abwendung von der relativisti- 
schen Skepsis: •Jeder Relativismus der Weltanschauung ist mir nun verbo- 
ten" (1,1 133). Das Fundament seines neuen Denkens - und das ist in der Tat 
höchst überraschend - ist die Offenbarung. Sie ermöglicht höchste Subjek- 
tivität und klarste Objektivität. Dieses neue Denken ist kein Rückfall in den 
Idealismus; in ihm kommt der Gott der Offenbarung und der Schöpfung zu 
seinem Recht; im neuen Denken hat das Erleben der Einzigartigkeit des 
Menschen ebenso seinen Platz wie die Erfahrung der unendlichen Fülle der 
Formen und Gestalten des Weltgeschehens. 

F. Rosenzweig, Kleinere Schriften. Berlin 1937, 359. 
F. Rosenzweig, Hegel und der Staat. Bd. II. Aalen 1962 (Reprint), 246. 



Ferdinand Schumacher 280 

III 

Wie läßt sich die für das Denken Rosenzweigs entscheidende Wende zur Of- 
fenbarung von 1913 genauer beschreiben? Daß die philosophische Ausein- 
andersetzung den Boden bereitet hat, ist nach dem bisher Gesagten ein- 
leuchtend. Was aber hat die Freunde veranlaßt, die Taufe Rosenzweigs zu 
erwarten? Was hat sie an seiner bewußten Hinwendung zum Judentum so 
überrascht? Mehrere Gründe spielen eine Rolle. 

Erstens: Rosenzweig hatte schon lange die kulturelle Dominanz des Chri- 
stentums deutlich vor Augen. •Wir sind in allen Dingen Christen, wir leben 
in einem christlichen Staat, gehen in christliche Schulen, lesen christliche 
Bücher, kurzum, unsre ganze ,Kultur' ist ganz und gar auf christlicher 
Grundlage" (1,194). Warum sollte Rosenzweig, der so stark in der vom Chri- 
stentum geprägten Kultur verwurzelt war, nicht den letzten Schritt tun und 
sich taufen lassen? 

Zweitens: Nach dem schon erwähnten Gespräch mit Rosenstock im Som- 
mer 1913 erkennt Rosenzweig das Christentum als Offenbarungsreligion an. 
Diese Überzeugung wird er auch nach seiner Hinwendung zum Judentum 
nicht zurücknehmen. 

Drittens: Rosenzweig ist nicht nur zur theoretischen Anerkennung des 
Christentums als Offenbarungsreligion bereit, sondern zur Tat, d.h. zu einer 
Lebensform, die der Offenbarung entspricht. Es ist also nicht verwunderlich, 
wenn die Freunde seine Taufe erwarten. 

Die unerwartete Hinwendung Rosenzweigs zum Judentum dürfte mit sei- 
ner Teilnahme am jüdischen Neujahrsfest und dem zehn Tage später statt- 
findenden Versöhnungsfest im Spätsommer 1913 zusammenhängen. Über 
sein persönliches Erleben bei diesen Feiern schweigt Rosenzweig. Was ihm 
widerfahren ist, läßt sich nur indirekt aus seiner Darstellung der Jom Kippur 
Liturgie im Stern der Erlösung erschließen. 

Die Liturgie des Neujahrsfestes steht ganz im Zeichen des Gerichts. 
Die Gemeinde und jeder einzelne in ihr wird in den ursprünglichen Zustand 
der Kreatur versetzt. In diesen Tagen gibt es •kein sich Verkriechen 
hinter die Geschichte" (II, 360). Der einzelne steht unter dem Gericht der 
Ewigkeit mit der ganzen Nacktheit seines moralischen Wesens. Äußeres 
Zeichen dafür ist, daß sich der Beter an diesen Tagen sein Sterbekleid 
anlegt, (vgl. II, 361). •Und solch gemeinsam - einsamen Flehen 
einer Menschheit in Sterbekleidern, einer Menschheit jenseits des Grabes, 
... neigt sein Antlitz der Gott, der den Menschen liebt vor seiner Sünde 
wie nachher, der Gott, den der Mensch in seiner Not zur Rede stellen 
darf, warum er ihn verlassen habe, der barmherzig ist und gnädig ..., 
der seine Liebe aufbewahrt dem zweimaltausendsten Geschlecht und 



Die Zeit als • Sprungbrett zur Ewigkeit" (F. Rosenzweig) 281 

vergibt Bosheit und Trotz und Schuld und begnadigt den, der umkehrt." 
(II, 363f.) 

Die liturgische Feier und nicht die Weltabgeschiedenheit philosophischer 
Existenz ist der Ort des Offenbarungserlebnisses. Sich in dieses gleichsam 
rein denkerisch hineinargumentieren zu wollen, wäre ein Rückfall in die 
Zwänge des alten Denkens. Die Liturgie des Versöhnungstages ist jener Ort 
in der Zeit, in der die Ewigkeit •von aller jenseitigen Ferne befreit" ist, wo 
sie •wirklich da (ist), greifbar, faßbar dem einzelnen und den einzelnen mit 
starker Hand greifend und fassend" (II, 360). 

Nicht daß Gott direkt spräche. Sein Sprechen wird im Hören auf die Bi- 
bel als dem Zeugnis der historischen Offenbarung vernehmbar. In der Li- 
turgie kann der einzelne die Erfahrung machen, Kreatur zu sein, ganz und 
gar Staub und Asche, und gleichzeitig von Gott gewollt und beim Namen 
gerufen zu sein. Ineins damit vernimmt er das Gebot: •Du sollst lieben den 
Ewigen, deinen Gott, von ganzem Herzen und von ganzer Seele und aus 
allem Vermögen" (II, 196). In diesem Offenbarungserlebnis geht ihm blitz- 
artig auf, Person zu sein, als Mensch einen Stand in der Ewigkeit zu haben 
und aus dem Gefängnis des Systemdenkens befreit zu sein. 

Seine Entscheidung, Jude zu bleiben, erläutert Rosenzweig 1913 in einem 
Brief an Rudolf Ehrenberg: •Was Christus und seine Kirche in der Welt be- 
deuten, darüber sind wir einig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn 
(Joh 14,6). Es kommt niemand zum Vater - anders aber wenn einer nicht 
mehr zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist 
nun der Fall des Volkes Israel" (1,1 133). An Rosenstock6, den Partner der 
nächtlichen Gespräche vor der Entscheidung zum Judentum, der noch 1916 
hartnäckig die Echtheit des Judentums seines Gesprächspartners vom Som- 
mer 1913 in Frage stellt, schreibt Rosenzweig •Soll ich mich bekehren, wo 
ich von Geburt an auserwählt bin? Gibt es diese Alternative für mich über- 
haupt?" (1,1 254) Kurze Zeit später äußert sich Rosenzweig zu den prakti- 
schen Konsequenzen seines Schritts: •An mir liegt es, ob ich Individuum das 
metaphysische Schicksal (das Joch des Himmelreichs'), zu dem ich von Ge- 
burt berufen bin, auch auf mich nehmen, ,principaliter und essentialiter jü- 
disch leben will'. Der Kreis des Institutionellen erleichtert die Durchführung 
solchen Willens" (1,1 287). 

6   •... heute erfuhr ich, daß ein Rosenstock das härteste aller Hölzer ist, da mußte ich an Sie 
denken", heißt es in einem Brief an Rosenstock vom 7.11.1916 (1,1 280). 



Ferdinand Schumacher 282 

IV 

Daß das Offenbarungserlebnis als Aufruf zur persönlichen Existenz erfah- 
ren wird, dürfte nach dem bisher Gesagten verständlich sein. Zu fragen 
bleibt, wie sich das neue, der Existenz verpflichtete Denken zur Objektivität 
verhält, wie es also der Bodenlosigkeit eines bloßen Subjektivismus ent- 
kommen kann. Anders gefragt: wie kann die Offenbarung •zur Brücke vom 
Subjektivsten zum Objektivsten" (II, 117) werden? 

Was aber ist überhaupt objektiv? Gemeinhin wird den Naturwissenschaf- 
ten der Charakter der Objektivität zugeschrieben. Dabei wird leicht verges- 
sen, daß Objektivität in den Naturwissenschaften nicht einfach das bloße 
Vorhandensein oder die bloße Gegenständlichkeit der Dinge bedeutet. Ob- 
jekt im Sinne der Naturwissenschaft ist vielmehr alles, was sich in ihren Ge- 
setzen fassen läßt. Diese Gesetze sind ebenfalls nicht einfach empirisch ge- 
geben, sie beruhen auf Gesetzmäßigkeiten des Denkens. Kurz: Naturwis- 
senschaftliche Objektivität ist durch eine bestimmte Form der menschlichen 
Subjektivität konstituiert. 

Was aber ist dann mit jenen Gegebenheiten, die sich nicht allein als Fall 
eines Gesetzes begreifen lassen? Was ist mit der unendlichen Vielfalt und 
Besonderheit der natürlichen Gestalten und Lebewesen? Wie objektiv ist die 
Einzigartigkeit menschlicher Existenz? Was als objektiv gilt, so haben wir 
gesehen, hängt wesentlich von den Wahrnehmungs- und Denkformen der 
Betrachter ab. Wenn dies gilt, dann ist bei der Diskussion der Objektivität 
eines Standpunktes zu fragen: Wie offen ist dieser Standpunkt für die Viel- 
falt und Besonderheiten der Erscheinungen? 

An dieser Stelle bringt Rosenzweig die Sprache ins Spiel. In ihr kann die 
Besonderheit der Dinge zu ihrem Recht kommen. Indem sie gesprochen 
wird, stiftet sie das Gegenüber und die Gemeinsamkeit von Personen. Nicht 
zu vergessen sind Dichtung und Gesang. Diese Sprache ist •die Morgengabe 
des Schöpfers an die Menschheit" und •erwacht doch erst in der Offenba- 
rung zur wirklichen Lebendigkeit."(II, 122f.) 

An erster Stelle steht das Ja, gefolgt vom Nein und schließlich vom Und. 
Im Ja - es kann auch durch das ,Dieses' ersetzt werden - kommt das Gege- 
bensein der Dinge, ihre Positivität zur Sprache. Das Nein hebt das Ja nicht 
auf, es dient vielmehr der Abgrenzung. •Dies ist nichts anderes als dies". 
Das Nein unterstreicht also die Besonderheit des im Ja Gegebenen und 
grenzt es von den übrigen Gegebenen ab. Das Und schließlich ermöglicht 
eine unendliche Kombination von Besonderheiten. Anders gesagt: In den 
Grundworten der Sprache ist ein erster Zugang zur unendlichen Fülle der Er- 
scheinungen eröffnet. 

Die Sprache ist jedoch nicht nur ein Sprechen über die Dinge, sondern ein 



Die Zeit als •Sprungbrett zur Ewigkeit" (F. Rosenzweig) 283 

Sprechen miteinander. Im Miteinander Sprechen verneint der einzelne die 
Autarkie einer in sich verschlossenen Subjektivität. Es konstituiert sich die 
Welt der Personen in ihrer Einzigartigkeit, die Unterscheidung von Ich und 
Du sowie die Gemeinsamkeit des Wir. Es wäre jedoch ein Mißverständnis, 
den Dialog allein als ein Geschehen zwischen Ich und Du anzusehen. Das 
Es, der Bezug der miteinander Redenden zur Sache bzw. zur Welt der Dinge 
darf nicht ausgeblendet werden. 

Warum erwacht die Sprache erst in der Offenbarung zur wirklichen Le- 
bendigkeit? Zwischen Gott, dem Menschen und der Welt wird deutlicher un- 
terschieden als vor der Offenbarung, in der sogenannten Vorwelt des Hei- 
dentums. Gewiß hat die Menschheit immer schon gesprochen und gewiß 
hatte sie immer schon eine Vorstellung vom Göttlichen, von der Welt und 
vom Menschen gehabt. Das Göttliche erscheint jedoch vor der Offenbarung 
als unendliche, in sich verschlossene Macht oder als stummes Schicksal. Die 
Welt erscheint als •etwas immer Neues, Drängendes, Überwältigendes. Ihr 
Schoß ist nimmersatt zu empfangen, unerschöpflich zu gebären." (II, 48) 
•Grundlos und richtungslos steigen die einzelnen Erscheinungen aus der 
Nacht; es ist ihnen nicht an die Stirn geschrieben, woher sie kommen, wo- 
hin sie gehen."(II, 49) Und der Mensch? Trotzig behauptet er in dieser Welt 
und im Angesicht des Schicksals sein Seinwollen. Er scheitert jedoch mit 
seinem Streben, in seiner Einzigartigkeit anerkannt zu werden. Der Mensch 
kann vor dem Göttlichen des Heidentums letztlich nur verstummen. 

Mit der Offenbarung werden die Unterschiede und Beziehungen der Trias 
Gott, Mensch und Welt in ein helles Licht gerückt. Gott erscheint nicht mehr 
allein als sich selbst genügsames Sein, sondern als Ewigkeit, die ihr bloßes 
Fürsichsein verneint und sich zum Nichtgöttlichen in ein Verhältnis setzt; 
Gott erscheint als Liebe, die sich zum Nichtgöttlichen hin öffnet. Im Licht 
dieser Offenbarung erscheint die Welt als Schöpfung. Was sich im Ja der 
Sprache ankündigt, der Sinn für die unendliche Vielfalt und Besonderheit 
der Erscheinungen, gründet in dem Ur-Ja des Schöpfers, in dem das •Es ist 
gut" des ersten Schöpfungsberichtes mitgesagt wird. 

Auf Grund der Offenbarung weiß sich der Mensch - genauer, der Jude 
und der Christ als Empfänger der Offenbarung7 - dieser Mensch weiß sich 

7 Das Verhältnis von Judentum und Christentum bei Rosenzweig kann an dieser Stelle nicht 
weiter verfolgt werden. Erinnert sei an den Briefwechsel Rosenzweigs mit Eugen Rosenstock 
im Jahre 1916 (Vgl. 1,1229-235; 245-257; 275-293; 298-320). Was diesen Briefwechsel aus- 
zeichnet, • ist vor allem eine Offenheit, ja Schonungslosigkeit in der Suche nach der eigenen 
Wahrheit, die alle wohlgemeinten, aber auch - gerade wegen ihrer ,guten Absichten' - zur 
Oberflächlichkeit verurteilten .Verbrüderungs versuche' weit hinter sich läßt." St. Moses, Der 
Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig, Walter Benjamin, Gershom Scholem. Frankfurt/M. 
1994, 29) 



Ferdinand Schumacher 284 

von Gott beim Namen gerufen und gleichzeitig aufgerufen, dem Anruf des 
Ewigen in seinem Verhältnis zu Gott und zur Welt zu entsprechen. Denn daß 
die Welt im Grunde bejahte Schöpfung ist, ist nur dem Empfänger der Of- 
fenbarung deutlich. Sie selbst weiß noch nichts davon. Denn in ihr gibt es 
weiterhin die unruhige Suche, die trotzige Selbstbehauptung des einzelnen 
und der Völker gegeneinander, das Verlorensein in der Zeit. Diese Welt be- 
darf der Erlösung, der Veröffentlichung des Wunders der Offenbarung. Auf 
diese Weise wird in die Zeit eine Bresche geschlagen, die eine Berührung 
mit dem anderen der Zeit, der Ewigkeit ermöglicht. 

Dem Empfänger der Offenbarung ist die Aufgabe zugewiesen, bei der Er- 
lösung in doppelter Weise mitzuwirken - durch das Gebet um das Kommen 
des Reiches und durch die Tat der Liebe. Das Gebet •um die Vollendung des 
einst gegründeten Baus und um nichts weiter. Die Seele schreit: O daß du 
den Himmel zerrissest und führest hernieder. ... Daß die Seele den Mut hat, 
so zu wünschen, so zu fragen, so zu schreien ... ist das Werk der Offenba- 
rung. Aber den Wunsch zu erfüllen ... den Schrei zu stillen, das liegt nicht 
mehr in ihrer Macht." (II, 206) 

In der Liebe zum Nächsten ist die Aufmerksamkeit des Menschen nicht 
auf das Kommen des Reiches in einer unverfügbaren Zukunft gerichtet, son- 
dern ganz auf das Heute, auf die noch nicht fertige Welt. Das •Band der ... 
er-lösenden Verbindung von Mensch und Welt ist zunächst der Nächste und 
immer wieder nur der Nächste, das zu-nächst Nächste" (II, 262). Dieser 
Nächste •soll dir nicht ein Er bleiben und also für dein Du bloß ein Es, son- 
dern er ist wie Du, wie dein Du, ein Du wie Du, - Seele" (II, 267). Er trägt 
den Keim der Unsterblichkeit in sich. Von der Welt her gesehen ist •die Lie- 
bestat des Menschen das Ungeahnte, Unverhoffte, die große Überraschung", 
denn von der Welt her ist der Nächste dem Gesetz des Kommens und Ge- 
hens unterworfen; von ihr her ist es •dunkel", ob ihm •Unsterblichkeit be- 
schieden sein wird." (II, 267f.) Wo die heute andrängenden Nächsten •von 
dem beseelenden Hauch der Liebe angeweht werden, erst da gewinnen sie 
zu ihrem Leben, was ihnen das Leben selbst nicht geben konnte: Beseelung, 
Ewigkeit" (II, 268). 

Die Antwort des Menschen auf das Offenbarungsgeschehen bleibt nicht 
auf die Bitte um das Kommen des Reiches und die Tat der Nächstenliebe 
eingegrenzt. Der Mensch muß aussprechen, daß Gott der Schöpfer, Offen- 
barer und Erlöser ist. Und zwar in einem Grundwort, in dem das Stammwort 
der Schöpfung: •Es ist gut" und das der Offenbarung: •Du bist beim Namen 
gerufen" zusammengeschlossen werden. Dieses Grundwort heißt: •Er ist 
gut". Und es muß nicht nur gesprochen, sondern als Hymnus gesungen wer- 
den, als Gesang nicht nur des einzelnen, sondern des Wir der Gemeinde. Der 
Stammsatz der Erlösung ist •das Dach über dem Haus der Sprache, der an 



Die Zeit als •Sprungbrett zur Ewigkeit" (F. Rosenzweig) 285 

sich wahre Satz, der Satz der wahr bleibt, einerlei, wie er gemeint ist und 
aus welchem Munde er kommt" (II, 258). Er ist die Brücke nicht nur zur 
höchsten Subjektivität, sondern auch zur hellsten Objektivität, indem sich 
zeigt, was es in Wahrheit mit der Welt, dem Menschen und mit Gott auf sich 
hat. Der Ort, an dem dieses Grundwort erklingt und wie ein •Grundbaß" alle 
anderen Formen des Sprechens •durchtönt" (II, 258), ist die Liturgie. 

V 

Zunächst noch eine biographische Notiz. Im Mai 1918 wurde Rosenzweig 
zu einem Offizierslehrgang in die Nähe von Warschau kommandiert. Dort 
verabredet er sich mit dem schon genannten Hermann Badt zu •Ent- 
deckungsreisen" in den Ghettos der Ostjuden. Badt erzählt, bei einem die- 
ser Besuche habe der Gemeindevertreter das sogenannte Minchagebet 
(Nachmittagsgebet) zehnmal wiederholt. Als Badt sein Befremden über 
diese Art zu beten geäußert habe, habe Rosenzweig heftig reagiert. •Ein- 
dringlich und ungestüm sprach er, der doch in ganz anderem Milieu aufge- 
wachsen war, über den göttlichen Funken der Hithlahawuth (Begeisterung) 
und die Zusammenballung und Entladung aller Spannungen im Schaliach 
zibbur (Gemeindevertreter), sprach mit solcher Wärme und Überzeugungs- 
kraft, daß dieses Gespräch noch jahrelang in mir nachschwang." (1,1 572) 

Rosenzweigs Sinn für die Begeisterung des jüdischen Beters ist nicht nur 
punktuell, sie ist in allen Passagen seines Hauptwerks wiederzufinden, wel- 
che die Liturgie behandeln, die jüdische vor allem, aber auch die christliche. 
Was ist der Ort der Liturgie in einem Denken, dessen Mitte die Offenbarung 
ist? Was ist ihr Stellenwert im Verhältnis von Zeit und Ewigkeit? 

Die natürliche Zeit ist durch das Schreiten von Tag zu Tag, von Jahr zu 
Jahr bestimmt, durch ein Heute, das ein Gestern hat und in ein Morgen über- 
geht. Dieser Strom der Zeit ist zwar unendlich, jedoch nicht die Ewigkeit. 
Daß in der Zeit die Ewigkeit aufblitzen kann, wurde am Offenbarungserleb- 
nis deutlich. Wie aber kann in der Zeit die Ewigkeit in einer Weise vorweg- 
genommen werden, die mehr ist als der Blitz des Augenblicks, der sich so- 
fort wieder verflüchtigt? •Der Augenblick, den wir suchen, muß, indem er 
verflogen ist, im gleichen Augenblick schon wieder beginnen, im Versinken 
muß er schon wieder anheben; sein Vergehen muß zugleich ein Wiederan- 
gehen sein." Der Augenblick, der nicht verfliegt, ist nach Rosenzweig die 
Stunde. Sie kann • in sich den Reichtum der Augenblicke haben"; sie kann 
•in sich selber reich an Augenblicken und doch immer wieder sich selber 
gleich sein." (II, 322) Im kultischen Gebet •macht der Glaube den Augen- 
blick zur ,Stunde', die Zeit aufnahmebereit für die Ewigkeit." (II, 324) Wie 



Ferdinand Schumacher 286 

in dieser •Stunde" der Funke der Ewigkeit zum Feuer der Begeisterung wer- 
den kann, haben wir eben noch gehört. 

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, im einzelnen auf die Liturgik Ro- 
senzweigs einzugehen. Nur einen Aspekt möchte ich ansprechen: das 
Schweigen. 

Welches Schweigen ist gemeint? Weder das Verstummen vor der uner- 
bittlichen Macht des Schicksals noch das trotzige Sich-in-sich-selbst-Ver- 
schließen des einzelnen kann an dieser Stelle gemeint sein. Es darf auch 
nicht übersehen werden, daß das Schweigen nur ein Element der Liturgie ist. 
Es muß gesprochen, gelesen, gefragt und ausgelegt werden. Wie bedeutsam 
das Gebet und der Gesang der Gemeinde sind, habe ich schon erwähnt. Zu 
fragen ist jedoch, in welcher Weise die eben genannten Elemente das Ewige 
in der Zeit darstellen. Sind sie das Ewige selbst oder nur Zeichen des Ewi- 
gen? Das Schweigen dient dazu, die Elemente der Liturgie als Zeichen des 
Ewigen wahrzunehmen und nicht mit dem Ewigen selbst zu verwechseln. 
Zur Verdeutlichung soll Rosenzweig selbst ausführlicher zur Sprache kom- 
men. 

•Die Gestalten der Liturgik ... vertreten die erlöste Überwelt dem Erken- 
nen; das Erkennen erkennt nur sie; es sieht nicht über sie hinaus; das Ewige 
verbirgt sich hinter ihnen. Sie sind das Licht, in welchem wir das Licht 
schauen, stille Vorwegnahme einer im Schweigen der Zukunft leuchtenden 
Welt" (II, 327). 

•Was angeschaut werden kann, ist der Sprache überhoben, über sie hin- 
ausgehoben. Das Licht redet nicht, es leuchtet. Es verschließt sich mitnich- 
ten etwa in sich selbst; es strahlt ja nicht nach innen, sondern nach außen ... 
es strahlt eigentlich nicht aus, es strahlt nur auf; es strahlt nicht wie ein 
Brunnen, sondern wie ein Antlitz, wie ein Auge strahlt, das beredt wird, 
ohne daß die Lippen sich zu öffnen brauchen. Hier ist ein Schweigen, das ... 
des Worts nicht mehr bedarf. Es ist das Schweigen des vollendeten Verste- 
hens" (II, 328). 

Dieses Licht ist ein Widerschein der Vollendung, in der •nichts anderes 
aufleuchtet als das Antlitz, welches Gott uns leuchtend zuwandte" (II, 465). 
In dem durch das Offenbarungswort vermittelten und im Schweigen wahr- 
genommenen Licht •tritt die überlegen ruhige Macht der göttlichen Wahr- 
heit entgegen", vor der •der Taumel allen Heidentums, alles •Sich- und Nur- 
sich sehen wollen, wie es im ewigen Kampf von Staat und Kunst aufbricht", 
in sich zusammensinken. (II, 468f.) Im Licht des göttlichen Antlitzes ein- 
fältig zu wandeln, •frei von jeder Bedingung, von jedem Erst noch und 
Übermorgen, so ganz Heute und also ganz ewig wie Leben und Weg", wird 
zur Lebensaufgabe. •Einfältig wandeln mit deinem Gott - nichts weiter wird 
da gefordert als ein ganz gegenwärtiges Vertrauen. ...Es ist das Allerein- 



Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 287 

fachste und das Allerschwerste. Es wagt jeden Augenblick zur Wahrheit 
Wahrlich zu sagen. Einfältig wandeln mit deinem Gott - die Worte stehen 
über dem Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll- wunderbaren Leuchten 
des göttlichen Heiligtums, darin kein Mensch bleiben kann, herausführt. 
Wohinaus aber öffnen sich die Flügel des Tors? Du weißt es nicht? Ins Le- 
ben." (II, 47lf.) 

Teilhards •Göttliches Milieu" 
und Ignatius' Exerzitien 

Ein Vergleich 

Johannes Seidel, München 

Jeder, der mit den Geistlichen Übungen des Ignatius1 vertraut ist, erkennt, daß 
Das Göttliche Milieu Teilhards2 aus ihnen hervorgegangen ist. Es ist möglich, 
eine Art Synopse zu erstellen. Zugleich gibt es Unterschiede. Sie erklären sich 
vor allem aus dem statischen Weltbild, wie es Ignatius, den Vorstellungen sei- 
ner Zeit entsprechend, weiten Teilen des Exerzitientextes zugrunde legte. Die 
Betrachtung •Ad amorem" hingegen scheint Teilhards evolutiver Weltsicht am 
ehesten zu entsprechen, ja sie kommt seiner Mystik geradezu entgegen; und in 
ihrem Licht gestaltet Teilhard Das Göttliche Milieu (abgek. DGM), seine rel- 
ecture der Exerzitien (abgek. Ex), mit der er sie inhaltlich ins evolutive Wirk- 
lichkeitsverständnis dieses Jahrhunderts befördern will. Doch anders als die 
Exerzitien ist Das Göttliche Milieu kein Methodenbuch, sondern ein Essay. 

Auch wenn es nicht das Ziel sein kann, auf wenigen Seiten einen erschöp- 
fenden Vergleich zwischen zwei derart gewichtigen Werken zu ziehen - der 
Versuch wäre dilettantisch - sollen einige, notwendig unvollständige Beobach- 
tungen zusammengetragen werden. 

1 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen: Übertragung aus dem spanischen Urtext, Er- 
klärung der 20 Anweisungen von Adolf Haas. Freiburg 1967. 
2 Teilhard de Chardin, Das göttliche Milieu. Ölten 71969. 




