Die Zeit als ,,Sprungbrett zur Ewigkeit*
(Franz Rosenzweig)

Ferdinand Schumacher, Miinster!

In einem Brief an seine Cousine Gertrud Oppenheim unterscheidet Franz
Rosenzweig ,,zwischen dem Heute, das nur die Briicke zum Morgen sein
will, und dem andern Heute, das das Sprungbrett zur Ewigkeit ist.“(I,I 345)?
Das Heute, als Briicke vorgestellt, verbindet auf der linearen Achse der Zeit
den vergangenen Augenblick mit dem zukiinftigen. Die Zeit erscheint als
unaufhdrliche Folge von Augenblicken, als ein stindiges Kommen und Ge-
hen, als ein endloses Auf-der-Stelle-Treten, in dem nichts radikal Neues ein-
treten kann. Die Sprungbrett — Gegenwart hingegen befreit von dem Strom
der linearen Zeit und versetzt in eine Wirklichkeit vollig anderer Beschaf-
fenheit. Die Litanei der Tage wird von der Erwartung einer messianischen
Zukunft unterbrochen. In die Zeit wird eine Bresche geschlagen, die eine
Beriihrung mit dem Anderen der Zeit, der Ewigkeit, ermoglicht. Die mes-
stanische Qualifikation der Zeit in der Auseinandersetzung mit dem Denken
seiner Zeit zu erhellen, ist ein zentrales Anliegen Rosenzweigs. Das Bild
vom Sprungbrett — Heute ist aber auch ein Schliissel fiir Rosenzweigs Le-
benswerk insgesamt, in dem intellektuelles Tun und existentieller Ernst un-
losbar miteinander verbunden sind.

Im August 1908 besucht Hermann Badt den Rekonvaleszenten Franz Ro-
senzweig im Riesengebirge. Uber diesen Besuch schreibt Badt: ,Ich kam
friihmorgens an und fand Franz noch im Bette. Ich durfte dem ,lever* bei-
wohnen und neckte ihn wegen ... des fast rituellen Zeremoniells, mit dem er
es umgab. Er reagierte darauf mit einem langen, Ernstes und Heiteres gliick-
lich mengenden Vortrag. In der Tat sei dieser Augenblick des tiglichen Wie-

" Der Text geht auf einen Vortrag zuriick, der am 7. Dezember 1996 im Rahmen einer Aka-
demiefeier zu Ehren von Prof. Dr. Leo Langemeyer (Paderborn) in der Kath. Akademie in
Schwerte gehalten wurde.

? Die in Klammern enthaltenen Angaben verweisen auf die unter dem Titel Der Mensch und
sein Werk vertffentlichte Sammlung der Schriften Rosenzweigs. Die Binde I, 142, hrsg. R.
Rosenzweig/E. Rosenzweig-Scheimann und 1979 in Haag NL erschienen, enthallen die Brie-
fe und Tagebiicher; Band 11, bereits 1976 erschienen, enthilt den Stern der Erlosung.



Die Zeit als ,,Sprungbrett zur Ewigkeit*“ (F. Rosenzweig) 277

dererwachens vom néchtlichen Tode fiir ihn der grofite und heiligste Mo-
ment des Tages. Man konne dieses téglich sich ernenernde Wunder gar nicht
lange genug genieBen ... Wahrhaft gliicklich, so meinte er, sei nur der zu
preisen, dem es beschieden sei, mit BewufBtsein ... dereinst auch seinen Tod
zu erleben, noch wachend vom Diesseits zom Jenseits zu schreiten.” (I,I 85)

Wer ist Franz Rosenzweig? Ein Dandy? Ein religitser Schwirmer? 1908
ist der in Kassel geborene und in einem liberalen jiidischen Elternhaus auf-
gewachsene Rosenzweig nicht ganz 22 Jahre alt. Hinter ihm liegen zwei
Semester des Studiums der Geschichte und der Philosophie. Nach dem Abi-
tur hatte er auf Dringen seines Vaters zunéchst ein Medizinstudinm begon-
nen. 1912 wird Rosenzweig mit einer These iiber ,,Hegel und der Staat” in
Freiburg promoviert, mit einer Arbeit iibrigens, die in der Hegelforschung
bis in die jiingste Gegenwart rezipiert worden ist. Ein Jahr spéter entschei-
det Rosenzweig sich, Jude zu bleiben und die jiidische Lebensform zu iiber-
nehmen; ein EntschluB, der fiir seine Freunde hochst iiberraschend ist, rech-
nen sie doch mit einem unmittelbar bevorstehenden Ubertritt Rosenzweigs
zum Christentum, Wihrend der letzten beiden Kriegsjahre, die er anf dem
Balkan verbringt, arbeitet er an dem Stern der Erlésung — auf Postkarten, die
er an seine Mutter schickt. Das Buch bricht — so Emmanuel Lévinas — mit
der Tendenz der idealistischen Philosophie, Gott, Welt und Mensch als Sy-
stem zu denken. Vor allem aber stellt der Stern die von Buber initiierte Phi-
losophie des Dialogs in einen weiteren Rahmen. Diese wird ,,zu der vollen
Konkretheit des ,Tags des Herrn‘ zuriickgefiihrt, zu einem neuen Sinnhori-
zont, zu einer urspriinglichen Intrige zwischen Gott, Welt und Mensch, die,
wenn man so sagen dacf, dlter ist als das Abentener der Ontologie.*

Nach dem Krieg verzichtet Rosenzweig auf die akademische Laufbahn.
Er iibernimmt die Leitung des jiidischen Lehrhauses in Frankfurt. Der Kri-
tik seines Doktorvaters Friedrich Meineke, der ihn der Wissenschaft erhal-
ten will, entgegnet Rosenzweig: ,.Die wissenschaftliche Neugier wie der
asthetische Stoffhunger ... fiillen mich heute nicht mehr. Ich frage nur noch,
wo ich gefragt werde. ... Auch im Gelehrten steckt ja ein Mensch, ein fra-
gender, ein antwortbediirftiger. Ihm dem Menschen, aber nicht mehr der
Wissenschaft im Gelehrten, nicht mehr diesem unerséttlich neugierigen un-
stillbar gefriBigen Gespenst, das den, den es besessen hilt , aufzehrt, bis von
seiner Menschlichkeit nichts mehr iibrigbleibt. Das Gespenst ist mir verhaf3t
wie andere Gespenster. Seine Fragen sind mir keine Fragen. Aber die Fra-
gen des Menschen sind mir um so dringlicher geworden® (I,II 681).

1922 erkrankt Rosenzweig an progressiver Paralyse. Zunichst versagt die

* E. Lévinas, Vorwort, in: St. Moses, System und Offenbarung, Die Philosophie Franz Ro-

senzweigs. Miinchen 1985, 18.



Ferdinand Schumacher 278

Schreibfihigkeit, kurze Zeit spiter die Sprache; am Ende kann Rosenzweig
sich nur noch durch Augenkontakt mit seiner Umwelt verstéindigen. Techni-
sche Hilfsmittel, vor allem aber der Einsatz seiner Fran erméglichen ihm,
sich bis an sein Lebensende duBern zn konnen. Die Zusammenarbeit mit
M. Buber bei der Ubersetzung der Schrift fillt in diese Zeit. Die letzte Kor-
respondenz — ein Satzfragment an M. Buber — ist vom 9.12.29 datiert. Einen
Tag spiter stirbt Franz Rosenzweig im Alter von fast 45 Jahren.

Richard Koch, der Arzt, der Rosenzweig in den Jahren seiner Krankheit
begleitete, schreibt riickblickend: DaB ,.er den Stern der Erlosung schrieb,
und daB er auf seine Weise einem vernichtenden Leiden erlegen ist, gehort
zusammen. Beides sind ungewohnliche Leistungen eines Menschen, und es
war hier kaum mehr Schicksal, ein bestimmtes Buch zun schreiben, als auf
bestimmte Weise krank zu sein. Wenn man fragt, auf welcher Seite mehr
Freiheit des Handelns lag, lautet die richtige Antwort, da sie in der Art des
Krankseins gelegen hat ... Wer als Kranker seinem Leben Gestalt gibt ...,
ringt der Natur ab, was sie freiwillig nicht hergeben will. So war seine
Krankheit mehr sein Werk als sein eigenes Buch* (1,II 750).

II

»Ich habe die Hegelsche Philosophie schon fiir schidlich gehalten, als ich
den Hegel anfing zu schreiben®, heiBt es in einem Brief von 1923 (I,II 889).
Im Hegelschen Staat existiert der Einzelmensch nur, um in ihm aufzogehen.
In der Konsequenz dieses Denkens liegt es, wenn die Einzelexistenz des
Menschen der politischen Gewalt, nicht nur der Macht des Gesetzes, son-
dern auch des Krieges unterworfen wird. Diesem Staatsgedanken liegt die
idealistische Philosophie zugrunde, die darauf zielt, das Ganze der Wirk-
lichkeit, Subjektivitit und Objektivitit aus der Idee des Absoluten heraus lo-
gisch zu entwickeln und zu begreifen.

Nach Rosenzweig ist der hochste Gegenstand dieses Denkens das Denken
selbst, was zu einer ungeheuren Abstraktion von der lebendigen Erfahrung
fithrt.. ,Ein Sieg auf der ganzen Linie, aber ein Sieg um welchen Preis!* (11,
160) Dieser Sieg bedeutet die Zerstérung der Realitiit; er wird der unendli-
chen Fiille der Formen und Gestalten der Welt nicht gerecht; er nivelliert die
Existenz des Einzelmenschen und seine Erfahrung mit sich selbst in einem
alles umgreifenden logischem System; er preBt Gott in das Schema der ab-
soluten Idee. Diesem Denken steht die Erfahrung der Existenz gegeniiber.
»Nachdem sie (die Vernunft) also alles in sich aufgenommen und ihre Al-
leinexistenz proklamiert hat, entdeckt plotzlich der Mensch, daB er, der doch
lingst philosophisch verdaute, noch da ist ... Ich, der ich doch Staub und



Die Zeit als ,,Sprungbrett zur Ewigkeit” (F. Rosenzweig) 279

Asche bin. Ich ganz gemeines Privatsubjekt, Ich Vor- und Zuname ... Ich bin
noch da. Und philosophiere, d.h.: ich habe die Unverschimtheit, die All-
herrscherin Philosophie zu philosophieren.

Der erbitterte Widerstand gegen den Idealismus hindert Rosenzweig nicht
daran, die GroBe Hegels anzuerkennen und sein Werk als Hohepunkt einer
philosophischen Tradition zu wiirdigen, die mit dem Denken der Vorsokra-
tiker beginnt. Rosenzweig 148t jedoch auch keinen Zweifel daran, dal die
Verabsolutierung des Systems im Grunde inhuman ist. Thm geht es nicht
darum, das Hegelsche Geschichtssystem als falsch zu erweisen, im Gegen-
teil, es ist wahr, allerdings in einem anderen Sinn als Hegel sich hitte trau-
men lassen. Um das Inhumane dieser Geschichtskonzeption zu entlarven,
geniigt es, sie beim Wort zu nehmen und sie mit der zeitgeschichtlichen Rea-
litit zu konfrontieren. Am Grauen und der Todesangst des einzelnen, wel-
che auf den Schlachtfeldern des 1. Weltkriegs erlitten wurden, darf das Den-
ken nicht gleichgiiltig vorbeisehen. ,Wenn der Bau einer Welt zusammen-
kracht, werden auch die Gedanken, die ihn erdachten, werden auch die
Triume, die ihn durchwebten, unter dem Einsturz begraben.*

Ein skeptischer Relativismus erscheint die einzige Alternative zum Sy-
stemdenken des Idealismus zu sein. Schon vor Beginn seines Philosophiestu-
diums hatte sich Rosenzweig mit Nietzsche beschiftigt. ,,Das Personliche ist
das ewig Unwiderlegbare.“ (LI 64) In Freiburg trifft Rosenzweig auf einige
der Hauptreprisentanten des historischen Relativismus, u.a. auf Meinecke,
bei dem man mitschreibt, ,,weil es rasend schoén ist. Er behandelt Geschichte,
als wenn sie ein platonischer Dialog wire ... Man schwebt!“ (LI 88). Der Ver-
zicht auf das Denken in einem absoluten System macht den Weg frei zu einer
Vielzahl philosophischer Entwiirfe. Ein hochst personlicher Philosophentyp,
der sogenannte ,,Standpunkt-Philosoph*“(Il, 117) tritt an die Stelle des auf die
allgemeine Vernunft verpflichteten unpersonlichen Philosophen.

Nach nichtelangen Gesprichen mit Eugen Rosenstock im Sommer 1913
entschlieBt sich Rosenzweig endgiiltig zur Abwendung von der relativisti-
schen Skepsis: ,Jeder Relativismus der Weltanschauung ist mir nun verbo-
ten“ (I,I 133). Das Fundament seines neuen Denkens — und das ist in der Tat
hochst iiberraschend — ist die Offenbarung. Sie ermoglicht hochste Subjek-
tivitit und Klarste Objektivitit. Dieses neue Denken ist kein Riickfall in den
Idealismus; in ihm kommt der Gott der Offenbarung und der Schopfung zu
seinem Recht; im neuen Denken hat das Erleben der Einzigartigkeit des
Menschen ebenso seinen Platz wie die Erfahrung der unendlichen Fiille der
Formen und Gestalten des Weltgeschehens.

4 F.Rosenzweig, Kleinere Schriften. Berlin 1937, 359.
5 F.Rosenzweig, Hegel und der Staat. Bd. 11. Aalen 1962 (Reprint), 246.



Ferdinand Schumacher 280

II1

Wie 1t sich die fiir das Denken Rosenzweigs entscheidende Wende zur Of-
fenbarung von 1913 genauer beschreiben? Da8 die philosophische Ausein-
andersetzung den Boden bereitet hat, ist nach dem bisher Gesagten ein-
leuchtend. Was aber hat die Frennde veranlaBt, die Taufe Rosenzweigs zu
erwarten? Was hat sie an seiner bewuBten Hinwendung zum Judentum so
liberrascht? Mehrere Griinde spielen eine Rolle.

Erstens: Rosenzweig hatte schon lange die kulturelle Dominanz des Chri-
stentums deutlich vor Augen. ,,Wir sind in allen Dingen Christen, wir leben
in einem christlichen Staat, gehen in christliche Schulen, lesen christliche
Biicher, kurzum, unsre ganze ,Kultur® ist ganz und gar aunf christlicher
Grundlage* (1,1 94). Warnm sollte Rosenzweig, der so stark in der vom Chri-
stentum geprégten Kultur verwurzelt war, nicht den letzten Schritt tun und
sich taufen lassen?

Zweitens: Nach dem schon erwihnten Gesprich mit Rosenstock im Som-
mer 1913 erkennt Rosenzweig das Christentum als Offenbarungsreligion an.
Diese Uberzeugung wird er auch nach seiner Hinwendung zum Judentum
nicht zuriicknehmen.

Drittens: Rosenzweig ist nicht nur zur theoretischen Anerkennung des
Christentums als Offenbarungsreligion bereit, sondern zur Tat, d.h. zu einer
Lebensform, die der Offenbarung entspricht. Es ist also nicht verwunderlich,
wenn die Freunde seine Taufe erwarten.

Die unerwartete Hinwendung Rosenzweigs zum Judentum diirfte mit sei-
ner Teilnahme am jiidischen Neujahrsfest und dem zehn Tage spéter statt-
findenden Versohnungsfest im Spitsommer 1913 zusammenhingen. Uber
sein personliches Erleben bei diesen Feiern schweigt Rosenzweig. Was ihm
widerfahren ist, 1a8t sich nur indirekt aus seiner Darstellung der Jom Kippur
Liturgie im Stern der Erlésung erschlieBen.

Die Liturgie des Neujahrsfestes steht ganz im Zeichen des Gerichts.
Die Gemeinde und jeder einzelne in ihr wird in den urspriinglichen Zustand
der Kreatur versetzt. In diesen Tagen gibt es ,kein sich Verkriechen
hinter die Geschichte* (I, 360). Der einzelne steht unter dem Gericht der
Ewigkeit mit der ganzen Nacktheit seines moralischen Wesens. AuBeres
Zeichen dafiir ist, daB sich der Beter an diesen Tagen sein Sterbekleid
anlegt. (vgl. II, 361). ,Und solch gemeinsam - einsamen Flehen
einer Menschheit in Sterbekleidern, einer Menschheit jenseits des Grabes,

.. neigt sein Antlitz der Gott, der den Menschen liebt vor seiner Siinde
wie nachher, der Gott, den der Mensch in seiner Not zur Rede stellen
darf, warum er ihn verlassen habe, der barmherzig ist und gnadig ...,
der seine Liebe aufbewahrt dem zweimaltausendsten Geschlecht und



Die Zeit als ,, Sprungbrett zur Ewigkeit“ (F. Rosenzweig) 281

vergibt Bosheit und Trotz und Schuld und begnadigt den, der umkehrt.“
(I1, 363f.)

Die liturgische Feier und nicht die Weltabgeschiedenheit philosophischer
Existenz ist der Ort des Offenbarungserlebnisses. Sich in dieses gleichsam
rein denkerisch hineinargumentieren zu wollen, wire ein Riickfall in die
Zwiinge des alten Denkens. Die Liturgie des Versohnungstages ist jener Ort
in der Zeit, in der die Ewigkeit ,,von aller jenseitigen Ferne befreit“ ist, wo
sie ,,wirklich da (ist), greifbar, faBbar dem einzelnen und den einzelnen mit
starker Hand greifend und fassend® (II, 360).

Nicht daB Gott direkt spriche. Sein Sprechen wird im Héren aunf die Bi-
bel als dem Zeugnis der historischen Offenbarung vernehmbar. In der Li-
turgie kann der einzelne die Erfahrung machen, Kreatur zu sein, ganz und
gar Staub und Asche, und gleichzeitig von Gott gewollt und beim Namen
gerufen zu sein. Ineins damit vernimmt er das Gebot: ,,Du sollst lieben den
Ewigen, deinen Gott, von ganzem Herzen und von ganzer Seele und aus
allem Vermogen* (I, 196). In diesem Offenbarungserlebnis geht ihm blitz-
artig auf, Person zu sein, als Mensch einen Stand in der Ewigkeit zu haben
und aus dem Gefingnis des Systemdenkens befreit zu sein.

Seine Entscheidung, Jude zu bleiben, erldntert Rosenzweig 1913 in einem
Brief an Rudolf Ehrenberg: ,,Was Christus und seine Kirche in der Welt be-
deuten, dariiber sind wir einig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn
(Joh 14,6). Es kommt niemand zum Vater — anders aber wenn einer nicht
mehr zom Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm istz. Und dies ist
nun der Fall des Volkes Israel* (I,I 133). An Rosenstock®, den Partner der
nichtlichen Gespriche vor der Entscheidung zum Judentum, der noch 1916
hartniickig die Echtheit des Judentums seines Gespréchspartners vom Som-
mer 1913 in Frage stellt, schreibt Rosenzweig ,,Soll ich mich bekehren, wo
ich von Geburt an auserwihlt bin? Gibt es diese Alternative fiir mich iiber-
haupt? (I,I 254) Kurze Zeit spiter duBert sich Rosenzweig zu den prakti-
schen Konsequenzen seines Schritts: ,,An mir liegt es, ob ich Individuum das
metaphysische Schicksal (das ,Joch des Himmelreichs ‘), zu dem ich von Ge-
burt berufen bin, auch auf mich nehmen, ,principaliter und essentialiter jii-
disch leben will‘. Der Kreis des Institutionellen erleichtert die Durchfiihrung
solchen Willens* (I,I 287).

6 ... heute erfuhr ich, daB ein Rosenstock das hirteste aller Holzer ist, da mufite ich an Sie
denken®, heiBt es in einem Brief an Rosenstock vom 7.11.1916 (1,1 280).



Ferdinand Schumacher 282

v

DaB3 das Offenbarungserlebnis als Aufruf zur personlichen Existenz erfah-
ren wird, diirfte nach dem bisher Gesagten verstindlich sein. Zu fragen
bleibt, wie sich das neue, der Existenz verpflichtete Denken zur Objektivitit
verhilt, wie es also der Bodenlosigkeit eines bloBen Subjektivismus ent-
kommen kann. Anders gefragt: wie kann die Offenbarung ,,zur Briicke vom
Subjektivsten zum Objektivsten (II, 117) werden?

Was aber ist liberhaupt objektiv? Gemeinhin wird den Naturwissenschaf-
ten der Charakter der Objektivitit zugeschrieben. Dabei wird leicht verges-
sen, daB Objektivitdt in den Naturwissenschaften nicht einfach das bloBe
Vorhandensein oder die bloBe Gegenstindlichkeit der Dinge bedeutet. Ob-
jekt im Sinne der Naturwissenschaft ist vielmehr alles, was sich in ihren Ge-
setzen fassen 1dBt. Diese Gesetze sind ebenfalls nicht einfach empirisch ge-
geben, sie beruhen auf GesetzmiBigkeiten des Denkens. Kurz: Naturwis-
senschaftliche Objektivitit ist durch eine bestimmte Form der menschlichen
Subjektivitit konstituiert.

Was aber ist dann mit jenen Gegebenheiten, die sich nicht allein als Fall
eines Gesetzes begreifen lassen? Was ist mit der unendlichen Vielfalt und
Besonderheit der natiirlichen Gestalten und Lebewesen? Wie objektiv ist die
Einzigartigkeit menschlicher Existenz? Was als objektiv gilt, so haben wir
gesehen, hingt wesentlich von den Wahrnehmungs- und Denkformen der
Betrachter ab. Wenn dies gilt, dann ist bei der Diskussion der Objektivitit
eines Standpunktes zu fragen: Wie offen ist dieser Standpunkt fiir die Viel-
falt und Besonderheiten der Erscheinungen?

An dieser Stelle bringt Rosenzweig die Sprache ins Spiel. In ihr kann die
Besonderheit der Dinge zu ihrem Recht kommen. Indem sie gesprochen
wird, stiftet sie das Gegeniiber und die Gemeinsamkeit von Personen. Nicht
zu vergessen sind Dichtung und Gesang. Diese Sprache ist ,,die Morgengabe
des Schopfers an die Menschheit* und ,,erwacht doch erst in der Offenba-
rung zur wirklichen Lebendigkeit.*“(II, 122f.)

An erster Stelle steht das Ja, gefolgt vom Nein und schlieBlich vom Und.
Im Ja — es kann auch durch das ,Dieses* ersetzt werden — kommt das Gege-
bensein der Dinge, ihre Positivitdt zur Sprache. Das Nein hebt das Ja nicht
auf, es dient vielmehr der Abgrenzung. ,,Dies ist nichts anderes als dies®,
Das Nein unterstreicht also die Besonderheit des im Ja Gegebenen und
grenzt es von den librigen Gegebenen ab. Das Und schlieBlich ermoglicht
eine unendliche Kombination von Besonderheiten. Anders gesagt: In den
Grundworten der Sprache ist ein erster Zugang zur unendlichen Fiille der Er-
scheinungen eroffnet.

Die Sprache ist jedoch nicht nur ein Sprechen iiber die Dinge, sondern ein



Die Zeit als ,, Sprungbrett zur Ewigkeit™ (F. Rosenzweig) 283

Sprechen miteinander. Im Miteinander Sprechen verneint der einzelne die
Autarkie einer in sich verschlossenen Subjektivitidt. Es konstituiert sich die
Welt der Personen in ihrer Einzigartigkeit, die Unterscheidung von Ich und
Du sowie die Gemeinsamkeit des Wir. Es wiire jedoch ein Mifverstindnis,
den Dialog allein als ein Geschehen zwischen Ich und Du anzusehen. Das
Es, der Bezug der miteinander Redenden zur Sache bzw. zur Welt der Dinge
darf nicht ausgeblendet werden.

Warum erwacht die Sprache erst in der Offenbarung zur wirklichen Le-
bendigkeit? Zwischen Gott, dem Menschen und der Welt wird deutlicher un-
terschieden als vor der Offenbarung, in der sogenannten Vorwelt des Hei-
dentums. GewiB hat die Menschheit immer schon gesprochen und gewifl
hatte sie immer schon eine Vorstellung vom Géttlichen, von der Welt und
vom Menschen gehabt. Das Gottliche erscheint jedoch vor der Offenbarung
als unendliche, in sich verschlossene Macht oder als stummes Schicksal. Die
Welt erscheint als ,,etwas immer Neues, Dringendes, Uberwiltigendes. Thr
SchoB ist nimmersatt zu empfangen, unerschopflich zu gebiren.” (II, 48)
,,Grundlos und richtungslos steigen die einzelnen Erscheinungen aus der
Nacht; es ist ihnen nicht an die Stirn geschrieben, woher sie kommen, wo-
hin sie gehen.“(II, 49) Und der Mensch? Trotzig behauptet er in dieser Welt
und im Angesicht des Schicksals sein Seinwollen. Er scheitert jedoch mit
seinem Streben, in seiner Einzigartigkeit anerkannt zu werden. Der Mensch
kann vor dem Gottlichen des Heidentums letztlich nur verstummen.

Mit der Offenbarung werden die Unterschiede und Beziehungen der Trias
Gott, Mensch und Welt in ein helles Licht geriickt. Gott erscheint nicht mehr
allein als sich selbst geniigsames Sein, sondern als Ewigkeit, die ihr bloBes
Fiirsichsein verneint und sich zum Nichtgéttlichen in ein Verhiltnis setzt;
Gott erscheint als Liebe, die sich zum Nichtgéttiichen hin 6ffnet. Im Licht
dieser Offenbarung erscheint die Welt als Schopfung. Was sich im Ja der
Sprache ankiindigt, der Sinn fiir die unendliche Vielfalt und Besonderheit
der Erscheinungen, griindet in dem Ur-Ja des Schopfers, in dem das ,.Es ist
gut“ des ersten Schopfungsberichtes mitgesagt wird.

Auf Grund der Offenbarung wei8 sich der Mensch — genauer, der Jude
und der Christ als Empfinger der Offenbarung’ — dieser Mensch weil sich

7 Das Verhiltnis von Judentnm und Christentum bei Rosenzweig kann an dieser Stelle nicht

weiter verfolgt werden. Erinnert sei an den Briefwechsel Rosenzweigs mit Engen Rosenstock
im Jahre 1916 ( Vgl. 1,1 229-235; 245-257; 275-293; 298-320). Was diesen Briefwechsel aus-
zeichnet, ,, ist vor allem eine Offenheit, ja Schonungslosigkeit in der Suche nach der eigenen
Wahrheit, die alle wohlgemeinten, aber auch — gerade wegen ihrer ,guten Absichten® — zur
Oberflichlichkeit verurteilten ,Verbriiderungsversuche weit hinter sich 148t.“ St. Moses, Der
Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig, Walter Benjamin, Gershom Scholem. Frankfurt/M.
1994, 29)



Ferdinand Schumacher 284

von Gott beim Namen gerufen und gleichzeitig aufgerufen, dem Anruf des
Ewigen in seinem Verhiltnis zu Gott und zur Welt zu entsprechen. Denn daf}
die Welt im Grunde bejahte Schopfung ist, ist nur dem Empfinger der Of-
fenbarung deutlich. Sie selbst wei noch nichts davon. Denn in ihr gibt es
weiterhin die unruhige Suche, die trotzige Selbstbehauptung des einzelnen
und der Volker gegeneinander, das Verlorensein in der Zeit. Diese Welt be-
darf der Erlosung, der Veroffentlichung des Wunders der Offenbarung. Aunf
diese Weise wird in die Zeit eine Bresche geschlagen, die eine Berithrung
mit dem anderen der Zeit, der Ewigkeit ermoglicht.

Dem Empfinger der Offenbarung ist die Aufgabe zugewiesen, bei der Er-
10sung in doppelter Weise mitzuwirken — durch das Gebet um das Kommen
des Reiches und durch die Tat der Liebe. Das Gebet ,,um die Vollendung des
einst gegriindeten Baus und um nichts weiter. Die Seele schreit: O daB du
den Himmel zerrissest und fiihrest hernieder. ... Da8 die Seele den Mut hat,
s0 zu wiinschen, so zu fragen, so zu schreien ... ist das Werk der Offenba-
rung. Aber den Wunsch zu erfiillen ... den Schrei zu stillen, das liegt nicht
mehr in ihrer Macht.* (II, 206)

In der Liebe zum Nichsten ist die Aufmerksamkeit des Menschen nicht
auf das Kommen des Reiches in einer unverfiigbaren Zukunft gerichtet, son-
dern ganz auf das Heute, auf die noch nicht fertige Welt. Das ,,Band der ...
er-lésenden Verbindung von Mensch und Welt ist zunschst der Nichste und
immer wieder nur der Nichste, das zu-nichst Nichste® (I1, 262). Dieser
Nichste ,,soll dir nicht ein Er bleiben und also fiir dein Du bloB ein Es, son-
dern er ist wie Du, wie dein Du, ein Du wie Du, — Seele* (IL, 267). Er trigt
den Keim der Unsterblichkeit in sich. Von der Welt her gesehen ist ,,die Lie-
bestat des Menschen das Ungeahnte, Unverhoffte, die groBe Uberraschung®,
denn von der Welt her ist der Nichste dem Gesetz des Kommens und Ge-
hens unterworfen; von ihr her ist es ,,dunkel®, ob ihm ,,Unsterblichkeit be-
schieden sein wird.“ (I, 267f.) Wo die heute andrangenden Nichsten ,,von
dem beseelenden Hauch der Liebe angeweht werden, erst da gewinnen sie
zu ihrem Leben, was ihnen das Leben selbst nicht geben konnte: Beseelung,
Ewigkeit™ (IT, 268).

Die Antwort des Menschen auf das Offenbarungsgeschehen bleibt nicht
auf die Bitte um das Kommen des Reiches und die Tat der Nichstenliebe
eingegrenzt. Der Mensch muB aussprechen, daB Gott der Schopfer, Offen-
barer und Erloser ist. Und zwar in einem Grundwort, in dem das Stammwort
der Schopfung: ,.Es ist gut* und das der Offenbarung: ,,Du bist beim Namen
gerufen® zusammengeschlossen werden. Dieses Grundwort heiBt: ,Er ist
gut®. Und es muB nicht nur gesprochen, sondern als Hymnus gesungen wer-
den, als Gesang nicht nur des einzelnen, sondern des Wir der Gemeinde. Der
Stammsatz der Erlosung ist ,,das Dach iiber dem Haus der Sprache, der an



Die Zeit als ,, Sprungbrett zur Ewigkeit” (F. Rosenzweig) 285

sich wahre Satz, der Satz der wahr bleibt, einerlei, wie er gemeint ist und
aus welchem Munde er kommt“ (II, 258). Er ist die Briicke nicht nur zur
héchsten Subjektivitit, sondern auch zur hellsten Objektivitit, indem sich
zeigt, was es in Wahrheit mit der Welt, dem Menschen und mit Gott auf sich
hat. Der Ort, an dem dieses Grundwort erklingt und wie ein ,,Grundbaf3“ alle
anderen Formen des Sprechens ,,durchtont” (II, 258), ist die Liturgie.

\Y

Zunichst noch eine biographische Notiz. Im Mai 1918 wurde Rosenzweig
zu einem Offizierslehrgang in die Nidhe von Warschau kommandiert. Dort
verabredet er sich mit dem schon genannten Hermann Badt zu ,Ent-
deckungsreisen® in den Ghettos der Ostjuden. Badt erzihlt, bei einem die-
ser Besuche habe der Gemeindevertreter das sogenannte Minchagebet
(Nachmittagsgebet) zehnmal wiederholt. Als Badt sein Befremden iiber
diese Art zu beten geduflert habe, habe Rosenzweig heftig reagiert. ,,Ein-
dringlich und ungestiim sprach er, der doch in ganz anderem Milieu aufge-
wachsen war, iiber den gottlichen Funken der Hithlahawuth (Begeisterung)
und die Zusammenballung und Entladung aller Spannungen im Schaliach
zibbur (Gemeindevertreter), sprach mit solcher Wirme und Uberzeugungs-
kraft, daB dieses Gesprich noch jahrelang in mir nachschwang.” (I.I 572)

Rosenzweigs Sinn fiir die Begeisterung des jiidischen Beters ist nicht nur
punktuell, sie ist in allen Passagen seines Hauptwerks wiederzufinden, wel-
che die Liturgie behandeln, die jiidische vor allem, aber auch die christliche.
Was ist der Ort der Liturgie in einem Denken, dessen Mitte die Offenbarung
ist? Was ist ihr Stellenwert im Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit?

Die natiirliche Zeit ist durch das Schreiten von Tag zu Tag, von Jahr zu
Jahr bestimmt, durch ein Heute, das ein Gestern hat und in ein Morgen iiber-
geht. Dieser Strom der Zeit ist zwar unendlich, jedoch nicht die Ewigkeit.
DaB in der Zeit die Ewigkeit aufblitzen kann, wurde am Offenbarungserleb-
nis deutlich. Wie aber kann in der Zeit die Ewigkeit in einer Weise vorweg-
genommen werden, die mehr ist als der Blitz des Augenblicks, der sich so-
fort wieder verfliichtigt? ,,Der Augenblick, den wir suchen, muf}, indem er
verflogen ist, im gleichen Augenblick schon wieder beginnen, im Versinken
muf} er schon wieder anheben; sein Vergehen mufl zugleich ein Wiederan-
gehen sein.“ Der Augenblick, der nicht verfliegt, ist nach Rosenzweig die
Stunde. Sie kann ,, in sich den Reichtum der Augenblicke haben®; sie kann
,,in sich selber reich an Augenblicken und doch immer wieder sich selber
gleich sein.* (11, 322) Im kultischen Gebet ,,macht der Glaube den Augen-
blick zur ,Stunde‘, die Zeit aufnahmebereit fiir die Ewigkeit.” (I, 324) Wie



Ferdinand Schumacher 286

in dieser ,,Stunde* der Funke der Ewigkeit zum Feuer der Begeisterung wer-
den kann, haben wir eben noch gehart.

Es ist an dieser Stelle nicht moglich, im einzelnen auf die Liturgik Ro-
senzweigs einzugehen. Nur einen Aspekt mochte ich ansprechen: das
Schweigen.

Welches Schweigen ist gemeint? Weder das Verstummen vor der uner-
bittlichen Macht des Schicksals noch das trotzige Sich-in-sich-selbst-Ver-
schlieBen des einzelnen kann an dieser Stelle gemeint sein. Es darf auch
nicht tibersechen werden, daB das Schweigen nur ein Element der Liturgie ist.
Es muB gesprochen, gelesen, gefragt und ausgelegt werden. Wie bedeutsam
das Gebet und der Gesang der Gemeinde sind, habe ich schon erwihnt. Zu
fragen ist jedoch, in welcher Weise die eben genannten Elemente das Ewige
in der Zeit darstellen. Sind sie das Ewige selbst oder nur Zeichen des Ewi-
gen? Das Schweigen dient dazu, die Elemente der Liturgie als Zeichen des
Ewigen wahrzunehmen und nicht mit dem Ewigen selbst zu verwechseln.
Zur Verdeutlichung soll Rosenzweig selbst ausfiihrlicher zur Sprache kom-
men,

,»Die Gestalten der Liturgik ... vertreten die erloste Uberwelt dem Erken-
nen; das Erkennen erkennt nur sie; es sieht nicht iiber sie hinaus; das Ewige
verbirgt sich hinter ihnen. Sie sind das Licht, in welchem wir das Licht
schauen, stille Vorwegnahme einer im Schweigen der Zukunft leuchtenden
Welt™ (11, 327).

,»Was angeschaut werden kann, ist der Sprache iiberhoben, iiber sie hin-
ausgehoben. Das Licht redet nicht, es leuchtet. Es verschlieBt sich mitnich-
ten etwa in sich selbst; es strahlt ja nicht nach innen, sondern nach aufen ...
es strahlt eigentlich nicht aus, es strahlt nur auf; es strahlt nicht wie ein
Brunnen, sondern wie ein Antlitz, wie ein Auge strahlt, das beredt wird,
ohne daB die Lippen sich zu 6ffnen brauchen. Hier ist ein Schweigen, das ...
des Worts nicht mehr bedarf. Es ist das Schweigen des vollendeten Verste-
hens* (II, 328).

Dieses Licht ist ein Widerschein der Vollendung, in der ,,nichts anderes
aufleuchtet als das Antlitz, welches Gott uns leuchtend zuwandte* (11, 465).
In dem durch das Offenbarungswort vermittelten und im Schweigen wahr-
genommenen Licht , tritt die iiberlegen ruhige Macht der gottlichen Wahr-
heit entgegen®, vor der ,,der Taumel allen Heidentums, alles ,,Sich- und Nur-
sich sehen wollen, wie es im ewigen Kampf von Staat und Kunst aufbricht®,
in sich zusammensinken. (II, 468f.) Im Licht des gottlichen Antlitzes ein-
filtig zu wandeln, ,frei von jeder Bedingung, von jedem Erst noch und
Ubermorgen, so ganz Heute und also ganz ewig wie Leben und Weg®, wird
zur Lebensaufgabe. ,,Einfiltig wandeln mit deinem Gott — nichts weiter wird
da gefordert als ein ganz gegenwirtiges Vertrauen. ...Es ist das Allerein-



Teilhards ,,Gottliches Milieu* und Ignatius’ Exerzitien 287

fachste und das Allerschwerste. Es wagt jeden Augenblick zur Wahrheit
Wahrlich zu sagen. Einfiltig wandeln mit deinem Gott — die Worte stehen
iiber dem Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll- wunderbaren Leuchten
des gottlichen Heiligtums, darin kein Mensch bleiben kann, herausfiihrt.
Wohinaus aber 6ffnen sich die Fliigel des Tors? Du weiBt es nicht? Ins Le-
ben.” (I, 471f1.)

Teilhards ,,Gottliches Milieu*
und Ignatius’ Exerzitien

Ein Vergleich

Johannes Seidel, Miinchen

Jeder, der mit den Geistlichen Ubungen des Ignatius' vertraut ist, erkennt, daB
Das Géttliche Milieu Teilhards? aus ihnen hervorgegangen ist. Es ist moglich,
eine Art Synopse zu erstellen. Zugleich gibt es Unterschiede. Sie erkldren sich
vor allem aus dem statischen Weltbild, wie es Ignatius, den Vorstellungen sei-
ner Zeit entsprechend, weiten Teilen des Exerzitientextes zugrunde legte. Die
Betrachtung ,,Ad amorem* hingegen scheint Teilhards evolutiver Weltsicht am
ehesten zu entsprechen, ja sie kommt seiner Mystik geradezu entgegen; und in
ihrem Licht gestaltet Teilhard Das Gottliche Milieu (abgek. DGM), seine rel-
ecture der Exerzitien (abgek. Ex), mit der er sie inhaltlich ins evolutive Wirk-
lichkeitsverstindnis dieses Jahrhunderts befordern will. Doch anders als die
Exerzitien ist Das Géttliche Milieu kein Methodenbuch, sondern ein Essay.

Auch wenn es nicht das Ziel sein kann, auf wenigen Seiten einen erschop-
fenden Vergleich zwischen zwei derart gewichtigen Werken zu zichen — der
Versuch wiire dilettantisch — sollen einige, notwendig unvollstindige Beobach-
tungen zusammengetragen werden.

' Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen: Ubertragung aus dem spanischen Urtext, Er-
klirung der 20 Anweisungen von Adolf Haas. Freiburg 1967.
2 Teilhard de Chardin, Das géttliche Milieu. Olten 71969,





