
Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 287 

fachste und das Allerschwerste. Es wagt jeden Augenblick zur Wahrheit 
Wahrlich zu sagen. Einfältig wandeln mit deinem Gott - die Worte stehen 
über dem Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll- wunderbaren Leuchten 
des göttlichen Heiligtums, darin kein Mensch bleiben kann, herausführt. 
Wohinaus aber öffnen sich die Flügel des Tors? Du weißt es nicht? Ins Le- 
ben." (II, 47lf.) 

Teilhards •Göttliches Milieu" 
und Ignatius' Exerzitien 

Ein Vergleich 

Johannes Seidel, München 

Jeder, der mit den Geistlichen Übungen des Ignatius1 vertraut ist, erkennt, daß 
Das Göttliche Milieu Teilhards2 aus ihnen hervorgegangen ist. Es ist möglich, 
eine Art Synopse zu erstellen. Zugleich gibt es Unterschiede. Sie erklären sich 
vor allem aus dem statischen Weltbild, wie es Ignatius, den Vorstellungen sei- 
ner Zeit entsprechend, weiten Teilen des Exerzitientextes zugrunde legte. Die 
Betrachtung •Ad amorem" hingegen scheint Teilhards evolutiver Weltsicht am 
ehesten zu entsprechen, ja sie kommt seiner Mystik geradezu entgegen; und in 
ihrem Licht gestaltet Teilhard Das Göttliche Milieu (abgek. DGM), seine rel- 
ecture der Exerzitien (abgek. Ex), mit der er sie inhaltlich ins evolutive Wirk- 
lichkeitsverständnis dieses Jahrhunderts befördern will. Doch anders als die 
Exerzitien ist Das Göttliche Milieu kein Methodenbuch, sondern ein Essay. 

Auch wenn es nicht das Ziel sein kann, auf wenigen Seiten einen erschöp- 
fenden Vergleich zwischen zwei derart gewichtigen Werken zu ziehen - der 
Versuch wäre dilettantisch - sollen einige, notwendig unvollständige Beobach- 
tungen zusammengetragen werden. 

1 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen: Übertragung aus dem spanischen Urtext, Er- 
klärung der 20 Anweisungen von Adolf Haas. Freiburg 1967. 
2 Teilhard de Chardin, Das göttliche Milieu. Ölten 71969. 



Johannes Seidel 288 

1. Übereinstimmungen 

•Die allgemeine Ökonomie des Heiles (das heißt der Vergöttlichung) unserer 
Werke läßt sich in folgendem kurzen Schluß zusammenfassen: Innerhalb unse- 
res Universums ist jede Seele da für Gott in unserem Herrn Jesus Christus. An- 
dererseits aber ist jede Wirklichkeit, sogar jede materielle Wirklichkeit, in un- 
serer Umgebung da für unsere Seele. Folglich ist jede sinnliche Wirklichkeit in 
unserer Umgebung durch unsere Seele da für Gott in unserem Herrn Jesus Chri- 
stus" (DGM 37). Die Ähnlichkeit dieses Syllogismus mit der ersten Hälfte vom 
•Prinzip und Fundament" der Exerzitien ist offensichtlich: •Der Mensch ist ge- 
schaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihm Ehrfurcht zu erweisen und 
zu dienen, und damit seine Seele zu retten. Die andern Dinge auf der Oberfläche 
der Erde sind zum Menschen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei der 
Verfolgung des Zieles helfen, zu dem hin er geschaffen ist. Hieraus folgt, daß 
der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat, als sie ihm auf sein Ziel hin 
helfen, und sie so weit lassen muß, als sie ihn daran hindern" (ExNr. 23). 

Die Abhängigkeit des Göttlichen Milieus von den Exerzitien geht noch wei- 
ter; sie geht soweit, daß eine Art •synoptischer Vergleich" möglich ist.3 Führt 
man den Versuch einer •Synopse" konsequent durch, führen Teilhards Gedan- 
ken sehr oft in die Schlußbetrachtung der Exerzitien •zur Erlangung der Liebe" 
(kurz •Ad amorem"), häufig allerdings auch in Texte zur •Wahl", in der der Ex- 
erzitant aufgerufen ist, sein Leben (neu) zu ordnen. 

Doch nicht allein in Einzelformulierungen, auch im Gesamtaufbau sind bei- 
de Werke ähnlich: Die Exerzitien gliedern sich in vier •Wochen"; ihnen voran- 
gestellt ist das •Prinzip und Fundament" (ExNr. 23). In der •ersten Woche" der 
Geistlichen Übungen durchläuft der Exerzitant einen Prozeß der Selbsterfor- 
schung. Während der •zweiten Woche" wird das Leben Jesu bis Palmsonntag 
betrachtet. Die Übungen führen zur •Wahl", der (Neu-)Ordnung des eigenen 
Lebens. Betrachtungsgegenstand der •dritten Woche" ist Jesu Passion. In der 
•vierten Woche" werden die Erscheinungen des Auferstandenen betrachtet. 
Sie gipfelt in der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" (ExNr. 230ff). 

Das Göttliche Milieu gliedert sich in drei Teile: Der erste Teil handelt von 
der •Vergöttlichung des Tuns", der zweite von der •Vergöttlichung des Erlei- 
dens", wobei zwischen den Passivitäten des Wachsens und der Minderung un- 
terschieden wird. An die ersten beiden Teile schließen sich •einige Gesamt- 
durchblicke zur christlichen Askese" an. Der dritte Teil thematisiert •das gött- 
liche Milieu", d.h. seine Attribute, seine Natur und sein Anwachsen, und er 
schließt mit einem Epilog zur •Erwartung der Parusie". 

3  J. Seidel, Das Göttliche Milieu Teilhards und die Exerzitien des Ignatius, in: Entschluss 50 
(9+10/1995)20. 



Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 289 

Die drei Teile des Essays können annäherungsweise mit der zweiten, dritten 
bzw. vierten •Woche" der Exerzitien parallelisiert werden. 

2. Nicht-Übereinstimmungen 

Gibt es ein Äquivalent zur •ersten Woche"? Teilhard erklärt: •Man wundere 
sich (...) nicht, wenn dem moralischen Übel, der Sünde, anscheinend ein so ge- 
ringer Platz eingeräumt wird: von der Seele, mit der wir uns befassen, wird an- 
genommen, daß sie sich bereits von den schuldhaften Richtungen abgewandt 
hat" (DGM 17). Sein Essay setzt also bewußt erst mit der •zweiten Woche" an. 
Allerdings findet sich am Ende des dritten Teils ein kurzes Kapitel über "die 
äußeren Finsternisse und die verlassenen Seelen", in gewisser Parallele zur so- 
genannten •Höllenbetrachtung" (ExNr. 65ff). 

Das •Prinzip und Fundament" der Exerzitien ist den •vier Wochen" voran- 
gestellt. Innerhalb des Exerzitientextes scheint es vor allem in den Übungen zur 
•Wahl" durch (z.B. ExNr. 169, 177). Teilhards •Fundamenf'-Adaptation (s.o.) 
dagegen ist dem Teil über das Tun einverleibt. Obwohl es dort an zentraler 
Stelle steht, wird die Denkfigur des •Fundaments" bereits im ersten Teil, erst 
recht aber in den folgenden Teilen, zugunsten der Mystik von •Ad amorem" 
verlassen. 

Teilhards Ausführungen zur Askese finden ihre Entsprechung am ehesten in 
den Texten zur Wahl (und über die drei Menschengruppen, ExNr. 150ff) in der 
•zweiten Woche", stehen aber im Göttlichen Milieu, wie gesagt, erst im An- 
schluß an den ersten und den zweiten Teil. 

Teilhards Epilog zur Parusieerwartung hat in den Exerzitien keine Parallele. 
Über diese strukturellen Differenzen hinaus gibt es einen grundsätzlichen 

inhaltlichen Unterschied: Während sich der Aufbau der zweiten bis vierten Ex- 
erzitienwoche am zeitlichen Ablauf des Lebens Jesu orientiert, werden im 
Göttlichen Milieu die verschiedenen Seiten der menschlichen Existenz im all- 
gemeinen abgehandelt. 

3. Exerzitien als Methode 

•Exerzitien sind wesentlich Übungen11, wie Adolf Haas erklärt. • Übungen sind 
unter Methode und Beobachtung stehende Tätigkeiten, die wachsend zu selbst- 
verständlichem Können hinzielen (...)." 4 

4  Haas, in: Ignatius von Loyola, a.a.O. (Anm. 1), 123. 



Johannes Seidel 290 

Das Exerzitienbuch ist also kein Traktat über spekulative Gotteserkenntnis, 
es geht auch nicht um methodenfreie •Gotteserfahrungen", sondern es ist eine 
Art •experimenteller Vorschrift", in deren Befolgung der •Übende" das finden 
kann, wonach er sucht: Gottes Willen in der Ordnung des eigenen Lebens.5 

•Ich habe mich immer wieder unserem Herrn als eine Art Experimentierfeld 
angeboten, damit er darin, im kleinen, die Vereinigung (...) der Liebe zu Gott 
und der Liebe zur Welt, vollziehe - eine Vereinigung, ohne die es nach meiner 
Überzeugung kein Reich Gottes gibt", schreibt Teilhard, während er an seinem 
Essay arbeitet.6 Darin berichtet Teilhard über das Ergebnis dieses Experi- 
ments: Das Buch gibt •eine einfache Beschreibung einer über einen ganz be- 
stimmten Zeitraum beobachteten psychologischen Entwicklung" (DGM 17). 

Ähnlich die Exerzitien: Sie sind, wie Emile Rideau erklärt, •der Ausdruck 
einer mystischen Erfahrung, die in Manresa beginnt und vielleicht ihren Gipfel 
in der Vision von La Storta findet"; und weil er anderen Menschen einen ähn- 
lichen Weg wünscht, entwickelt er daraus eine Methode.7 Ignatius geht also mit 
seinem Exerzitienbuch einen entscheidenden Schritt weiter als Teilhard mit 
dem Göttlichen Milieu, indem er seine •beobachtete psychologische Entwick- 
lung" objektiviert und in Form eines Methodenbuches anderen Menschen 
nutzbar macht. Teilhard dagegen genügt es, Zeugnis zu geben von einer per- 
sönlichen und ursprünglichen Erfahrung.8 Seine Schrift ist also kein Metho- 
denbuch wie die Exerzitien, sondern ein Essay, der existentiell wichtige The- 
men behandelt und einige wichtige Schlußfolgerungen für die christliche 
Askese zieht. 

4.  Unterschiedliche Weltbilder 

Weitere Differenzen sind durch die unterschiedlichen Weltbilder von Ignatius 
und Teilhard impliziert. Ignatius war Zeitgenosse des Kopernikus und starb 
acht Jahre bevor Galilei geboren wurde. Er teilte die Weltsicht seiner Zeit. Für 
Teilhard sind die Exerzitien insofern •unannehmbar geworden", als ihnen die 
Weite der heutigen Weltsicht fehlt. Er möchte die Christologie aus ihren •kin- 
dischen Proportionen" befreien, •die Christologie groß machen", sie den Di- 
mensionen des heutigen Kosmos anpassen.9 

5 J. Seidel, Reflexiones de un biölogo. Metodo empirico de las Ciencias y metodo empirico 
ignaciano, in: Manresa 61 (1989) 407f. 
6 Brief, Dezember 1926, zit. in: J. Stierli, Pierre Teilhard de Chardin. Ein Leben aus dem 
Geist des Ignatius von Loyola, in: Geist und Leben 45 (1981) 167. 
7 E. Rideau, La pensee du Pere Teilhard de Chardin. Paris 1965,461. 
8 Ebd. 462. 
9 Notizen 8.2.1950, 12.2.1950, 29.8.1950, zit. in: J. Laberge, Pierre Teilhard de Chardin et 
lgnace de Loyola. Les notes de retraite (1919-1955). Paris 1973, 20f. 



Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 291 

Teilhard will keine neue Spiritualität schaffen, führt aber in die Spiritualität 
ein neues Element ein, das in sich selbst nicht spirituell ist: Die Bedeutung der 
Zeit und des Raumes.10 Schöpfung ist koextensiv zur Dauer der Welt, sie setzt 
sich fort. •Dauer" meint nicht physikalische Zeit, sondern gefüllte Zeit, eine 
dem Kosmos in seinem Werden innere Dimension. Organizität erscheint als 
neue Seite des Universums. Der Evolutionsbegriff in seiner auf den Gesamt- 
kosmos erweiterten Form verwebt sämtliche Phänomene in der Dauer. Der Be- 
griff der organischen Zeit zwingt dazu, das gesamte Feld unserer Erfahrungen 
neu zu ordnen. Beim Übergang von einem statischen Kosmos, wie Ignatius ihn 
kannte, zu einem kosmischen Evolutionsprozeß, wie er für das heutige Wirk- 
lichkeitsverständnis grundlegend ist, verändern sich Struktur, Position und Zu- 
sammenhang sämtlicher •geschaffenen Dinge" (einschließlich des Menschen) 
und damit die Natur der •Mittel" und des •Wählenden". In einem statischen 
Weltbild stehen die Dinge unverbunden nebeneinander, in einem evolutiven 
Weltbild bilden sie ein Kontinuum. 

5. Der Mensch als Mit-Schöpfer 

Weitere Grundzüge, die unser Weltbild von dem des Ignatius unterscheiden, 
sind die Perspektiven des unermeßlich Großen, die unermeßliche Zahl, die un- 
ermeßliche Dauer. In den zeitlichen und räumlichen Dimensionen des heutigen 
Kosmos verschwinden der Mensch und sein Handeln gleichsam zur Bedeu- 
tungslosigkeit. Für viele Menschen •enthüllt die Welt sich als zu groß. In ei- 
nem derartigen Ganzen ist der Mensch verloren - er zählt nicht" (DGM 20). 

Die gleichsam quantitative Bedeutungslosigkeit des Menschen und seines 
Handelns ist bei Teilhard qualitativ dadurch abgefangen, daß der Mensch mit 
seinem Handeln Teil der in vollem Gang befindlichen Evolution ist. In einer als 
Schöpfung verstandenen unabgeschlossenen Evolution kommt dem geschicht- 
lichen Handeln des Menschen göttlicher Wert zu: Es dient nicht nur der mora- 
lischen Bewährung, sondern in seinem, und sei es noch so kleinen, Werk tritt 
der Mensch dem Schöpfer als Mitarbeiter zur Seite. Als Mit-Schöpfer im Voll- 
sinn des Wortes erschafft und verändert er die Dinge und sich selbst. •Im Tun 
verwachse ich zunächst mit der schöpferischen Macht Gottes; ich falle mit ihr 
zusammen; ich werde nicht nur ihr Werkzeug, sondern ihre lebendige Verlän- 
gerung" (DGM 46). 

In einer statischen Welt, die Gott einstmals geschaffen hatte - •creatio con- 
tinua" bedeutete lediglich •Erhaltung im Sein"1' - konnte der Mensch nicht da- 
10 H. de Lubac, Teilhard de Chardins religiöse Welt. Freibung 1969, 26. 
1'   Vgl. K. Schmitz-Moormann, Pierre Teilhard de Chardin: Evolution - die Schöpfung Got- 
tes. Mainz 1996, 95 



Johannes Seidel 292 

zuhin geschaffen sein, Mit-Schöpfer zu sein, weil die Schöpfung •fertig" vor- 
lag. Das primäre Existenzziel des Menschen wurde darin gesehen, Gott für sei- 
ne Werke zu loben. Der Mensch bewährte sich im Umgang mit den geschaffe- 
nen Dingen. Gebrauch und Nichtgebrauch der Dinge, Weltzugewandtheit und 
Weltflucht waren prinzipiell gleich-wertige Alternativen. Was für den Einzel- 
nen hier und jetzt anstand, war Gegenstand der Wahl. Jedenfalls trug der 
Mensch keine Verantwortung für das Gelingen der Schöpfung Gottes - oder 
nur insofern, als er das gottgegebene Paradies zerstören konnte, statt es zu be- 
wahren. 

In einer unfertigen, ja unvollkommenen (!) Schöpfung hingegen, so Teil- 
hard, ist es das primäre Existenzziel des Menschen, Gott als Mit-Schöpfer zu 
dienen. Der Mensch bewährt sich, indem er, seinem Existenzgrund entspre- 
chend, die Evolution vorantreibt. Gebrauch und Nichtgebrauch der Dinge, 
Weltzugewandtheit und Weltflucht sind prinzipiell nicht gleichwertig, sondern 
Weltflucht ist •Fahnenflucht" (vgl. DGM 56) vor dem Ziel, auf das hin der 
Mensch geschaffen ist. Anders als in einer fertigen Schöpfung bedeuten Di- 
stanz zur Welt oder Entsagung Untreue gegenüber dem Schöpfer. Das Gelin- 
gen der unabgeschlossenen Schöpfung Gottes wird in die Mit-Verantwortung 
des Menschen gestellt. •Der Wille zum Gelingen, eine gewisse leidenschaftli- 
che Liebe zum hervorzubringenden Werk, sind integraler Teil unserer ge- 
schöpflichen Treue. Damit erweist sich die Ehrlichkeit, mit der wir Gott den 
Erfolg wünschen und erstreben, als ein neuer Faktor (...)" (DGM 46f). 

6. Die Diaphanie Gottes 

Gemäß dem christlichen Dogma begegnet Gott dem Menschen und seiner Er- 
kenntnis nicht •rein", sondern immer •mit Materie umhüllt", als Inkarnierter. 

Für Teilhards Spiritualität ist der Begriff der •Diaphanie Gottes" zentral. Er 
ist ähnlich, aber nicht identisch mit dem Bild von der Sonne und den abstei- 
genden Strahlen aus •Ad amorem" (ExNr. 237). 

Wird die Schöpfung - traditionell - so verstanden, daß Gott die Dinge (und 
die Menschen) "direkt" und isoliert erschaffen hat, so stehen Dinge und Men- 
schen in einer •unmittelbaren" (Schöpfungs-)Beziehung zu Gott, sind aber un- 
tereinander nur äußerlich (raum-zeit-mäßig) aufeinander bezogen. Gott ist 
•epiphan". Bildlich gesprochen: Die Sonne scheint •auf die Dinge und Men- 
schen, die, •genetisch" unabhängig voneinander, unverbunden nebeneinander 
stehen. 

Evolutiv verstanden stellt sich die Schöpfung dagegen als ein einziger, das 
Wirklichkeits-Ganze betreffender, vor allem unabgeschlossener Akt Gottes 
dar, in dem die Einzeldinge •genetisch", d.h. innerlich miteinander verbunden 



Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 293 

sind und •nur" •indirekt", im Kontinuum mit allen anderen Dingen, in Bezie- 
hung zu Gott stehen. Gott ist, so Teilhard, •diaphan", scheint •durch" die Mo- 
mente des Kontinuums vermittelt in den evolutiv miteinander verwobenen 
Phänomenen auf. •Wenn es erlaubt ist, ein heiliges Wort leicht abzuwandeln, 
würden wir sagen, das große Geheimnis des Christentums sei gerade nicht das 
Erscheinen, sondern die Transparenz Gottes im Universum. O ja, Herr, nicht 
nur der Strahl, der streift, sondern der Strahl, der durchdringt. Nicht Deine Epi- 
phanie, Jesus, sondern Deine Diaphanie (...). Die Wahrnehmung der göttlichen 
Allgegenwart ist wesentlich ein Schauen, ein Kosten, d.h. eine Art Intuition 
(...). Sie läßt sich also nicht unmittelbar durch irgendeine Beweisführung oder 
durch irgendeinen menschlichen Kunstgriff erhalten" (DGM 156f)- 

Daraus folgt, daß für Teilhard die Fähigkeit zu sehen entscheidend ist: Er 
•möchte lehren, Gott überall zu sehen" (DGM 21). Und 1943 schreibt er: •Das 
wahre Fundament besteht nicht in der logischen Beziehung der Exerzitien (selbst 
wenn diese der Raum-Zeit angepaßt ist). Diese Beziehung ist evident... Was uns 
fehlt, ist der Sinn für die Wirklichkeit Gottes (...). Als Vor-Fundament benötigte 
man eine Betrachtung über Domine, fac me videre, -fac me Te videre!" n Das 
wahre Fundament für Teilhard ist also eine Lehre des Sehens oder Schauens. 

7. Diaphanie und •Wahl" 

In etwas unterschiedlicher Weise verwendet Teilhard den Begriff oder das Bild 
der •Diaphanie" für den Wahlprozeß. Für einen Menschen werden gerade die- 
jenigen Dinge durchscheinend, die sich auf seinem Weg zu Gott befinden. Für 
jemanden, der sich an einer evolutiv-geschichtlich- biografisch anderen Positi- 
on befindet, werden es andere Dinge sein, in denen Gott aufscheint. In welchen 
Dingen wem wann Gott aufscheint, hängt von deren natürlicher Position und 
der des jeweiligen Menschen im evolutiv-geschichtlichen Gesamtprozeß ab. 
•Stellen wir uns in den Tiefen des Meeres einen Taucher vor, der zum Tages- 
licht emporzusteigen versucht. Oder aber denken wir uns auf dem Hang eines 
vom Nebel umhüllten Berges einen Wanderer, der dem von Licht umfluteten 
Gipfel zustrebt. Für jeden dieser beiden Menschen wird der Raum in zwei mit 
entgegengesetzten Eigenschaften behaftete Bereiche eingeteilt: der eine nach 
rückwärts und unten erscheint immer dunkler: der andere nach vorn und oben 
wird immer heller. (...) Und die Grenze zwischen diesen beiden Bereichen ist 
wesentlich relativ und beweglich. Was für meinen Bruder, der unter oder neben 
mir auf dem Berge ist, gut, heiligend, geistig ist, ist vielleicht schlecht, ver- 

12  Brief, 30.10.1943, zit. in: H. de Lubac, Der Glaube des Teilhard de Chardin. Wien 1968, 
90. 



Johannes Seidel 294 

derblich, materiell für mich selbst. Was ich mir gestern gestatten mußte, muß 
ich mir vielleicht heute verweigern" (DGM 117-120). Zu •wählen" sind sol- 
che Dinge, in denen (und nur solange wie) der ihnen jenseitige Gott aufscheint, 
andere Dinge nicht. Gott ist für uns (bis zur Parusie jedenfalls) nur in den Din- 
gen zu finden. Sofern er in ihnen aufscheint, sind sie •Ziel". 

In der Ziel-Mittel-Begrifflichkeit des •Fundamentes" (ExNr. 23) und der 
•Wahl" (ExNr. 169,177) scheint Gott nicht im Ding auf; das Ding ist nicht das ei- 
ne Mal •transparent" und das andere Mal •nicht transparent", sondern es ist im- 
mer gleich. Das Ding trägt seinen Wert nicht in sich; es wird nicht wegen der 
Göttlichkeit in ihm geliebt, sondern es wird wegen seiner Brauchbarkeit für das 
ihm äußerliche Ziel in Anspruch genommen. •Die Differenz" zu Ignatius, erklärt 
Laberge, •ergibt sich aus dem Platz, den Christus in der Welt einnimmt. Sicher, 
Ignatius besitzt einen geschärften Sinn für die Gegenwart Gottes in der Welt, wie 
die Betrachtung ,Ad Amorem' großartig zeigt. Aber der ignatianische Christus ist 
eher außerhalb, im Angesicht der Welt situiert. Teilhard dagegen sieht Christus 
im Milieu, ,mittels' der Welt, als deren Seele, Anziehungspol und Krönung."13 

Der Grund für die unterschiedliche Darlegung der •Wahl" im Göttlichen Mi- 
lieu einerseits und den Exerzitien anderseits läßt sich dahingehend zusammen- 
fassen: Ignatius behandelt die Wahl vor allem mit der Ziel-Mittel-Begrifflichkeit 
des •Fundamentes" (aber nicht nur, siehe z.B. ExNr. 175 und 176), Teilhard da- 
gegen vor allem mit der aus •Ad amoren" entwickelten Diaphanie-Begrifflich- 
keit. Die Ziel-Mittel-Begrifflichkeit geht von indifferenten Dingen (ExNr. 170) 
aus, denen gegenüber Indifferenz einzuüben ist14. In der Diaphanie-Begrifflich- 
keit hat der Indifferenz-Begriff streng genommen keinen Platz, da die Dinge mir 
nicht indifferent erscheinen, sondern immer schon so, daß entweder Gott in ih- 
nen aufscheint oder aber nicht aufscheint. Teilhard spricht vermittelnd von •lei- 
denschaftlicher Indifferenz" (DGM 140, vgl. französischen Originaltext) - ein 
innerhalb seines Ansatzes widersprüchlicher Begriff, den er später durch den 
konsistenteren Begriff •leidenschaftliche Adhäsion" ersetzt15. 

13 J. Laberge, a.a.O. (Anm. 9), 31. 
14 Hier ist es wichtig zu sehen, daß Ignatius mit •Indifferenz" nicht - wie es der deutsche 
Sprachgebrauch nahelegt - •Beliebigkeit", •Belanglosigkeit" oder eine •mir-ist-alles-egal"- 
Mentalität meint, sondern, auf die zur Wahl stehenden Dinge bezogen, •Gleich-wertigkeit", 
und, auf den eine Wahl treffenden Menschen bezogen, •Gleich-mütigkeit" - wichtig ist beide 
Male das •gleich", und das auch nur, solange der Wahlprozeß anhält. 
15 Zit. in: J. Laberge, a.a.O. (Anm. 9), 78. - Im Ergebnis gibt es keinen Unterschied zwischen 
Ignatius und Teilhard, wohl aber in der Logik ihrer Begrifflichkeiten. Um einen Vergleich zu 
gebrauchen: 3 x 4 ist ebenso 12 wie 2x6. Nur: Mischt man die Faktoren, z.B. 3 x 6, so kommt 
man zu einem anderen Ergebnis. Ignatius und Teilhard haben unterschiedliche Begrifflichkei- 
ten mit gleichem Resultat, nämlich Gottes Willen je individuell zu suchen und zu finden. Ig- 
natius' Ziel-Mittel-Begrifflichkeit bedingt den Begriff der Indifferenz. Teilhards Diaphanie- 
Begriff bedingt den Begriff der leidenschaftlichen Adhäsion. Versucht man hingegen, beide 
Terminologien zu mischen, so •geht die Rechnung nicht auf. 



Teilhards • Göttliches Milieu " und Ignatius' Exerzitien 295 

8. Mentalitätsunterschiede 

Schließlich ist auf den unterschiedlichen ökologischen •Beigeschmack" beider 
Begrifflichkeiten hinzuweisen. Die Ziel-Mittel-Begrifflichkeit, zumal inner- 
halb eines statischen Weltbildes, kommt dem technisch-instrumentellen Den- 
ken der Neuzeit entgegen. Geschöpfe sind Dinge, die unter dem Gesichtspunkt 
ihrer Brauchbarkeit für das Ziel beurteilt werden. 

Die Diaphanie-Begrifflichkeit dagegen, zumal wenn man die Wirklichkeit 
als einen evolutiven Gesamtprozeß versteht, harmoniert mit dem organisch- 
ganzheitlichen Empfinden der Gegenwart. Die anderen Dinge sind Mit-Ge- 
schöpfe. Zusammen mit ihnen müssen wir uns vollenden. •Die ,Kreatur' ist 
nicht bloß ein Jnstrument zum Gebrauch', sondern vielmehr ein ,Ko-element', 
zu integrieren durch die im Werden begriffene Menschheit, wo die alte Ge- 
genüberstellung Erde-Himmel verschwindet (oder sich korrigiert) in die neue 
Formel: ,Zum Himmel durch die Vollendung der Erde'."16 

16 Recherche, travail et adoration, 1955, zit. in: E. Rideau, a.a.O. (Anm. 7), 516. 




