Teilhards ,,Gottliches Milieu* und Ignatius’ Exerzitien 287

fachste und das Allerschwerste. Es wagt jeden Augenblick zur Wahrheit
Wahrlich zu sagen. Einfiltig wandeln mit deinem Gott — die Worte stehen
iiber dem Tor, dem Tor, das aus dem geheimnisvoll- wunderbaren Leuchten
des gottlichen Heiligtums, darin kein Mensch bleiben kann, herausfiihrt.
Wohinaus aber 6ffnen sich die Fliigel des Tors? Du weiBt es nicht? Ins Le-
ben.” (I, 471f1.)

Teilhards ,,Gottliches Milieu*
und Ignatius’ Exerzitien

Ein Vergleich

Johannes Seidel, Miinchen

Jeder, der mit den Geistlichen Ubungen des Ignatius' vertraut ist, erkennt, daB
Das Géttliche Milieu Teilhards? aus ihnen hervorgegangen ist. Es ist moglich,
eine Art Synopse zu erstellen. Zugleich gibt es Unterschiede. Sie erkldren sich
vor allem aus dem statischen Weltbild, wie es Ignatius, den Vorstellungen sei-
ner Zeit entsprechend, weiten Teilen des Exerzitientextes zugrunde legte. Die
Betrachtung ,,Ad amorem* hingegen scheint Teilhards evolutiver Weltsicht am
ehesten zu entsprechen, ja sie kommt seiner Mystik geradezu entgegen; und in
ihrem Licht gestaltet Teilhard Das Gottliche Milieu (abgek. DGM), seine rel-
ecture der Exerzitien (abgek. Ex), mit der er sie inhaltlich ins evolutive Wirk-
lichkeitsverstindnis dieses Jahrhunderts befordern will. Doch anders als die
Exerzitien ist Das Géttliche Milieu kein Methodenbuch, sondern ein Essay.

Auch wenn es nicht das Ziel sein kann, auf wenigen Seiten einen erschop-
fenden Vergleich zwischen zwei derart gewichtigen Werken zu zichen — der
Versuch wiire dilettantisch — sollen einige, notwendig unvollstindige Beobach-
tungen zusammengetragen werden.

' Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen: Ubertragung aus dem spanischen Urtext, Er-
klirung der 20 Anweisungen von Adolf Haas. Freiburg 1967.
2 Teilhard de Chardin, Das géttliche Milieu. Olten 71969,



Johannes Seidel 288

1. Ubereinstimmungen

,Die allgemeine Okonomie des Heiles (das hei3t der Vergéttlichung) unserer
Werke 146t sich in folgendem kurzen SchluB zusammenfassen: Innerhalb unse-
res Universums ist jede Seele da fiir Gott in unserem Herrn Jesus Christus. An-
dererseits aber ist jede Wirklichkeit, sogar jede materielle Wirklichkeit, in un-
serer Umgebung da fiir unsere Seele. Folglich ist jede sinnliche Wirklichkeit in
unserer Umgebung durch unsere Seele da fiir Gott in unserem Herrn Jesus Chri-
stus” (DGM 37). Die Ahnlichkeit dieses Syllogismus mit der ersten Hilfte vom
,.Prinzip und Fundament* der Exerzitien ist offensichtlich: ,,Der Mensch ist ge-
schaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Thm Ehrfurcht zu erweisen und
zu dienen, und damit seine Seele zu retten. Die andern Dinge auf der Oberfliche
der Erde sind zum Menschen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei der
Verfolgung des Zieles helfen, zu dem hin er geschaffen ist. Hieraus folgt, daB
der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat, als sie ihm auf sein Ziel hin
helfen, und sie so weit lassen muB, als sie ihn daran hindern (ExNr. 23).

Die Abhingigkeit des Gottlichen Milieus von den Exerzitien geht noch wei-
ter; sie geht soweit, daB eine Art ,synoptischer Vergleich“ méglich ist.? Fiihrt
man den Versuch einer ,,Synopse* konsequent durch, fithren Teithards Gedan-
ken sehr oft in die SchluBbetrachtung der Exerzitien ,,zur Erlangung der Liebe*
(kurz ,,Ad amorem*), hdufig allerdings auch in Texte zur ,»Wahl“, in der der Ex-
erzitant aufgerufen ist, sein Leben (neu) zu ordnen.

Doch nicht allein in Einzelformulierungen, auch im Gesamtaufbau sind bei-
de Werke dhnlich: Die Exerzitien gliedern sich in vier ,,Wochen*; ihnen voran-
gestelltist das ,,Prinzip und Fundament* (ExNr. 23). In der ,,ersten Woche* der
Geistlichen Ubungen durchliuft der Exerzitant einen ProzeB der Selbsterfor-
schung. Wihrend der ,,zweiten Woche* wird das Leben Jesu bis Palmsonntag
betrachtet. Die Ubungen fiihren zur ,,Wahl“, der (Neu- -)Ordnung des eigenen
Lebens. Betrachtungsgegenstand der ,,dritten Woche* ist Jesu Passion. In der
»vierten Woche* werden die Erscheinungen des Auferstandenen betrachtet.
Sie gipfelt in der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe* (ExNr. 230ff).

Das Géttliche Milieu gliedert sich in drei Teile: Der erste Teil handelt von
der ,,Vergoitlichung des Tuns*, der zweite von der ,,Vergéttlichung des Erlei-
dens®, wobei zwischen den Passivititen des Wachsens und der Minderung un-
terschieden wird. An die ersten beiden Teile schlieBen sich weinige Gesamt-
durchblicke zur christlichen Askese* an. Der dritte Teil thematisiert ,,das gott-
liche Milieu®, d.h. seine Attribute, seine Natur und sein Anwachsen, und er
schlieBt mit einem Epilog zur ,,Erwartung der Parusie*.

* 1. Seidel, Das Gottliche Milieu Teilhards und die Exerzitien des Ignatius, in: Entschluss 50
(9+10/1995) 20.



Teilhards ,,Gottliches Milieu* und Ignatius’ Exerzitien 289

Die drei Teile des Essays konnen anniherungsweise mit der zweiten, dritten
bzw. vierten ,,Woche* der Exerzitien parallelisiert werden.

2. Nicht-Ubereinstimmungen

Gibt es ein Aquivalent zur ,ersten Woche“? Teilhard erklart: ,,Man wundere
sich (...) nicht, wenn dem moralischen Ubel, der Siinde, anscheinend ein so ge-
ringer Platz eingerdumt wird: von der Seele, mit der wir uns befassen, wird an-
genommen, daB sie sich bereits von den schuldhaften Richtungen abgewandt
hat” (DGM 17). Sein Essay setzt also bewuBt erst mit der ,,zweiten Woche* an.
Allerdings findet sich am Ende des dritten Teils ein kurzes Kapitel iiber “die
duBeren Finsternisse und die verlassenen Seelen®, in gewisser Parallele zur so-
genannten ,,Hollenbetrachtung** (ExNr. 65£f).

Das ,,Prinzip und Fundament* der Exerzitien ist den ,,vier Wochen* voran-
gestellt. Innerhalb des Exerzitientextes scheint es vor allem in den Ubungen zur
,»Wahl“ durch (z.B. ExNr. 169, 177). Teilhards ,»Fundament“-Adaptation (s.0.)
dagegen ist dem Teil iiber das Tun einverleibt. Obwohl es dort an zentraler
Stelle steht, wird die Denkfigur des ,,Fundaments* bereits im ersten Teil, erst
recht aber in den folgenden Teilen, zugunsten der Mystik von ,,Ad amorem*
verlassen.

Teilhards Ausfiihrungen zur Askese finden ihre Entsprechung am ehesten in
den Texten zur Wahl (und iiber die drei Menschengruppen, ExNr. 150ff) in der
»zweiten Woche*, stehen aber im Gortlichen Milieu, wie gesagt, erst im An-
schluf an den ersten und den zweiten Teil.

Teilhards Epilog zur Parusieerwartung hat in den Exerzitien keine Parallele.

Uber diese strukturellen Differenzen hinaus gibt es einen grundsitzlichen
inhaltlichen Unterschied: Wihrend sich der Aufbau der zweiten bis vierten Ex-
erzitienwoche am zeitlichen Ablauf des Lebens Jesn orientiert, werden im
Gottlichen Milieu die verschiedenen Seiten der menschlichen Existenz im all-
gemeinen abgehandelt.

3. Exerzitien als Methode
~Exerzitien sind wesentlich Ubungen*, wie Adolf Haas erklirt. ,, Ubungen sind

unter Methode und Beobachtung stehende Tiitigkeiten, die wachsend zu selbst-
verstindlichem Konnen hinzielen (...).* *

4 Haas, in: Ignatius von Loyola, 2.2.0. (Anm. 1), 123.



Johannes Seidel 290

Das Exerzitienbuch ist also kein Traktat iiber spekulative Gotteserkenntnis,
es geht auch nicht um methodenfreie ,,Gotteserfahrungen®, sondern es ist eine
Art ,experimenteller Vorschrift®, in deren Befolgung der , Ubende“ das finden
kann, wonach er sucht: Gottes Willen in der Ordnung des eigenen Lebens.”

,,Jch habe mich immer wieder unserem Herrn als eine Art Experimentierfeld
angeboten, damit er darin, im kleinen, die Vereinigung (...) der Liebe zu Gott
und der Liebe zur Welt, vollziehe — eine Vereinigung, ohne die es nach meiner
Uberzeugung kein Reich Gottes gibt*, schreibt Teilhard, wihrend er an seinem
Essay arbeitet.® Darin berichtet Teilhard iiber das Ergebnis dieses Experi-
ments: Das Buch gibt ,.eine einfache Beschreibung einer iiber einen ganz be-
stimmten Zeitraum beobachteten psychologischen Entwicklung® (DGM 17).

Ahnlich die Exerzitien: Sie sind, wie Emile Rideau erklirt, ,der Ausdruck
einer mystischen Erfahrung, die in Manresa beginnt und vielleicht ihren Gipfel
in der Vision von La Storta findet*; und weil er anderen Menschen einen dhn-
lichen Weg wiinscht, entwickelt er daraus eine Methode.” Ignatius geht also mit
seinem Exerzitienbuch einen entscheidenden Schritt weiter als Teilhard mit
dem Géttlichen Milieu, indem er seine ,,beobachtete psychologische Entwick-
lung” objektiviert und in Form eines Methodenbuches anderen Menschen
nutzbar macht. Teilhard dagegen geniigt es, Zeugnis zu geben von einer per-
sonlichen und urspriinglichen Erfahrung.® Seine Schrift ist also kein Metho-
denbuch wie die Exerzitien, sondern ein Essay, der existentiell wichtige The-
men behandelt und einige wichtige SchluBfolgerungen fiir die christliche
Askese zieht.

4. Unterschiedliche Weltbilder

Weitere Differenzen sind durch die unterschiedlichen Weltbilder von Ignatius
und Teilhard impliziert. Ignatius war Zeitgenosse des Kopernikus und starb
acht Jahre bevor Galilei geboren wurde. Er teilte die Weltsicht seiner Zeit. Fiir
Teilhard sind die Exerzitien insofern ,,unannehmbar geworden®, als ihnen die
Weite der heutigen Weltsicht fehlt. Er mochte die Christologie aus ihren ,.kin-
dischen Proportionen* befreien, ,.die Christologie gro8 machen®, sie den Di-
mensionen des heutigen Kosmos anpassen.’

5 J. Seidel, Reflexiones de un bidlogo. Método empirico de las Ciencias y método empirico
ignaciano, in: Manresa 61 (1989) 407f.

6 Brief, Dezember 1926, zit. in: I. Stierli, Pierre Teilhard de Chardin. Ein Leben aus dem
Geist des Ignatius von Loyola, in: Geist und Leben 45 (1981) 167.

7 E.Rideau, La pensée du Pére Teilhard de Chardin. Paris 1965, 461.

8 Ebd. 462.

® Notizen 8.2.1950, 12.2.1950, 29.8.1950, zit. in: J. Laberge, Pierre Teilhard de Chardin et
Ignace de Loyola. Les notes de retraite (1919-1955). Paris 1973, 20f.



Teilhards ,,Gottliches Milieu™ und Ignatius’ Exerzitien 291

Teilhard will keine neue Spiritualitéit schaffen, fiihrt aber in die Spiritualitét
ein neues Element ein, das in sich selbst nicht spirituell ist: Die Bedeutung der
Zeit und des Raumes.'® Schopfung ist koextensiv zur Dauer der Welt, sie setzt
sich fort. ,,Dauer” meint nicht physikalische Zeit, sondern gefiillte Zeit, eine
dem Kosmos in seinem Werden innere Dimension. Organizitét erscheint als
neue Seite des Universums. Der Evolutionsbegriff in seiner auf den Gesamt-
kosmos erweiterten Form verwebt sdmtliche Phinomene in der Dauer. Der Be-
griff der organischen Zeit zwingt dazu, das gesamte Feld unserer Erfahrungen
neu zu ordnen. Beim Ubergang von einem statischen Kosmos, wie Ignatius ihn
kannte, zu einem kosmischen EvolutionsprozeB3, wie er fiir das heutige Wirk-
lichkeitsverstdndnis grundlegend ist, verdndern sich Struktur, Position und Zu-
sammenhang sdmtlicher ,,geschaffenen Dinge* (einschlieBlich des Menschen)
und damit die Natur der ,.Mittel” und des ,,Wihlenden“. In einem statischen
Weltbild stehen die Dinge unverbunden nebeneinander, in einem evolutiven
Weltbild bilden sie ein Kontinnum.

5. Der Mensch als Mit-Schopfer

Weitere Grundziige, die unser Weltbild von dem des Ignatius unterscheiden,
sind die Perspektiven des unermeBlich GroBen, die unermefliche Zahl, die un-
ermeBliche Dauer. In den zeitlichen und raumlichen Dimensionen des heutigen
Kosmos verschwinden der Mensch und sein Handeln gleichsam zur Bedeu-
tungslosigkeit. Fiir viele Menschen ,.enthiillt die Welt sich als zu gro8. In ei-
nem derartigen Ganzen ist der Mensch verloren — er zéhlt nicht” (DGM 20).

Die gleichsam quantitative Bedeutungslosigkeit des Menschen und seines
Handelns ist bei Teilhard qualitativ dadurch abgefangen, dal der Mensch mit
seinem Handeln Teil der in vollem Gang befindlichen Evolution ist. In einer als
Schopfung verstandenen unabgeschlossenen Evolution kommt dem geschicht-
lichen Handeln des Menschen gottlicher Wert zu: Es dient nicht nur der mora-
lischen Bewihrung, sondern in seinem, und sei es noch so kleinen, Werk tritt
der Mensch dem Schopfer als Mitarbeiter zur Seite. Als Mit-Schopfer im Voll-
sinn des Wortes erschafft und veréndert er die Dinge und sich selbst. ,,Im Tun
verwachse ich zunichst mit der schopferischen Macht Gottes; ich falle mit ihr
zusammen; ich werde nicht nur ihr Werkzeug, sondern ihre lebendige Verldn-
gerung® (DGM 46).

In einer statischen Welt, die Gott einstmals geschaffen hatte — ,,creatio con-
tinua* bedeutete lediglich ,,Erhaltung im Sein“'' — konnte der Mensch nicht da-

' H. de Lubac, Teilhard de Chardins religiése Welt. Freibung 1969, 26.

""" Vgl. K. Schmitz-Moormann, Pierre Teilhard de Chardin: Evolution — die Schipfung Got-
tes. Mainz 1996, 95



Johannes Seidel 292

zuhin geschaffen sein, Mit-Schopfer zu sein, weil die Schépfung ,fertig* vor-
lag. Das primére Existenzziel des Menschen wurde darin gesehen, Gott fiir sei-
ne Werke zu loben. Der Mensch bewihrte sich im Umgang mit den geschaffe-
nen Dingen. Gebrauch und Nichtgebrauch der Dinge, Weltzugewandtheit und
Weltflucht waren prinzipiell gleich-wertige Alternativen. Was fiir den Einzel-
nen hier und jetzt anstand, war Gegenstand der Wahl. Jedenfalls trug der
Mensch keine Verantwortung fiir das Gelingen der Schopfung Gottes — oder
nur insofern, als er das gottgegebene Paradies zersttren konnte, statt es zu be-
wahren.

In einer unfertigen, ja unvollkommenen (!) Schépfung hingegen, so Teil-
hard, ist es das primédre Existenzziel des Menschen, Gott als Mit-Schopfer zu
dienen. Der Mensch bewihrt sich, indem er, seinem Existenzgrund entspre-
chend, die Evolution vorantreibt. Gebrauch und Nichtgebrauch der Dinge,
Weltzugewandtheit und Weltflucht sind prinzipiell nicht gleichwertig, sondern
Weltflucht ist ,,Fahnenflucht* (vgl. DGM 56) vor dem Ziel, auf das hin der
Mensch geschaffen ist. Anders als in einer fertigen Schopfung bedeuten Di-
stanz zur Welt oder Entsagung Untreue gegeniiber dem Schépfer. Das Gelin-
gen der unabgeschlossenen Schopfung Gottes wird in die Mit-Verantwortung
des Menschen gestellt. ,.Der Wille zum Gelingen, eine gewisse leidenschaftli-
che Liebe zum hervorzubringenden Werk, sind integraler Teil unserer ge-
schopflichen Treue. Damit erweist sich die Ehrlichkeit, mit der wir Gott den
Erfolg wiinschen und erstreben, als ein neuer Faktor (...)* (DGM 46f).

6. Die Diaphanie Gottes

GemiB dem christlichen Dogma begegnet Gott dem Menschen und seiner Er-
kenntnis nicht ,,rein®, sondern immer ,,mit Materie umhiillt®, als Inkarnierter.

Fiir Teilhards Spiritualitit ist der Begriff der ,,Diaphanie Gottes* zentral. Er
ist ahnlich, aber nicht identisch mit dem Bild von der Sonne und den abstei-
genden Strahlen aus ,,Ad amorem* (ExNr. 237).

Wird die Schopfung — traditionell — so verstanden, dal Gott die Dinge (und
die Menschen) “direkt” und isoliert erschaffen hat, so stehen Dinge und Men-
schen in einer ,,unmittelbaren* (Schépfungs-)Beziehung zu Gott, sind aber un-
tereinander nur duferlich (raum-zeit-méBig) aufeinander bezogen. Gott ist
»epiphan‘. Bildlich gesprochen: Die Sonne scheint ,,auf* die Dinge und Men-
schen, die, ,,genetisch* unabhéngig voneinander, unverbunden nebeneinander
stehen.

Evolutiv verstanden stellt sich die Schopfung dagegen als ein einziger, das
Wirklichkeits-Ganze betreffender, vor allem unabgeschlossener Akt Gottes
dar, in dem die Einzeldinge ,,genetisch®, d.h. innerlich miteinander verbunden



Teilhards ,,Gottliches Milieu™ und Ignatius’ Exerzitien 293

sind und ,,nur ,indirekt”, im Kontinuum mit allen anderen Dingen, in Bezie-
hung zu Gott stehen. Gott ist, so Teilhard, ,,diaphan®, scheint ,,durch* die Mo-
mente des Kontinuums vermittelt in den evolutiv miteinander verwobenen
Phinomenen auf. ,,Wenn es erlaubt ist, ein heiliges Wort leicht abzuwandeln,
wiirden wir sagen, das grole Geheimnis des Christentums sei gerade nicht das
Erscheinen, sondern die Transparenz Gottes im Universum. O ja, Herr, nicht
nur der Strahl, der streift, sondern der Strahl, der durchdringt. Nicht Deine Epi-
phanie, Jesus, sondern Deine Diaphanie (...). Die Wahrnehmung der gottlichen
Allgegenwart ist wesentlich ein Schauen, ein Kosten, d.h. eine Art Intuition
(...). Sie 148t sich also nicht unmittelbar durch irgendeine Beweisfithrung oder
durch irgendeinen menschlichen Kunstgriff erhalten* (DGM 156f).

Daraus folgt, daB fiir Teilhard die Fahigkeit zo sehen entscheidend ist: Er
,.mochte lehren, Gott iiberall zo sehen® (DGM 21). Und 1943 schreibt er: ,,.Das
wahre Fundament besteht nicht in der logischen Beziehung der Exerzitien (selbst
wenn diese der Raum-Zeit angepaft ist). Diese Beziehung ist evident ... Was uns
fehlt, ist der Sinn fiir die Wirklichkeit Gottes (...). Als Vor-Fundament benotigte
man eine Betrachtung iiber Domine, fac me videre, — fac me Te videre!* 2 Das
wahre Fundament fiir Teilhard ist also eine Lehre des Sehens oder Schauens.

7. Diaphanie und ,,Wahl*

In etwas unterschiedlicher Weise verwendet Teilhard den Begriff oder das Bild
der ,,Diaphanie” fiir den Wahlproze8. Fiir einen Menschen werden gerade die-
jenigen Dinge durchscheinend, die sich auf seinem Weg za Gott befinden. Fiir
jemanden, der sich an einer evolutiv-geschichtlich- biografisch anderen Positi-
on befindet, werden es andere Dinge sein, in denen Gott aufscheint. In welchen
Dingen wem wann Gott aufscheint, hiingt von deren natiirlicher Position und
der des jeweiligen Menschen im evolutiv-geschichtlichen Gesamtprozel ab.
»tellen wir uns in den Tiefen des Meeres einen Taucher vor, der zum Tages-
licht emporzusteigen versucht. Oder aber denken wir uns auf dem Hang eines
vom Nebel umhiillten Berges einen Wanderer, der dem von Licht umfluteten
Gipfel zustrebt. Fiir jeden dieser beiden Menschen wird der Raum in zwei mit
entgegengesetzten Eigenschaften behaftete Bereiche eingeteilt: der eine nach
riickwirts und unten erscheint immer dunkler: der andere nach vorn und oben
wird immer heller. (...) Und die Grenze zwischen diesen beiden Bereichen ist
wesentlich relativ und beweglich. Was fiir meinen Bruder, der unter oder neben
mir aof dem Berge ist, gut, heiligend, geistig ist, ist vielleicht schlecht, ver-

12" Brief, 30.10.1943, zit. in: H. de Lubac, Der Glaube des Teilhard de Chardin. Wien 1968,
90.



Johannes Seidel 294

derblich, materiell fiir mich selbst. Was ich mir gestern gestatten muBte, muf
ich mir vielleicht heute verweigern” (DGM 117-120). Zu ,,wihlen* sind sol-
che Dinge, in denen (und nur solange wie) der ihnen jenseitige Gott aufscheint,
andere Dinge nicht. Gott ist fiir uns (bis zur Parusie jedenfalls) nur in den Din-
gen zu finden. Sofern er in ihnen aufscheint, sind sie ,,Ziel*.

In der Ziel-Mittel-Begrifflichkeit des ,,Fundamentes* (ExNr. 23) und der
,»Wahl“ (ExNr. 169, 177) scheint Gott nicht im Ding auf; das Ding ist nicht das ei-
ne Mal , transparent* und das andere Mal ,,nicht transparent”, sondern es ist im-
mer gleich. Das Ding trigt seinen Wert nicht in sich; es wird nicht wegen der
Gottlichkeit in ihm geliebt, sondern es wird wegen seiner Brauchbarkeit fiir das
ihm duBerliche Ziel in Anspruch genommen. ,,Die Differenz* zu Ignatius, erkbzrt
Laberge, ,,ergibt sich aus dem Platz, den Christus in der Welt einnimmt. Sicher,
Ignatius besitzt einen geschirften Sinn fiir die Gegenwart Gottes in der Welt, wie
die Betrachtung ,Ad Amorem' groBartig zeigt. Aber der ignatianische Christus ist
eher anferhalb, im Angesicht der Welt situiert. Teilhard dagegen sieht Christus
im Milieu, ,mittels‘ der Welt, als deren Seele, Anziehungspol und Krénung.“!?

Der Grund fiir die unterschiedliche Darlegung der ,,Wahl* im Géttlichen Mi-
lieu einerseits und den Exerzitien anderseits ldft sich dahingehend zusammen-
fassen: Ignatins behandelt die Wahl vor allem mit der Ziel-Mittel-Begrifflichkeit
des ,,Fundamentes‘ (aber nicht nur, siche z.B. ExNr. 175 und 176), Teilhard da-
gegen vor allem mit der ans ,,Ad amoren‘ entwickelten Diaphanie-Begrifflich-
keit. Die Ziel-Mittel-Begrifflichkeit geht von indifferenten Dingen (ExNr. 170)
aus, denen gegeniiber Indifferenz einzuiiben ist’*. In der Diaphanie-Begrifflich-
keit hat der Indifferenz-Begriff streng genommen keinen Platz, da die Dinge mir
nicht indifferent erscheinen, sondern immer schon so, da entweder Gott in ih-
nen avfscheint oder aber nicht aufscheint. Teilhard spricht vermittelnd von ,,lei-
denschaftlicher Indifferenz® (DGM 140, vgl. franzosischen Originaltext) — ein
innerhalb seines Ansatzes widerspriichlicher Begriff, den er spiter durch den
konsistenteren Begriff ,,leidenschaftliche Adhision* ersetzt!>.

13 J. Laberge, a.a.0. (Anm. 9), 31.

'Y Hier ist es wichtig zn sehen, daB Ignatius mit ,Indifferenz* nicht — wie es der dentsche
Sprachgebrauch nahelegt — , Beliebigkeit“, ,,Belanglosigkeit* oder eine ,,mir-ist-alles-egal ‘-
Mentalitdt meint, sondern, auf die zur Wahl stehenden Dinge bezogen, ,,Gleich-wertigkeit*,
und, anf den eine Wahl treffenden Menschen bezogen, ,,Gleich-miitigkeit* — wichtig ist beide
Male das ,.gleich®, und das anch nuor, solange der WahlprozeB anhilt.

15 Zit. in: J. Laberge, a.a.0. (Anm. 9), 78. - Im Ergebnis gibt es keinen Unterschied zwischen
Ignatius und Teilhard, wohl aber in der Logik ihrer Begrifflichkeiten. Um einen Vergleich zu
gebrauchen: 3 x 4 ist ebenso 12 wie 2 x 6. Nur: Mischt man die Faktoren, z.B. 3 x 6, so kommt
man zu einem anderen Ergebnis. Ignatius und Teilhard haben unterschiedliche Begrifflichkei-
ten mit gleichem Resultat, ndmlich Gottes Willen je individuell zu snchen und zu finden. Ig-
natins’ Ziel-Mittel-Begrifflichkeit bedingt den Begriff der Indifferenz. Teilhards Diaphanie-
Begriff bedingt den Begriff der leidenschaftlichen Adhasion. Versucht man hingegen, beide
Terminologien zu mischen, so ,,geht die Rechnung nicht auf*.



Teilhards ,, Gottliches Milieu“ und Ignatius’ Exerzitien 295

8. Mentalitdtsunterschiede

SchlieBlich ist auf den unterschiedlichen 6kologischen ,,Beigeschmack* beider
Begrifflichkeiten hinzuweisen. Die Ziel-Mittel-Begrifflichkeit, zumal inner-
halb eines statischen Weltbildes, kommt dem technisch-instrumentellen Den-
ken der Neuzeit entgegen. Geschopfe sind Dinge, die unter dem Gesichtspunkt
ihrer Brauchbarkeit fiir das Ziel beurteilt werden.

Die Diaphanie-Begrifflichkeit dagegen, zumal wenn man die Wirklichkeit
als einen evolutiven Gesamtproze versteht, harmoniert mit dem organisch-
ganzheitlichen Empfinden der Gegenwart. Die anderen Dinge sind Mit-Ge-
schopfe. Zusammen mit ihnen miissen wir uns vollenden. ,,Die ,Kreatur® ist
nicht bloB ein ,Instrument zum Gebrauch‘, sondern vielmehr ein ,Ko-element®,
zu integrieren durch die im Werden begriffene Menschheit, wo die alte Ge-
geniiberstellung Erde-Himmel verschwindet (oder sich korrigiert) in die neue
Formel: ,Zum Himmel durch die Vollendung der Erde*.*!¢

16 Recherche, travail et adoration, 1955, zit. in: E. Rideau, a.a.0. (Anm. 7), 516.





