
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Rechtfertigungslehre und Exerzitien 
•Die gegensätzliche Auslegung und Anwendung der biblischen Botschaft von der 
Rechtfertigung waren im 16. Jh. ein Hauptgrund für die Spaltung der abendländi- 
schen Kirche, was sich auch in Lehrverurteilungen niedergeschlagen hat. Für die 
Überwindung der Kirchentrennung ist darum ein gemeinsames Verständnis der 
Rechtfertigung grundlegend und unverzichtbar." Diese Feststellung ist zu lesen in 
der Gemeinsamen Erklärung von Lutherischem Weltbund und Vatikanischem Ein- 
heitsrat (GE). Ihre abschließende Fassung liegt seit Anfang 1997 vor und ist im 
Wortlaut samt Quellen in Herderkorrespondenz 51 (4/1997) 191-200 veröffentlicht. 
Nach Ansicht jener Kreise, die die GE vorlegen, hat der ökumenische Dialog seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil einen solchen Stand erreicht, daß von einer deut- 
lichen Annäherung hinsichtlich der Rechtfertigungslehre gesprochen werden kann. 
In der GE wird ein Konsens in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre formu- 
liert, •in dessen Licht die entsprechenden Lehrverurteilungen des 16. Jahrhunderts 
heute den Partner nicht treffen" (a. a. O. 193, 2). 

Der Generalsekretär des Lutherischen Weltbundes (LWB) stellte mit der Zusen- 
dung der GE an die Mitgliedskirchen an diese die Frage, ob sie entsprechend dem 
Ergebnis der GE dem zustimmen, •daß die Lehrverurteilungen der Lutherischen Be- 
kenntnisschriften hinsichtlich der Rechtfertigung die Lehre der römisch-katholi- 
schen Kirche über die Rechtfertigung ... nicht mehr treffen". Bis 1. Mai 1998 soll- 
ten die Stellungnahmen der Mitgliedskirchen vorliegen, in denen die GE teils Zu- 
stimmung findet, aber auch Widerspruch weckt. Die deutschen Mitgliedskirchen des 
LWB, die im •Deutschen Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes" zusam- 
mengeschlossen sind, vermögen in ihrer Beschlußvorlage der GE lediglich •Über- 
einstimmungen in der Rechtfertigungslehre" (zitiert nach Herderkorrespondenz 52 
[3/1998] 133) abzugewinnen, keineswegs einen Konsens in Grundwahrheiten der 
Rechtfertigungslehre. Die GE ist für sie •eine gute Grundlage für die ökumenische 
Weiterarbeit und ein wichtiger Schritt auf dem Weg zu einer vertieften Kirchen- 
gemeinschaft". 

Die Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern (ELKB) ist in ihrer Stellungnahme 
von Ende November 1997 (die Ende April 1998 noch einmal bestätigt wurde) einen 
deutlichen Schritt weitergegangen. Sie bejaht den in der GE formulierten Grund- 
konsens, Unterschiede im Rechtfertigungsverständnis gehören der Sprache, der 
theologischen Ausgestaltung und Akzentsetzung an, sind tragbar und heben den 
Konsens nicht auf. Es wird auch der Wunsch geäußert, einen •differenzierten Kon- 
sens" im Blick auf die Lehre von der Kirche, vom Amt und von den Sakramenten 
sowie von der Beziehung zwischen Rechtfertigung und Sozialethik zu erarbeiten. 

Mittlerweile haben 30 von 122 stimmberechtigten LWB-Mitgliedskirchen zuge- 
stimmt. So ist die Hoffnung begründet, daß noch in diesem Jahr die GE in irgend- 



Aus dem Leben der Kirche 305 

einer Weise offiziell und verbindlich von der katholischen Kirche und den im LWB 
vertretenen lutherischen Kirchen angenommen wird. Damit besteht Aussicht, daß 
der seit dem Reichstag zu Regensburg im Jahre 1541 währende Streit um die Uni- 
onsformel •Der lebendige, das heißt mit Liebe verbundene Glaube rechtfertigt" ein 
Ende findet und der damalige päpstliche Legat Gasparo Contarini (t 1542) rehabi- 
litiert werden könnte. Er hatte diese Unionsformel als Legat angenommen, wurde 
aber, ehe er nach Rom zurückgekehrt war, dort der Häresie verdächtigt. (S. Hubert 
Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. II, 141 und Bd. F, 308.) Dr. Wolfgang 
Dietzfelbinger, der Autor des folgenden Beitrages*, ist Rektor des Pastoralkollegs 
der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern in Neuendettelsau, das für die Fort- 
bildung von Pfarrerinnen und Pfarrern eingerichtet ist. Meines Erachtens streicht er 
in seinem Beitrag heraus, daß Ökumene nicht nur in der Erörterung und Diskussion 
der theologischen Positionen geschieht. Durch die seit 1991 jährlich stattfindenden 
Exerzitien im Pastoralkolleg (vgl. den Bericht in GuL 68 [4/1995]) geschieht eine 
nicht zu unterschätzende Form von Ökumene in der praxis pietatis, gewiß ein 
•wichtiger Schritt auf dem Weg zu einer vertieften Kirchengemeinschaft". 

Andreas Falkner, Frankfurt, im Auftrag der Redaktion 

Am 28. November 1997 hat unsere Landessynode in Schweinfurt die Gemeinsame 
Erklärung zur Rechtfertigungslehre (GE) nach sorgfältiger Einführung und gründ- 
licher Diskussion einstimmig angenommen1. Sie hat sich damit dem Konsens zahl- 
reicher Kirchen aus dem Weltluthertum angeschlossen. Zugleich jedoch entstand 
ein Streit um die GE, dessen Dokumentation mittlerweile auf bisher acht stattliche 
Hefte angeschwollen ist2. Unter den vielerlei Gesichtspunkten, die darin erörtert 
sind, scheint mir freilich ein wesentlicher bisher zu fehlen. Er ließe sich formulie- 
ren als die Frage: Welche Lebenswirklichkeit ist es eigentlich, die Katholiken und 
Lutheraner in der GE miteinander beschreiben? Welche geistliche Erfahrung hat 
darin ihren Niederschlag gefunden? 

Von der Geschichte der Rechtfertigungslehre her ist diese Fragestellung legiti- 
miert, ja gefordert. Bei Luther, auf den die reformatorische Gestalt dieser Lehre 
zurückgeht, liegt der Zusammenhang klar zutage3. In Ausdrücken, die mit höchstem 
Affekt geladen sind, erinnert er sich mehrfach an sein Durchbruchserlebnis, zuletzt 
ein Jahr vor seinem Tod. Das Wort von Gottes Gerechtigkeit habe einstmals in sei- 

* Zugleich veröffentlich in: •Korrespondenzblatt", herausgegeben vom Pfarrerinnen- und 
Pfarrerverein in der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Nr. 6, Juni 1998. 
1 Verhandlungen der Landessynode der ELKB, Synodalperiode 1996/2002,4. ordentliche Ta- 
gung (99) Schweinfurt vom 23. bis 28. November 1997: Beschluß S. 178, vgl. auch das Stich- 
wort •Gemeinsame Erklärung ..." im Sachverzeichnis S. 274. 
2 epd-Dokumentation zur •Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre" und zur Kon- 
troverse: 38/97 v. 25. 8. 1997; 46/97 (1) v. 27. 10. 1997; 49/97 (2) v. 17. 11. 1997; 1/98 (3) v. 
2. 1. 1998; 3/98 (4) v. 1. 2. 1998; 7/98 (5) v. 9. 2. 1998; 11/98 (6) v. 9. 3. 1998; 
15/98 (7) v. 30. 3.1998 
3 Das folgende nach Heiko A. Oberman, Luther, Mensch zwischen Gott und Teufel. Severin 
und Siedler oJ (1982), S. 161/162 



Aus dem Leben der Kirche 306 

nem Herzen wie ein Donnerschlag gewirkt und ihn mit großem Haß erfüllt, dem 
Paulus sei er deshalb von Herzen feind gewesen. Jetzt aber halte er dieses Wort mit 
großer Liebe als das allerliebste hoch. Die entsprechende Stelle bei Paulus sei ihm 
die Pforte des Paradieses gewesen, und er wurde getröstet. Diese Umkehrung, diese 
Entdeckung setzte bei Luther eine Flut von angestauten Erkenntnissen frei. Sie ist 
bei ihm das geistliche Ereignis, das sich in seiner Rechtfertigungslehre entfaltet. 
Was er fortan von Kanzel und Katheder verkündigt, hat seinen Ursprung in einer 
tiefen spirituellen Erfahrung, die er biblisch überprüft und anreichert, entfaltet und 
für seine Hörer nutzbar macht. Das beständige Miteinander von gelebter und ge- 
lehrter Rechtfertigung, der wechselseitige Bezug von Frömmigkeit und Theologie 
ist ihm selbstverständlich. Aus seiner mittelalterlich-mönchischen Tradition kennt 
er es nicht anders. 

Mißverhältnis zwischen Lehre und Erfahrung 

Dieser Konnex begann sich schon kurz nach Luthers Tod mehr und mehr zu lösen. 
Man spricht von einer Frömmigkeitskrise nach 15604. Die Rechtfertigungslehre 
wurde zwar konserviert und verbal festgehalten, aber zunehmend weniger geistlich 
praktiziert. Dieses auch von den Zeitgenossen empfundene Manko suchte man auf- 
zufüllen durch Rückgriff auf Luthers Gebete einerseits und auf die mittelalterlich- 
mystische Erbauungsliteratur andererseits. Hier sind im Bereich des Luthertums die 
Namen von Johann Arndt (mit seinem Einfluß auf Paul Gerhardt) und Philipp Ni- 
colai zu nennen. Aber schon zwei Generationen nach Luther, zu Anfang des 17. 
Jahrhunderts, war das krasse Mißverhältnis nicht mehr zu verkennen: die gelebte 
und praktizierte Rechtfertigung wurde zum schmalen Rinnsal, das, auf die Gesamt- 
kirche gesehen, immer dünner wurde und in den Pietismus einmündete. Die Lehre 
aber schwoll an zu einem immer mächtiger werdenden Strom. 

Unter diesem Realitätsschwund leidet in der lutherischen Kirche die Rechtferti- 
gung bis heute. Sie wird zwar in den Hörsälen und Büchern unermüdlich behauptet 
und vor allem zur Abgrenzung gegenüber dem Katholizismus gehandhabt. Aber wer 
Jahr für Jahr wenigstens zum 31. Oktober den Menschen der Gegenwart davon pre- 
digen soll, dabei deren Lebenswirklichkeit erreichen und nicht über die Köpfe hin- 
weg reden will, der weiß von der enormen Schwierigkeit, ja Unmöglichkeit dieses 
Unterfangens. Ein theologischer Streit jedoch mit Für und Wider etwas, das es nicht 
mehr gibt, muß notwendig zum Geisterkampf werden. Historische, dogmatische, 
kirchenpolitische Ansichten werden abgetauscht, aber die haben keine Bodenhaf- 
tung. Argumente werden erhoben und verworfen, aber das wirkt willkürlich, weil 
sie nicht durch geistliche Erfahrung begründet werden können. 

Das Dilemma zeigt sich noch von einer anderen Seite. Die GE teilt das übliche 
Schicksal ökumenischer Papiere: Sie dringen über einen kleinen Kreis von Exper- 
ten nicht hinaus und sind den christlichen Gemeinden kaum zu vermitteln. Die Aus- 

4 Zum folgenden Winfried Zeller, Über das Verhältnis der lutherischen Reformation zur My- 
stik, in: Herausforderung: Religiöse Erfahrung. Hrsg. v. Horst Reller und Manfred Seitz Göt- 
tingen 1980, S. 97-125. 



Aus dem Leben der Kirche 307 

einandersetzung freilich, die bis in Tageszeitungen hinein geführt worden ist, hat für 
die GE dann doch eine gewisse Aufmerksamkeit erzeugen können. Man hat gele- 
gentlich nach diesem Dokument gefragt, ich habe es immer wieder zur Verfügung 
gestellt. Sind die spröden Darlegungen gelesen worden? Hat irgend jemand an der 
einen oder anderen Stelle gemerkt: tua res agitur? Da wird etwas beschrieben, was 
deinen Glauben, was dein Leben vor Gott betrifft? Ich habe diesbezüglich niemals 
Echo bekommen, sondern nur festgestellt: bevor die Leute pro oder contra GE Stel- 
lung nehmen, müßten sie dazu gebracht werden, sie überhaupt zu lesen. Die eigent- 
liche Aufgabe ist die Motivation, und die ist so schwierig, weil nicht einleuchtet, 
was die wenigen Seiten mit mir zu tun haben könnten. 

Denn das Ich der persönlichen Erfahrung darf hier nicht ungestraft übergangen 
werden. Es ist die unverzichtbare erste Stufe, die dem Wir vorausgehen muß, in das 
die GE ihre bekennenden Sätze kleidet. Nicht umsonst sind Luthers Berichte über 
seine Urerfahrung der Rechtfertigung alle in Ichform gehalten. Das gemeinsame Be- 
kenntnis einer oder in unserem Fall zweier Kirchen muß sich auf das Bekenntnis 
einzelner stützen können, die das Gesagte persönlich von sich bezeugen. Wo dieser 
Rückhalt zu schwach ist oder ganz fehlt, wird es zu einer Hülse ohne Füllung. Und 
ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daß die eigentliche Verlegenheit an 
dieser Stelle liegt und der theologische Streit weithin dazu dient, sie zu überspielen. 

Von daher versuche ich, die GE im geistlichen Leben heutiger Christen zu veror- 
ten, und halte Ausschau nach Glaubenserfahrungen, die sich die Sätze der GE als 
Beschreibung gefallen lassen und umgekehrt diese Sätze mit Leben erfüllen, ihnen 
Realitätsbezug vermitteln. Wenn ich dabei konfessionelle Grenzen vernachlässige, 
so befinde ich mich nicht nur in der guten Gesellschaft von Luthers Epigonen im 
ausgehenden 16. Jahrhundert. Ich folge damit meiner eigenen Erfahrung und der im 
letzten Jahrzehnt gewonnenen Überzeugung, daß lebendiger Glaube und geistliches 
Leben quer durch die Konfessionen zu finden ist. •Wenn du spirituelle Fortbildung 
willst, dann mußt du zu den Katholiken gehen", hat man mir zu Beginn des Pasto- 
ralkollegs gesagt. Ich hab's getan, praktiziere seither regelmäßig die ignatianischen 
Exerzitien für mich und bringe sie auch in unserem Kursangebot, von dem mittler- 
weile mehr als 100 Frauen und Männer Gebrauch gemacht haben. So steht für die 
Probe aufs Exempel der GE ein gewisses Erfahrungsfeld zur Verfügung. 

Rechtfertigung geistlich verankert 

Wer sich im Pastoralkolleg für die Exerzitien anmeldet, erhält zunächst ein Merk- 
blatt. •Der Exerzitant verbringt die ganze Zeit (acht Tage) in Stille und Schweigen", 
heißt es darin. Es wird erwartet, daß er •täglich mehrere Stunden der persönlichen 
Schriftbetrachtung, dem Gebet und der Besinnung widmet. Auch die Zeit zwischen 
den ausdrücklichen Gebets- oder Meditationszeiten soll von zerstreuender Beschäf- 
tigung und fremden Zwecken freigehalten und entspannender, ruhiger Erholung ge- 
widmet werden. Auch die Mahlzeiten werden schweigend eingenommen. Entschei- 
dend ist, daß die Sehnsucht nach Gott, die Hoffnung auf sein Wirken und die Be- 
reitschaft, sich diesem Wirken auszusetzen, vorhanden sind. Vor einer endgültigen 
Vereinbarung wird der Teilnehmer/die Teilnehmerin zu einem Vorgespräch mit 



Aus dem Leben der Kirche 308 

dem in Aussicht genommenen Begleiter eingeladen. Die endgültige Entscheidung 
für die Exerzitien wird deshalb von beiden Seiten erst nach dem Vorgespräch ge- 
troffen." 

Dies einige Sätze aus dem Merkblatt, das bei dem Vorgespräch freundlich erläu- 
tert wird und den Charakter eines Kontraktes bekommt. Wenn die Exerzitanten ein- 
treffen, sind im Haus entsprechende Rahmenbedingungen geschaffen: Die üblichen 
Zeitungen und Zeitschriften liegen diesmal nicht auf, die sonst so geliebte Sauna ist 
verschlossen, Telefonanrufe hin und her sollten möglichst unterbleiben. Der Fern- 
seher hat während der Woche ganz von selber seine Ruhe. 

Eine beachtliche Liste von Maßnahmen, die sich dafür bewährt haben, daß die 
Exerzitien ihre Wirkung möglichst störungsfrei entfalten. Oder soll man sagen: von 
Bedingungen, ohne die man sie nicht antreten kann? Aber das ist sozusagen nur die 
eine Hälfte, die von der Seite der Anbieter her. Soll etwas Sinnvolles werden, so 
muß sie durch das Verhalten der Exerzitanten ergänzt werden, die das vorgängige 
Vertrauen haben, daß die Regeln zweckmäßig sind, und sich darauf einlassen. Diese 
Korrespondenz stellt sich alsbald ein; beim gemeinsamen Abschlußgespräch wird 
sie nicht selten dankbar anerkannt. 

An diese Stelle passen die Ausführungen, die die GE3 über Unvermögen und 
Sünde des Menschen macht. •Wenn Katholiken sagen, daß der Mensch bei der Vor- 
bereitung auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustimmung zu 
Gottes rechtfertigendem Handeln .mitwirke', so sehen sie in solch personaler Zu- 
stimmung selbst eine Wirkung der Gnade und kein Tun des Menschen aus eigenen 
Kräften" (20). Wenn demgegenüber Lutheraner •betonen, daß der Mensch die Recht- 
fertigung nur empfangen kann (mere passive), so verneinen sie damit ... nicht sein 
volles Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort Gottes selbst gewirkt wird" (21). 

Solche Sätze bekommen durch das Setting der Exerzitien Fleisch und Blut. Die- 
ses umgekehrt wird durch die GE theologisch qualifiziert. Wobei ich nicht anstehe, 
dieses Setting •Vorbereitung auf die Rechtfertigung" zu nennen - denn wo sonst 
sollte ich die für mich zu erfahren hoffen als auf der Exerzitienwoche? Und dann 
beginnt schon das Gespräch über den wichtigen Punkt der menschlichen Mitwir- 
kung, die also selbst schon Wirkung der Gnade ist und kein Tun des Menschen aus 
eigenen Kräften sein darf. Gleichwohl will sie gut geplant, liebevoll vermittelt und 
geduldig durchgeführt werden. Denn das mere (reine, bloße) passive schließt das 
volle personale Beteiligtsein im Glauben nicht aus. So kann dieses erste Zen- 
tralthema der Rechtfertigung nach den gemachten Erfahrungen erörtert werden, wo- 
bei die mitgebrachten Prägungen eine Rolle spielen und innerhalb eines gewissen 
Bereichs die Akzente auch verschieden gesetzt sein können. In jedem Fall ist schon 
im Stadium der Vorbereitung mit der GE ein Kriterium für das eigene Tun und 
Nichttun gegeben, für die Einschätzung dessen, was in unseren Kräften steht und 
was jenseits von ihnen allenfalls zu erhoffen und zu erbitten ist. 

5 Text nach Verhandlungen ... a.a.O, S. 243-247 



Aus dem Leben der Kirche 309 

Heilsgewißheit - keine Heilssicherheit 

Worauf es dann bei den Exerzitien selbst immer wieder ankommt: beharrlich bei der 
Sache zu bleiben, beim Schriftstudium, der Meditation, dem Gebet; die Wiederho- 
lung der einzelnen Übungen ist unabdingbar. Aber ist der Mensch nicht •unfähig, 
sich von sich aus Gott um Rettung zuzuwenden oder seine Rechtfertigung vor Gott 
zu verdienen oder mit eigener Kraft sein Heil zu erreichen" (19)? Oft genug wird 
sich diese Erkenntnis bestätigen: Wenn die Trostlosigkeit trotz aller Anstrengung 
nicht schwindet, wenn Gott verborgen bleibt, wenn ich bedrückend erlebe, daß sich 
geistlich nichts erzwingen läßt. Und dann ereignet sich doch auch das andere: daß 
ein Schriftwort oder Gesangbuchvers zu leuchten beginnt, daß ein Gebet Resonanz 
findet, daß das Herz Trost empfängt. So wenig ein solches Glück von der voraus- 
gehenden Beharrlichkeit einfach unabhängig ist, so wenig meine ich, ich hätte es 
durch sie fertiggebracht, •Rechtfertigung vor Gott zu verdienen" (19), oder einen 
Beitrag zur Rechtfertigung zu leisten, dessen ich mich vor Gott rühmen könnte (27). 
•Gott selber bewirkt den Glauben, indem er durch sein schöpferisches Wort solches 
Vertrauen hervorbringt" (26) - darüber staune ich rückblickend, wo immer es dazu 
gekommen ist. Darüber freue ich mich, weil ich es zwar mit allen Fasern meines In- 
neren gewünscht, aber zugleich gemerkt habe, daß dieses Wünschen nichts gehol- 
fen hätte ohne die Wirkung von Gottes Seite her. Es ist eine besondere Qualität der 
GE, daß sie die beiden Aspekte behutsam berücksichtigt und aufeinander abstimmt, 
die im geistlichen Leben stets erkennbar sind: den sozusagen katholischen Aspekt 
der personalen Beteiligung und den lutherischen der freien Wirkung Gottes. Von 
beiden rede ich aus der Praxis der Exerzitien nicht mehr bloß theoretisch, weil beide 
mir in einem Ereignis koinzident geworden sind. 

Dabei sollten die Dimensionen der Trostlosigkeit nicht zu harmlos gesehen wer- 
den •... wird die Rechtfertigungsgnade nie Besitz des Menschen" (27) - wo die Il- 
lusion, dies könnte der Fall sein, schwindet, tut es weh. Man kann sich ja zuweilen 
der Welt des Betens und Betrachtens so weit erschließen, sich mit allen Sinnen in 
einem Maß auf sie einlassen, daß man alles andere vergißt. In dieser Situation bin 
ich aber einmal unversehens überfallen worden von dem Entsetzlichen aus Bosnien 
über Folter, Vergewaltigung und Mord. Einige Zeit vorher hatte ich die Meldungen 
gehört, jetzt überwältigten sie mich bis zu der radikalen Alternative: Was ist nun 
Realität - dein Leben mit Gott hier oder der Schrecken auf dem Balkan? Ich habe 
sie beim nächsten Gespräch an den Begleiter weitergegeben. Er hörte sie aufmerk- 
sam an, wir kamen auf anderes zu sprechen, die Zeit war vorbei, der Begleiter ging, 
stand schon unter der Tür. Da drehte er sich nochmals um und sagte fast verschämt: 
•Es klingt vielleicht etwas naiv, aber für mich ist das Leben mit Gott Realität." 
Sprach's und verschwand. 

Ich werde dieses Erlebnis nicht vergessen. •Auch angesichts ihrer eigenen 
Schwachheit und mannigfacher Bedrohung ihres Glaubens können sie (die Gläubi- 
gen) kraft des Todes und der Auferstehung Christi auf die wirksame Zusage der 
Gnade Gottes in Wort und Sakrament bauen und so dieser Gnade gewiß sein" (34) 
meint die GE unter der Überschrift •Heilsgewißheit". •Jeder kann in Sorge um sein 
Heil sein, wenn er auf seine eigenen Schwächen und Mängel schaut. In allem Wis- 



Aus dem Leben der Kirche 310 

sen um sein eigenes Versagen darf der Glaubende dessen gewiß sein, daß Gott sein 
Heil will" (36). Für mich gehörte da aber unabdingbar hinzu, daß der Begleiter mir 
die Gewißheit von außen her zugesprochen hat und persönlich dafür eingestanden 
ist. Ein allgemeiner Hinweis hätte nicht verfangen - die Lehre der GE mußte ver- 
körpert werden in einem Menschen und personal vertreten sein. 

Daß die Waagschale sich nicht immer und unbedingt zur freundlichen Seite nei- 
gen muß, deutet der verstorbene Jesuiten-Psychoanalytiker Louis Beirnaert an. In 
einem Aufsatz •Mehr Trost als Trostlosigkeit" nennt er Ignatius den •toten Vater, 
der ihnen (den Jesuiten) aus Verzweiflung über einen nicht antwortenden Gott ei- 
nen Weg eröffnet hat"6. Aus Verzweiflung über einen nicht antwortenden Gott - 
diese furchtbare Möglichkeit ist auch bei den Exerzitien am äußersten Rand nicht 
ausgeschlossen. Die GE erinnert bezüglich des Heiles an die Luthersche Unter- 
scheidung zwischen certitudo und securitas: •... im Vertrauen auf Gottes Zusage 
seines Heils gewiß, wenngleich auf sich schauend niemals sicher" (35). 

Abgründige Sündenerkenntnis 

•Im Blick auf sich selbst aber erkennt er (der Christ) durch das Gesetz, daß er zu- 
gleich ganz Sünder bleibt, daß die Sünde noch in ihm wohnt ... Diese Gottwidrig- 
keit ist als solche wahrhaft Sünde" (29). Es gibt im Blick auf die Liturgie seit län- 
gerem die Diskussion, ob man den Gottesdienstbesuchern das Rüstgebet zumuten 
könne, das unsere Schuld vor Gott ausspricht - oder ob man die Menschen damit 
gleich zu Anfang nicht allzusehr vor den Kopf stoße. Auch hier wieder: Wenn die 
Worte nicht auf einem Minimum an eigener Erfahrung basieren, dann müssen sie 
zur Abwehr oder mindestens Verständnislosigkeit führen. Bei den Exerzitien kann 
es jedoch zu einer Sündeneinsicht kommen, die die zurückhaltenden Formulierun- 
gen eines Rüstgebetes weit hinter sich läßt. Einer solchen Einsicht ist nur standzu- 
halten, wenn man sich, der Weisung in den Exerzitien folgend, zuvor der göttlichen 
Wohltaten vergewissert und dann die Gnade erbittet, die Sünden zu erkennen und 
abzuweisen. Wohin es dann kommen kann, dafür habe ich keine eigenen Worte, ich 
möchte sie mir aus der mönchischen Überlieferung leihen7. Symeon, der neue Theo- 
loge, hat die Realität des Sünders abgründig erlebt und beschrieben. Er wird wie 
vom Grauen überfallen. •Ich vergehe, ich scheue mich, ich habe Angst" - so lauten 
seine Worte, wenn Gott auf ihn zukommt. Wie Asche sinkt er zusammen, wenn er 
im Augenblick des Lichtes erkennen muß, wer er eigentlich ist: •Sünden habe ich 
begangen, die kein Verzeihen mehr verdienen. Du weißt, was ich sagen will. Über 
alle Schranken der Natur habe ich mich hinweggesetzt, unter vernunftlose Tiere 
mich erniedrigt, deine Satzungen habe ich entweiht. Ich habe meinen Leib ge- 
schändet, meine Seele habe ich befleckt. Darum sinke ich vor dir in die Knie und 
flehe dich an: nimm mich auf, barmherziger Heiland, es reut mich von Herzen, ver- 

6 In: Andreas Falkner und Paul Imhof (Hrsg.), Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 
1491-1556. Würzburg 1990, S. 442. 
7 Das folgende nach Karlmann Beyschlag, Was heißt mystische Erfahrung? in: Herausforde- 
rung ... a.a.O, S. 189/90 



Aus dem Leben der Kirche 311 

schmähe nicht meine Tränen, die ständig wie aus einem Quell aus mir fließen. Wa- 
sche ab durch sie den Makel meiner Seele, meines Leibes, wasche auch mein Herz 
von allem Makel rein. Denn dies ist die Wurzel und die Quelle der Sünde." Radi- 
kaler kann •das Siindersein des Gerechtfertigten" nicht erfahren und bekannt wer- 
den, radikaler aber auch nicht •das Wort der Vergebung", das kraft des Versöh- 
nungswerkes Gottes in Christus gewährt wird (30). 

Wer die GE durchmustert, findet immer wieder vereinzelte, aber unübersehbare 
Spuren dessen, was ich mit dem Fachausdruck nennen möchte: analogisch zu Chri- 
stus werden. Daß Christus in seiner Person unsere Gerechtigkeit ist (15,22). Dort 
auch, •daß der Mensch im Glauben mit Christus vereinigt wird" (ähnlich 28). •In 
Christus" (29) werden wir vor Gott gerecht •in die Gemeinschaft mit ihm aufge- 
nommen" (27). 

Was bedeutet diese Ausdrucksweise? Bei den Exerzitien kommt es früher oder 
später zu der Aufforderung, in eine Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Chri- 
stus einzutreten, neu in sie einzuwilligen, sie zu vertiefen. Ein hilfreicher Einstieg 
hierfür ist etwa die Rede vom Licht, das Christus ist und das ich bin. Oder vom 
Weinstock, dessen Säfte mich, die Rebe, durchdringen. Es geht aber noch weiter, 
indem ich biblische Aussagen, die ich ausschließlich auf Christus auszulegen ge- 
wohnt bin, auf mich selber anwenden soll. Also Johannes 12: Das Weizenkorn, das 
in die Erde fällt und erstirbt, bin ich8. Oder: Die historische Gestalt hinter dem Got- 
tesknechtslied Jesaja 53 ist unbekannt, offen, ob individuell oder kollektiv: die 
Karfreitagsliturgie rekrutiert dafür die Passion Christi. Und nun zeichne einmal dich 
selbst ein, im Sinne des Obigen, und sieh, wie weit und wohin du damit kommst. 
Die ignatianische Komposition von Raum und Zeit mag dir dabei helfen. 

Analogisch zu Christus werden 

Ich will nicht verschweigen, wie ungewohnt eine solche Aufforderung ist und wel- 
che inneren Widerstände sie hervorruft. Geht denn so was überhaupt? Ist denn die 
Verschiedenheit zwischen dem Leben von mir und Christus nicht eine totale? Nein, 
lautet die Antwort, es ist eine weitgehende, aber keine totale. Man spricht von ei- 
nem Analogieverhältnis, bei dem die Unterschiede die Übereinstimmungen bei wei- 
tem übertreffen, ohne sie jedoch ganz auszulöschen. •Diese Übereinstimmungen 
soll man sich bewußt machen, benennen und einüben. Für Paulus ist das Ziel der 
Christusförmigkeit selbstverständlich, er stellt es seinen Gemeinden unablässig vor 
Augen. Und erst aus ihr kommt die unversiegliche Kraft für •die guten Werke des 
Gerechtfertigten". •Wenn der Gerechtfertigte in Christus lebt und in der empfange- 
nen Gnade wirkt, bringt er, biblisch gesprochen, gute Frucht. Daß gute Werke - ein 
christliches Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe - der Rechtfertigung folgen" (37) 
- das wird ohne die immer neu gesuchte und gepflegte Schicksalsgemeinschaft mit 
Christus zu einem bloßen moralischen Appell an unsere eigenen Möglichkeiten, der 
undurchführbar ist. Die •Verpflichtung, die er (der Christ) zu erfüllen hat", kann 
verheißungsvoll nur übernehmen, wer •in Christus" ist und •Christus in ihm". 

8 Vgl. Evangelisches Gesangbuch. Bayern/Thüringen, Nr. 553. 



Buchbesprechungen 312 

Inwiefern beschreibt die GE eine spirituelle Wirklichkeit gegenwärtiger katholi- 
scher und evangelischer Christen? Inwiefern lassen ihre Sätze sich aus derzeitigen 
geistlichen Erfahrungen illustrieren? Das ist im Augenblick die Frage, an der sie zu 
messen ist. Mein Versuch, dies für einige Stellen an den Exerzitien zu dokumentie- 
ren, möchten für weitere Beispiele anregen. Ich bin dankbar für das bayerische 
Votum und hoffe sehr, daß die offizielle Unterzeichnung durch Rom und den Luthe- 
rischen Weltbund bald erfolgen wird: als stärkender Erweis, in welchem Maß Ka- 
tholiken und Lutheraner gemeinsam von ihrer persönlichen Situation vor Gott Zeug- 
nis geben können. Nachher als Konsequenz und nicht vorher als Bremse sind die 
weiteren zwischen uns anstehenden Probleme zu bearbeiten: das Abendmahlsver- 
ständnis, der Kirchenbegriff, die Amtsfrage. 

Wolfgang Dietzfelbinger, Neuendettelsau 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Meditation, Politik und Psychologie 

Oschwald, Hanspeter: Bibel, Mystik 
und Politik. Die Gemeinschaft Sant'Egi- 
dio. Freiburg: Herder 1998. 141 S., DM 
24,80. 

Feinschmecker und Antiquitätensammler, 
die Film-Schickeria und Taschendiebe zieht 
es nach Trastevere. Aber auch Rom-Pilgern 
ist das Viertel zwischen Tiber und Garibaldi- 
Denkmal ein Begriff, wenn auch aus anderen 
Gründen: Seit Anfang der 70er Jahre ist ein 
aufgelassenes Karmelitinnenkloster Stamm- 
sitz eines seltsamen Gebildes, das seinen Na- 
men von der dazugehörigen Kirche über- 
nommen hat: Sant'Egidio (Ägdius, einer der 
vierzehn •Nothelfer"). In dieser Zs. wurde 
wiederholt auf die von dem Schriftsteller 
Igor Man einmal •Uno von Trastevere" ge- 
nannte Vereinigung berichtet (vgl. GuL 55 
[1980] 24-28; 61 [1988] 219-227). Ihrer 
Faszination kann sich nur schwer entziehen, 
wer einmal mit der 1986 vom Vatikan offi- 
ziell anerkannten Laienorganisation in Be- 
rührung gekommen ist. 

Von dem Journalisten Hanspeter Osch- 
wald (•Focus") stammt bereits der Text zu 
einem im deutschen Fernsehen gezeigten 
Dokumentarfilm über Sant'Egidio. Nun legt 
er ein Buch vor, das kompakt, spannend und 
mit unverhohlener, jedoch nie peinlich wir- 

kender Sympathie dieses •Netzwerk sozialer 
Mystiker" (55) vorstellt. Was 1968 als loser 
Zusammenschluß von Gymnasiasten im 
Rom abseits touristischer Attraktionen sei- 
nen Auftakt nahm (kostenloser Nachhilfeun- 
terricht und Altenbetreuung), hat sich in 
dreißig Jahren zu einem weltweiten, in vier- 
zig Ländern vertretenen .Unternehmen' ent- 
wickelt, ohne deswegen schwerfällig gewor- 
den zu sein. Gerade die aus einer sorgfältig 
gepflegten, byzantinisch inspirierten Litur- 
gie und gemeinsamem Bibellesen schöp- 
fende mystische Verwurzelung verhindert 
klerikalen Bürokratismus. 

Auch wenn es naiv klingt, wer es erlebt hat, 
weiß: das Klima des Vertrauens, das die über 
15 000 Mitglieder (davon 12000 in Europa) 
zu schaffen verstehen, ermöglicht Versöh- 
nung. So ist •eine Art christliches Franchi- 
sing" (12) entstanden: mit jahrelangen Frie- 
densinitiativen für Mosambik, Guatemala, 
den Nahen Osten, Ruanda oder Algerien und 
mit gigantischen Hilfslieferungen für Äthio- 
pien, Albanien und andere Krisenregionen. 
Neben diesen Initiativen gibt es nach wie vor 
das stille Engagement im anderen Rom: Sup- 
penküchen, Flüchtlingsbetreuung, Begegnung 
mit Alten und sogenannten Gescheiterten. 

Zweimal bisher wurde Sant'Egidio für 
den Friedensnobelpreis nominiert. Das Welt- 




