AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Rechtfertigungslehre und Exerzitien

»Die gegensitzliche Auslegung und Anwendung der biblischen Botschaft von der
Rechtfertigung waren im 16. Jh. ein Hauptgrund fiir die Spaltung der abendlindi-
schen Kirche, was sich auch in Lehrverurteilungen niedergeschlagen hat. Fiir die
Uberwindung der Kirchentrennung ist darum ein gemeinsames Verstindnis der
Rechtfertigung grundlegend und unverzichtbar.“ Diese Feststellung ist zn lesen in
der Gemeinsamen Erkldrung von Lutherischem Welthund und Vatikanischem Ein-
heitsrat (GE). Thre abschlieBende Fassung liegt seit Anfang 1997 vor und ist im
Wortlaut samt Quellen in Herderkorrespondenz 51 (4/1997) 191-200 verdffentlicht.
Nach Ansicht jener Kreise, die die GE vorlegen, hat der 6kumenische Dialog seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil einen solchen Stand erreicht, daB von einer dent-
lichen Anniherung hinsichtlich der Rechtfertigungslehre gesprochen werden kann.
In der GE wird ein Konsens in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre formu-
liert, ,,in dessen Licht die entsprechenden Lehrverurteilungen des 16. Jahrhunderts
heute den Partner nicht treffen* (a.a. 0.193, 2).

Der Generalsekretir des Lutherischen Weltbundes (LWB) stellte mit der Zusen-
dung der GE an die Mitgliedskirchen an diese die Frage, ob sie entsprechend dem
Ergebnis der GE dem zustimmen, ,,da8 die Lehrverurteilungen der Lutherischen Be-
kenntnisschriften hinsichtlich der Rechtfertigung die Lehre der romisch-katholi-
schen Kirche iiber die Rechtfertigung ... nicht mehr treffen®. Bis 1. Mai 1998 soll-
ten die Stellungnahmen der Mitgliedskirchen vorliegen, in denen die GE teils Zu-
stimmung findet, aber auch Widerspruch weckt. Die dentschen Mitgliedskirchen des
LWB, die im ,,Dentschen Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes* zusam-
mengeschlossen sind, vermégen in ihrer BeschluBvorlage der GE lediglich ,,Uber-
einstimmungen in der Rechtfertigungsiehre® (zitiert nach Herderkorrespondenz 52
[3/1998] 133) abzugewinnen, keineswegs einen Konsens in Grundwahrheiten der
Rechtfertigungslehre. Die GE ist fiir sie ,eine gute Grundlage fiir die Skumenische
Weiterarbeit und ein wichtiger Schritt auf dem Weg zu einer vertieften Kirchen-
gemeinschaft*.

Die Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern (ELKB) ist in ihrer Stellungnahme
von Ende November 1997 (die Ende April 1998 noch einmal bestitigt wurde) einen
deutlichen Schritt weitergegangen. Sie bejaht den in der GE formulierten Grund-
konsens, Unterschiede im Rechtfertigungsverstindnis gehoren der Sprache, der
theologischen Ausgestaltung und Akzentsetzung an, sind tragbar und heben den
Konsens nicht auf. Es wird anch der Wunsch geduBert, einen ,differenzierten Kon-
sens“ im Blick anf die Lehre von der Kirche, vom Amt und von den Sakramenten
sowie von der Beziehung zwischen Rechtfertigung und Sozialethik zu erarbeiten.

Mittlerweile haben 30 von 122 stimmberechtigten LWB-Mitgliedskirchen zuge-
stimmt. So ist die Hoffnung begriindet, daB noch in diesem Jahr die GE in irgend-



Aus dem Leben der Kirche 305

einer Weise offiziell und verbindlich von der katholischen Kirche und den im LWB
vertretenen lutherischen Kirchen angenommen wird. Damit besteht Aussicht, da
der seit dem Reichstag zu Regensburg im Jahre 1541 wihrende Streit um die Uni-
onsformel , Der lebendige, das heit mit Liebe verbundene Glaube rechtfertigt* ein
Ende findet und der damalige pépstliche Legat Gasparo Contarini (T 1542) rehabi-
litiert werden konnte. Er hatte diese Unionsformel als Legat angenommen, wurde
aber, ehe er nach Rom zuriickgekehrt war, dort der Hiresie verdichtigt. (S. Hubert
Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. 11, 141 und Bd. 12, 308.) Dr. Wolfgang
Dietzfelbinger, der Autor des folgenden Beitrages*, ist Rektor des Pastoralkollegs
der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern in Neuendettelsau, das fiir die Fort-
bildung von Pfarrerinnen und Pfarrern eingerichtet ist. Meines Erachtens streicht er
in seinem Beitrag heraus, dafl Okumene nicht nur in der Erérterung und Diskussion
der theologischen Positionen geschieht. Durch die seit 1991 jahrlich stattfindenden
Exerzitien im Pastoralkolleg (vgl. den Bericht in GuL 68 [4/1995]) geschieht eine
nicht zu unterschitzende Form von Okumene in der praxis pietatis, gewiB ein
,.wichtiger Schritt auf dem Weg zu einer vertieften Kirchengemeinschaft®.
Andreas Falkner, Frankfurt, im Auftrag der Redaktion

Am 28. November 1997 hat unsere Landessynode in Schweinfurt die Gemeinsame
Erklirung zur Rechtfertigungslehre (GE) nach sorgfaltiger Einfiihrung und griind-
licher Diskussion einstimmig angenommen!. Sie hat sich damit dem Konsens zahl-
reicher Kirchen aus dem Weltluthertum angeschlossen. Zugleich jedoch entstand
ein Streit um die GE, dessen Dokumentation mittlerweile auf bisher acht stattliche
Hefte angeschwollen ist’. Unter den vielerlei Gesichtspunkten, die darin erortert
sind, scheint mir freilich ein wesentlicher bisher zu fehlen. Er lieBe sich formulie-
ren als die Frage: Welche Lebenswirklichkeit ist es eigentlich, die Katholiken und
Lutheraner in der GE miteinander beschreiben? Welche geistliche Erfahrung hat
darin ihren Niederschlag gefunden?

Von der Geschichte der Rechtfertigungslehre her ist diese Fragestellung legiti-
miert, ja gefordert. Bei Luther, auf den die reformatorische Gestalt dieser Lehre
zuriickgeht, liegt der Zusammenhang klar zutage®. In Ausdriicken, die mit héchstem
Affekt geladen sind, erinnert er sich mehrfach an sein Durchbruchserlebnis, zuletzt
ein Jahr vor seinem Tod. Das Wort von Gottes Gerechtigkeit habe einstmals in sei-

* Zugleich veroffentlich in: , Korrespondenzblatt*, herausgegeben vom Pfarrerinnen- und
Pfarrerverein in der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Nr. 6, Juni 1998.

| Verhandlungen der Landessynode der ELKB, Synodalperiode 1996/2002, 4. ordentliche Ta-
gung (99) Schweinfurt vom 23. bis 28. November 1997: BeschluB S. 178, vgl. auch das Stich-
wort ,,Gemeinsame Erkldrung ... im Sachverzeichnis S. 274.

2 epd-Dokumentation zur ,, Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungslehre* und zur Kon-
troverse: 38/97 v. 25. 8. 1997; 46/97 (1) v. 27. 10. 1997; 49/97 (2) v. 17. 11. 1997; 1/98 (3) v.
2.1.1998; 3/98 (4) v. 1. 2. 1998; 7/98 (5) v. 9. 2. 1998; 11/98 (6) v. 9. 3. 1998,

15/98 (7) v.30.3.1998

3 Das folgende nach Heiko A. Oberman, Luther, Mensch zwischen Gott und Teufel. Severin
und Siedler oJ (1982), S. 161/162



Aus dem Leben der Kirche 306

nem Herzen wie ein Donnerschlag gewirkt und ihn mit groBem HaB erfiillt, dem
Paulus sei er deshalb von Herzen feind gewesen. Jetzt aber halte er dieses Wort mit
groBer Liebe als das allerliebste hoch. Die entsprechende Stelle bei Paulus sei ihm
die Pforte des Paradieses gewesen, und er wurde getrdstet. Diese Umkehrung, diese
Entdeckung setzte bei Luther eine Flut von angestauten Erkenntnissen frei. Sie ist
bei ihm das geistliche Ereignis, das sich in seiner Rechtfertigungslehre entfaltet.
Was er fortan von Kanzel und Katheder verkiindigt, hat seinen Ursprung in einer
tiefen spirituellen Erfahrung, die er biblisch iiberpriift und anreichert, entfaltet und
fir seine Horer nutzbar macht. Das bestindige Miteinander von gelebter und ge-
lehrter Rechtfertigung, der wechselseitige Bezug von Frommigkeit und Theologie
ist ihm selbstversténdlich. Aus seiner mittelalterlich-monchischen Tradition kennt
er es nicht anders.

Mifverhiltnis zwischen Lehre und Erfahrung

Dieser Konnex begann sich schon kurz nach Luthers Tod mehr und mehr zu Iosen.
Man spricht von einer Frommigkeitskrise nach 15604, Die Rechtfertigungslehre
wurde zwar konserviert und verbal festgehalten, aber zunehmend weniger geistlich
praktiziert. Dieses auch von den Zeitgenossen empfundene Manko suchte man auf-
zufiillen durch Riickgriff auf Luthers Gebete einerseits und auf die mittelalterlich-
mystische Erbauungsliteratur andererseits. Hier sind im Bereich des Luthertums die
Namen von Johann Arndt (mit seinem EinfluB auf Panl Gerhardt) und Philipp Ni-
colai zu nennen. Aber schon zwei Generationen nach Luther, zu Anfang des 17.
Jahrhunderts, war das krasse MiBverhiltnis nicht mehr zu verkennen: die gelebte
und praktizierte Rechtfertigung wurde zum schmalen Rinnsal, das, auf die Gesamt-
kirche gesehen, immer diinner wurde und in den Pietismus einmiindete. Die Lehre
aber schwoll an zu einem immer michtiger werdenden Strom.

Unter diesem Realitéitsschwund leidet in der lutherischen Kirche die Rechtferti-
gung bis heute. Sie wird zwar in den Hérsélen und Biichern unermiidlich behauptet
und vor allem zur Abgrenzung gegeniiber dem Katholizismus gehandhabt. Aber wer
Jahr fiir Jahr wenigstens zum 31. Oktober den Menschen der Gegenwart davon pre-
digen soll, dabei deren Lebenswirklichkeit erreichen und nicht iiber die Kopfe hin-
weg reden will, der weil von der enormen Schwierigkeit, ja Unmoglichkeit dieses
Unterfangens. Ein theologischer Streit jedoch mit Fiir und Wider etwas, das es nicht
mehr gibt, muB notwendig zum Geisterkampf werden. Historische, dogmatische,
kirchenpolitische Ansichten werden abgetauscht, aber die haben keine Bodenhaf-
tung. Argumente werden erhoben und verworfen, aber das wirkt willkiirlich, weil
sie nicht durch geistliche Erfahrung begriindet werden kénnen.

Das Dilemma zeigt sich noch von einer anderen Seite. Die GE teilt das iibliche
Schicksal 6kumenischer Papiere: Sie dringen iiber einen kleinen Kreis von Exper-
ten nicht hinaus und sind den christlichen Gemeinden kaum zu vermitteln. Die Aus-

4 Zum folgenden Winfried Zeller, Uber das Verhdilnis der lutherischen Reformation zur My-
stik, in: Herausforderung: Religiose Erfahrung. Hrsg. v. Horst Reller und Manfred Seitz. Got-
tingen 1980, S. 97-125.



Aus dem Leben der Kirche 307

einandersetzung freilich, die bis in Tageszeitungen hinein gefiihrt worden ist, hat fiir
die GE dann doch eine gewisse Aufmerksamkeit erzeugen konnen. Man hat gele-
gentlich nach diesem Dokument gefragt, ich habe es immer wieder zur Verfiigung
gestellt. Sind die sproden Darlegungen gelesen worden? Hat irgend jemand an der
einen oder anderen Stelle gemerkt: tua res agitur? Da wird etwas beschrieben, was
deinen Glauben, was dein Leben vor Gott betrifft? Ich habe diesbeziiglich niemals
Echo bekommen, sondern nur festgestellt: bevor die Leute pro oder contra GE Stel-
lung nehmen, miiBten sie dazu gebracht werden, sie iiberhaupt zu lesen. Die eigent-
liche Aufgabe ist die Motivation, und die ist so schwierig, weil nicht einteuchtet,
was die wenigen Seiten mit mir zu tun haben konnten.

Denn das Ich der personlichen Erfahrung darf hier nicht ungestraft iibergangen
werden. Es ist die unverzichtbare erste Stufe, die dem Wir voransgehen muB, in das
die GE ihre bekennenden Sitze kleidet. Nicht umsonst sind Luthers Berichte iiber
seine Urerfahrung der Rechtfertigung alle in Ichform gehalten. Das gemeinsame Be-
kenntnis einer oder in unserem Fall zweier Kirchen muB sich auf das Bekenntnis
einzelner stiitzen konnen, die das Gesagte personlich von sich bezeugen. Wo dieser
Riickhalt zu schwach ist oder ganz fehlt, wird es zu einer Hiilse ohne Fiillung. Und
ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daB die eigentliche Verlegenheit an
dieser Stelle liegt und der theologische Streit weithin dazu dient, sie zu iiberspielen.

Von daher versuche ich, die GE im geistlichen Leben heutiger Christen zu veror-
ten, und halte Ausschau nach Glaubenserfahrungen, die sich die Sitze der GE als
Beschreibung gefallen lassen und umgekehrt diese Sitze mit Leben erfiillen, ihnen
Realititsbezug vermitteln. Wenn ich dabei konfessionelle Grenzen vernachlissige,
so befinde ich mich nicht nur in der guten Gesellschaft von Luthers Epigonen im
ausgehenden 16. Jahrhundert. Ich folge damit meiner eigenen Erfahrung und der im
letzten Jahrzehnt gewonnenen Uberzeugung, daB lebendiger Glaube und geistliches
Leben quer durch die Konfessionen zn finden ist. ,,Wenn du spirituelle Fortbildung
willst, dann muBt du zu den Katholiken gehen®, hat man mir zu Beginn des Pasto-
ralkollegs gesagt. Ich hab’s getan, praktiziere seither regelméBig die ignatianischen
Exerzitien fiir mich und bringe sie auch in unserem Kursangebot, von dem mittler-
weile mehr als 100 Frauen und Ménner Gebrauch gemacht haben. So steht fiir die
Probe aufs Exempel der GE ein gewisses Erfahrungsfeld zur Verfiigung.

Rechtfertigung geistlich verankert

Wer sich im Pastoralkolleg fiir die Exerzitien anmeldet, erhilt znnéichst ein Merk-
blatt. ,,Der Exerzitant verbringt die ganze Zeit (acht Tage) in Stille und Schweigen®,
heifit es darin. Es wird erwartet, da er ,tiglich mehrere Stunden der persénlichen
Schriftbetrachtung, dem Gebet und der Besinnung widmet. Auch die Zeit zwischen
den ausdriicklichen Gebets- oder Meditationszeiten soll von zerstreuender Beschiif-
tigung und fremden Zwecken freigehalten und entspannender, ruhiger Erholung ge-
widmet werden. Auch die Mahlzeiten werden schweigend eingenommen. Entschei-
dend ist, daB3 die Sehnsucht nach Gott, die Hoffnung auf sein Wirken und die Be-
reitschaft, sich diesem Wirken auszusetzen, vorhanden sind. Vor einer endgiiltigen
Vereinbarung wird der Teilnehmer/die Teilnehmerin zu einem Vorgesprich mit



Aus dem Leben der Kirche 308

dem in Aussicht genommenen Begleiter eingeladen. Die endgiiltige Entscheidung
fiir die Exerzitien wird deshalb von beiden Seiten erst nach dem Vorgesprich ge-
troffen.*

Dies einige Sétze aus dem Merkblatt, das bei dem Vorgesprich freundlich erliu-
tert wird und den Charakter eines Kontraktes bekommt. Wenn die Exerzitanten ein-
treffen, sind im Haus entsprechende Rahmenbedingungen geschaffen: Die iiblichen
Zeitungen und Zeitschriften liegen diesmal nicht auf, die sonst so geliebte Sauna ist
verschlossen, Telefonanrufe hin und her soliten moglichst unterbleiben. Der Fern-
seher hat wihrend der Woche ganz von selber seine Ruhe.

Eine beachtliche Liste von MaBnahmen, die sich dafiir bewihrt haben, daB die
Exerzitien ihre Wirkung moglichst storungsfrei entfalten. Oder soll man sagen: von
Bedingungen, ohne die man sie nicht antreten kann? Aber das ist sozusagen nur die
eine Hilfte, die von der Seite der Anbieter her. Soll etwas Sinnvolles werden, so
muB sie durch das Verhalten der Exerzitanten erginzt werden, die das vorgingige
Vertrauen haben, da8 die Regeln zweckmiBig sind, und sich darauf einlassen. Diese
Korrespondenz stellt sich alsbald ein; beim gemeinsamen AbschluBgesprich wird
sie nicht selten dankbar anerkannt.

An diese Stelle passen die Ausfithrungen, die die GE’ iiber Unvermdgen und
Siinde des Menschen macht. ,,Wenn Katholiken sagen, daB der Mensch bei der Vor-
bereitung auf die Rechtfertigung und deren Annahme durch seine Zustimmung zu
Gottes rechtfertigendem Handeln ,mitwirke, so sehen sie in solch personaler Zu-
stimmung selbst eine Wirkung der Gnade und kein Tun des Menschen aus eigenen
Kriften™ (20). Wenn demgegeniiber Lutheraner ,,betonen, daB der Mensch die Recht-
fertigung nur empfangen kann (mere passive), so verneinen sie damit ... nicht sein
volles Beteiligtsein im Glauben, das vom Wort Gottes selbst gewirkt wird“ (21).

Solche Sitze bekommen durch das Setting der Exerzitien Fleisch und Blut. Die-
ses umgekehrt wird durch die GE theologisch qualifiziert. Wobei ich nicht anstehe,
dieses Setting ,,Vorbereitung auf die Rechtfertigung® zu nennen — denn wo sonst
sollte ich die fiir mich zu erfahren hoffen als auf der Exerzitienwoche? Und dann
beginnt schon das Gesprich iiber den wichtigen Punkt der menschlichen Mitwir-
kung, die also selbst schon Wirkung der Gnade ist und kein Tun des Menschen aus
eigenen Kriften sein darf. Gleichwohl will sie gut geplant, liebevoll vermittelt und
geduldig durchgefiihrt werden. Denn das mere (reine, bloBe) passive schlieBt das
volle personale Beteiligtsein im Glauben nicht aus. So kann dieses erste Zen-
tralthema der Rechtfertigung nach den gemachten Erfahrungen erortert werden, wo-
bei die mitgebrachten Prigungen eine Rolle spielen und innerhalb eines gewissen
Bereichs die Akzente auch verschieden gesetzt sein konnen. In jedem Fall ist schon
im Stadium der Vorbereitung mit der GE ein Kriterium fiir das eigene Tun und
Nichttun gegeben, fiir die Einschitzung dessen, was in unseren Kriften steht und
was jenseits von ihnen allenfalls zu erhoffen und zu erbitten ist.

3 Text nach Verhandlungen ... 2.2.0, S. 243-247



Aus dem Leben der Kirche 309

Heilsgewiftheit — keine Heilssicherheit

Worauf es dann bei den Exerzitien selbst immer wieder ankommt: beharrlich bei der
Sache zu bleiben, beim Schriftstudium, der Meditation, dem Gebet; die Wiederho-
lung der einzelnen Ubungen ist unabdingbar. Aber ist der Mensch nicht »unféhig,
sich von sich aus Gott um Rettung zuzuwenden oder seine Rechtfertigung vor Gott
zu verdienen oder mit eigener Kraft sein Heil zu erreichen* (19)? Oft genug wird
sich diese Erkenntnis bestitigen: Wenn die Trostlosigkeit trotz aller Anstrengung
nicht schwindet, wenn Gott verborgen bleibt, wenn ich bedriickend erlebe, da sich
geistlich nichts erzwingen ldt. Und dann ereignet sich doch auch das andere: da8
ein Schriftwort oder Gesangbuchvers zu leuchten beginnt, daB ein Gebet Resorauz
findet, daf das Herz Trost empfingt. So wenig ein solches Gliick von der voraus-
gehenden Beharrlichkeit einfach unabhiingig ist, so wenig meine ich, ich hitte es
durch sie fertiggebracht, ,Rechtfertigung vor Gott zu verdienen* (19), oder einen
Beitrag zur Rechtfertigung zu leisten, dessen ich mich vor Gott rilhmen konnte (27).
,»Gott selber bewirkt den Glauben, indem er durch sein schdpferisches Wort solches
Vertrauen hervorbringt“ (26) — dariiber staune ich riickblickend, wo immer es dazu
gekommen ist. Dariiber freue ich mich, weil ich es zwar mit allen Fasern meines In-
neren gewiinscht, aber zugleich gemerkt habe, da dieses Wiinschen nichts gehol-
fen hiitte ohne die Wirkung von Gottes Seite her. Es ist eine besondere Qualitit der
GE, daf sie die beiden Aspekte behutsam beriicksichtigt und aufeinander abstimmt,
die im geistlichen Leben stets erkennbar sind: den sozusagen katholischen Aspekt
der personalen Beteiligung und den lutherischen der freien Wirkung Gottes. Von
beiden rede ich aus der Praxis der Exerzitien nicht mehr blof theoretisch, weil beide
mir in einem Ereignis koinzident geworden sind.

Dabei sollten die Dimensionen der Trostlosigkeit nicht zu harmlos gesehen wer-
den ,,... wird die Rechtfertigungsgnade nie Besitz des Menschen (27) — wo die I1-
lusion, dies konnte der Fall sein, schwindet, tut es weh. Man kann sich ja zuweilen
der Welt des Betens und Betrachtens so weit erschlieBen, sich mit allen Sinnen in
einem Maf auf sie einlassen, daB man alles andere vergiBt. In dieser Sitwation bin
ich aber einmal unversehens iiberfallen worden von dem Entsetzlichen aus Bosnien
liber Folter, Vergewaltigung und Mord. Einige Zeit vorher hatte ich die Meldungen
gehort, jetzt iiberwiltigten sie mich bis zu der radikalen Alternative: Was ist nun
Realitédt — dein Leben mit Gott hier oder der Schrecken auf dem Balkan? Ich habe
sie beim néchsten Gesprach an den Begleiter weitergegeben. Er horte sie aufmerk-
sam an, wir kamen auf anderes zu sprechen, die Zeit war vorbei, der Begleiter ging,
stand schon unter der Tiir. Da drehte er sich nochmals um und sagte fast verschiamt:
»Es klingt vielleicht etwas naiv, aber fiir mich ist das Leben mit Gott Realitit.
Sprach’s und verschwand.

Ich werde dieses Erlebnis micht vergessen. ,, Auch angesichts ihrer eigenen
Schwachheit und mannigfacher Bedrohung ihres Glaubens konnen sie (die Gliubi-
gen) kraft des Todes und der Auferstehung Christi auf die wirksame Zusage der
Gnade Gottes in Wort und Sakrament bauen und so dieser Gnade gewiB sein® (34)
meint die GE unter der Uberschrift ,»HeilsgewiBheit”. , Jeder kann in Sorge um sein
Heil sein, wenn er auf seine eigenen Schwichen und Mingel schaut. In allem Wis-



Aus dem Leben der Kirche 310

sen nm sein eigenes Versagen darf der Glanbende dessen gewil3 sein, daB Gott sein
Heil will** (36). Fiir mich gehorte da aber nnabdingbar hinzuo, daf der Begleiter mir
die GewiBheit von aufien her zugesprochen hat und personlich dafiir eingestanden
ist. Ein allgemeiner Hinweis hitte nicht verfangen — die Lehre der GE muBte ver-
korpert werden in einem Menschen und personal vertreten sein.

Dal} die Waagschale sich nicht immer und unbedingt zur freundlichen Seite nei-
gen muf, dentet der verstorbene Jesniten-Psychoanalytiker Louis Beirnaert an. In
einem Aufsatz ,Mehr Trost als Trostlosigkeit” nennt er Ignatius den ,toten Vater,
der ihnen (den Jesniten) aus Verzweiflung iiber einen nicht antwortenden Gott ei-
nen Weg eroffnet hat“®. Aus Verzweiflung iiber einen nicht antwortenden Gott —
diese furchtbare Mdglichkeit ist auch bei den Exerzitien am duBersten Rand nicht
ausgeschlossen. Die GE erinnert beziiglich des Heiles an die Luthersche Unter-
scheidung zwischen certitudo und securitas: ,,... im Vertranen anf Gottes Znsage
seines Heils gewill, wenngleich auf sich schavend niemals sicher® (35).

Abgriindige Siindenerkenntnis

,»Im Blick aunf sich selbst aber erkennt er (der Christ) durch das Gesetz, dal3 er zu-
gleich ganz Siinder bleibt, daf3 die Siinde noch in ihm wohnt ... Diese Gottwidrig-
keit ist als solche wahrhaft Siinde* (29). Es gibt im Blick auf die Liturgie seit lin-
gerem die Diskussion, ob man den Gottesdienstbesuchern das Riistgebet znmuten
konne, das unsere Schuld vor Gott ausspricht — oder ob man die Menschen damit
gleich zu Anfang nicht allzusehr vor den Kopf stoe. Auch hier wieder: Wenn die
Worte nicht auf einem Minimum an eigener Erfahrung basieren, dann miissen sie
zur Abwehr oder mindestens Verstindnislosigkeit fiihren. Bei den Exerzitien kann
es jedoch zu einer Siindeneinsicht kommen, die die zuriickhaltenden Formuliernn-
gen eines Riistgebetes weit hinter sich l4Bt. Einer solchen Einsicht ist nur standzu-
halten, wenn man sich, der Weisnng in den Exerzitien folgend, zuvor der géttlichen
Wohltaten vergewissert und dann die Gnade erbittet, die Siinden zu erkennen und
abzuweisen. Wohin es dann kommen kann, dafiir habe ich keine eigenen Worte, ich
méchte sie mir aus der monchischen Uberlieferung leihen’. Symeon, der neue Theo-
loge, hat die Realitét des Siinders abgriindig erlebt und beschrieben. Er wird wie
vom Grauen iiberfallen. ,,Ich vergehe, ich scheue mich, ich habe Angst* — so lauten
seine Worte, wenn Gott anf ihn zukommt. Wie Asche sinkt er znsammen, wenn er
im Augenblick des Lichtes erkennen muf, wer er eigentlich ist: ,,Siinden habe ich
begangen, die kein Verzeihen mehr verdienen. Du weiBt, was ich sagen will. Uber
alle Schranken der Natur habe ich mich hinweggesetzt, unter vernunftlose Tiere
mich erniedrigt, deine Satzungen habe ich entweiht. Ich habe meinen Leib ge-
schéndet, meine Seele habe ich befleckt. Darum sinke ich vor dir in die Knie und
flehe dich an: nimm mich aof, barmherziger Heiland, es reut mich von Herzen, ver-

¢ In: Andreas Falkner und Paul Imhof (Hrsg.), Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu
1491-1556. Wiirzburg 1990, S. 442.

7 Das folgende nach Karlmann Beyschlag, Was heifit mystische Erfahrung? in: Herausforde-
rung ... a.a.0, S. 189/90



Aus dem Leben der Kirche : 311

schmihe nicht meine Trinen, die stindig wie aus einem Quell aus mir flieBen. Wa-
sche ab durch sie den Makel meiner Seele, meines Leibes, wasche auch mein Herz
von allem Makel rein. Denn dies ist die Wurzel und die Quelle der Siinde.” Radi-
kaler kann ,,das Siindersein des Gerechtfertigten* nicht erfahren und bekannt wer-
den, radikaler aber auch nicht ,,das Wort der Vergebung", das kraft des Versoh-
nungswerkes Gottes in Christus gewihrt wird (30). )

Wer die GE durchmustert, findet immer wieder vereinzelte, aber uniibersehbare
Spuren dessen, was ich mit dem Fachausdruck nennen méchte: analogisch zu Chri-
stus werden. DaB Christus in seiner Person unsere Gerechtigkeit ist (15,22). Dort
auch, ,daB der Mensch im Glauben mit Christus vereinigt wird® (4hnlich 28). ,.In
Christus“ (29) werden wir vor Gott gerecht ,,in die Gemeinschaft mit ihm aufge-
nommen* (27).

Was bedeutet diese Ausdrucksweise? Bei den Exerzitien kommt es frilher oder
spiter zu der Aufforderung, in eine Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Chri-
stus einzutreten, neu in sie einzuwilligen, sie zu vertiefen. Ein hilfreicher Einstieg
hierfiir ist etwa die Rede vom Licht, das Christus ist und das ich bin. Oder vom
Weinstock, dessen Sifte mich, die Rebe, durchdringen. Es geht aber noch weiter,
indem ich biblische Aussagen, die ich ausschlieBlich auf Christus auszulegen ge-
wohnt bin, auf mich selber anwenden soll. Also Johannes 12: Das Weizenkorn, das
in die Erde fillt und erstirbt, bin ich®. Oder: Die historische Gestalt hinter dem Got-
tesknechtslied Jesaja 53 ist unbekannt, offen, ob individuell oder kollektiv: die
Karfreitagsliturgie rekrutiert dafiir die Passion Christi. Und nun zeichne einmal dich
selbst ein, im Sinne des Obigen, und sieh, wie weit und wohin du damit kommst.
Die ignatianische Komposition von Raum und Zeit mag dir dabei helfen.

Analogisch zu Christus werden

Ich will nicht verschweigen, wie ungewohnt eine solche Aufforderung ist und wel-
che inneren Widerstinde sie hervorruft. Geht denn so was {iberhaupt? Ist denn die
Verschiedenheit zwischen dem Leben von mir und Christus nicht eine totale? Nein,
lautet die Antwort, es ist eine weitgehende, aber keine totale. Man spricht von ei-
nem Analogieverhiltnis, bei dem die Unterschiede die Ubereinstimmungen bei wei-
tem iibertreffen, ohne sie jedoch ganz auszuloschen. ,Diese Ubereinstimmungen
soll man sich bewuf3t machen, benennen und einiiben. Fiir Paulus ist das Ziel der
Christusformigkeit selbstverstindlich, er stellt es seinen Gemeinden unabléssig vor
Augen. Und erst aus ihr kommt die unversiegliche Kraft fiir ,,die guten Werke des
Gerechtfertigten®. ,,Wenn der Gerechtfertigte in Christus lebt und in der empfange-
nen Gnade wirkt, bringt er, biblisch gesprochen, gute Frucht. DaB gute Werke — ein
christliches Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe — der Rechtfertigung folgen (37)
— das wird ohne die immer neu gesuchte und gepflegte Schicksalsgemeinschaft mit
Christus zu einem bloflen moralischen Appell an unsere eigenen Méglichkeiten, der
undurchfiihrbar ist. Die ,,Verpflichtung, die er (der Christ) zu erfiillen hat*, kann
verheiBungsvoll nur {ibernehmen, wer ,,in Christus® ist und ,,Christus in ihm“.

& Vgl. Evangelisches Gesangbuch. Bayern/Thiiringen, Nr. 553.



Buchbesprechungen 312

Inwiefern beschreibt die GE eine spirituelle Wirklichkeit gegenwirtiger katholi-
scher und evangelischer Christen? Inwiefern lassen ihre Sitze sich aus derzeitigen
geistlichen Erfahrungen illustrieren? Das ist im Augenblick die Frage, an der sie zn
messen ist. Mein Versuch, dies fiir einige Stellen an den Exerzitien zu dokumentie-
ren, mochten fiir weitere Beispiele anregen. Ich bin dankbar fiir das bayerische
Votum und hoffe sehr, daf die offizielle Unterzeichnung durch Rom und den Luthe-
rischen Weltbund bald erfolgen wird: als stirkender Erweis, in welchem MaB Ka-
tholiken und Lutheraner gemeinsam von ihrer persénlichen Situation vor Gott Zeug-
nis geben konnen. Nachher als Konsequenz und nicht vorher als Bremse sind die
weiteren zwischen uns anstehenden Probleme zu bearbeiten: das Abendmahlsver-
stindnis, der Kirchenbegriff, die Amtsfrage.

Wolfgang Dietzfelbinger, Neuendettelsan

BUCHBESPRECHUNGEN

Meditation, Politik und Psychologie

Oschwald, Hanspeter: Bibel, Mystik
und Politik. Die Gemeinschaft Sant’Egi-
dio. Freiburg: Herder 1998. 141 S., DM
24,80.

Feinschmecker und Antiquitdtensammler,
die Film-Schickeria und Taschendiebe zieht
es nach Trastevere. Aber auch Rom-Pilgern
ist das Viertel zwischen Tiber und Garibaldi-
Denkmal ein Begriff, wenn auch aus anderen
Griinden: Seit Anfang der 70er Jahre ist ein
aufgelassenes Karmelitinnenkloster Stamm-
sitz eines seltsamen Gebildes, das seinen Na-
men von der dazugehorigen Kirche iiber-
nommen hat: Sant’Egidio (Agdius, einer der
vierzehn , Nothelfer). 1In dieser Zs. wurde
wiederholt auf die von dem Schriftsteller
Igor Man einmal ,,Uno von Trastevere™ ge-
nannte Vereinigung berichtet (vgl. GuL 55
[1980] 24-28; 61 [1988] 219-227). Threr
Faszination kann sich nur schwer entziehen,
wer einmal mit der 1986 vom Vatikan offi-
ziell anerkannten Laienorganisation in Be-
riihrung gekommen ist.

Von dem Joumnalisten Hanspeter Osch-
wald (,,Focus“) stammt bereits der Text zu
einem im deutschen Fernsehen gezeigten
Dokumentarfilm iiber Sant’Egidio. Nun legt
er ein Buch vor, das kompakt, spannend und
mit unverhohlener, jedoch nie peinlich wir-

kender Sympathie dieses ,,Netzwerk sozialer
Mystiker* (55) vorstellt. Was 1968 als loser
Zusammenschluf von Gymnasiasten im
Rom abseits touristischer Attraktionen sei-
nen Auftakt nahm (kostenloser Nachhilfeun-
terricht und Altenbetreuung), hat sich in
dreiflig Jahren zu einem weltweiten, in vier-
zig Léandern vertretenen ,Unternehmen‘ ent-
wickelt, ohne deswegen schwerfillig gewor-
den zu sein. Gerade die aus einer sorgfiltig
gepflegten, byzantinisch inspirierten Litur-
gie und gemeinsamem Bibellesen schop-
fende mystische Verwurzelung verhindert
klerikalen Biirokratismus.

Auch wenn es naiv klingt, wer es erlebt hat,
weil}: das Klima des Vertrauens, das die iiber
15000 Mitglieder (davon 12000 in Europa)
zu schaffen verstehen, ermdglicht Versoh-
nung. So ist ,eine Art christliches Franchi-
sing* (12) entstanden: mit jahrelangen Frie-
densinitiativen fiir Mosambik, Guatemala,
den Nahen Osten, Ruanda oder Algerien und
mit gigantischen Hilfslieferungen fiir Athio-
pien, Albanien und andere Krisenregionen.
Neben diesen Initiativen gibt es nach wie vor
das stille Engagement im anderen Rom: Sup-
penkiichen, Fliichtlingsbetreuung, Begegnung
mit Alten und sogenannten Gescheiterten.

Zweimal bisher wurde Sant’Egidio fiir
den Friedensnobelpreis nominiert. Das Welt-





