Das Gebet zu den Heiligen —
ein fragwiirdiger Brauch

Josef Imbach, Rom

Manche Christinnen ond Christen verstehen nicht so recht, warum man sich
fiir die Heiligen erwidrmen oder gar von ihnen schwirmen kann. Thr Verhal-
ten ithnen gegeniiber ist vielmehr von einer kiihlen Korrektheit charakteri-
siert. Sie zollen ihnen Ehrerbietung und Respekt. Aber nicht einmal im
Traum wiirde es ihnen einfallen, einen Mirtyrer oder eine Bekennerin mit
irgendwelchen Wiinschen zu inkommodieren. Sie halten es mit den Refor-
matoren und deren geistigen Nachfahren, die den direkten Zugang zu Gott
suchen und es daher vermeiden, in spiritualibus subalterne Chargen dazu zun
bewegen, sich fiir sie auf hchstinstanzlicher Ebene zu verwenden.

Zwischen Frommigkeit und Frivolitiit

Andere sehen das anders. Sie stehen mit den Heiligen auf Da und Du, und
dies auf eine Art, die beim Freiherrn von Knigge zumindest ein leichtes
Zucken der Mundwinkel ausgeldst hitte. Sie reden mit ihren himmlischen
Schirmherren und Schutzpatroninnen wie mit der Gemiisehindlerin von ne-
benan, die ihnen bisweilen einen Gefallen tut, weil sie regelmifig bei ihr
einkanfen. Warum also sollten nicht auch der heilige Judas Thadddus oder
die heilige Rita von Cascia ein offenes Ohr haben fiir allerlei alltsigliche
Néte, zumal wenn man sie gelegentlich mit einer Votivkerze geehrt hat?!
Angesichts dieses sehr menschlichen Umgangs mit den Heiligen wird
sich niemand wundern, wenn da gelegentlich auch Allzumenschliches
durchscheint. In der Tat besitzen wir hinreichend Zeugnisse dafiir, daB die
Beziehung zwischen den Heiligen und ihren Getrenen nicht immer von Be-
lastungsproben verschont blieb. Elisabeth von Thiiringen beispielsweise, die
1235, gerade viereinhalb Jahre nach ihrem Tod, heilig gesprochen wurde,
mufte sich an ihrem Grab in Marburg immer wieder heftige Drohungen ge-
fallen lassen, wenn sie die dort vorgebrachten Anliegeén nicht sofort zar
Kenntnis nahm', ein Phidnomen, das in Neapel noch heute anzutreffen ist,
wenn der Stadtheilige San Gennaro den Wiinschen der Bittenden nicht hin-
langlich Beachtung schenkt. Gelegentlich kam es auch vor, daB man Heili-
gen einen Denkzettel verpafite, wenn sie eine ihnen zngedachte Aufgabe

' Vgl. N. Ohler, Alltag im Marburger Raum zur Zeit der hl. Elisabeth, in: Archiv fiir Kultur-
geschichte 67 (1985) 1-40.



Josef Imbach 322

nicht erfiillten. Im 6. Jahrhundert berichtet Gregor von Tours, dal Bischof
Franco von Aix-en-Provence sich an dem Bistumsheiligen Metrias mit Kult-
entzug richte, als dieser ihm gegen einen rauberischen Gegenspieler keinen
Beistand leistete. Er lieB das Grab des didzesanen Schutzpatrons mit Dor-
nengestriipp zudecken und die Kirche verriegeln. Erst nachdem ihm Ge-
rechtigkeit widerfahren war, bedachte er den heiligen Metrias wieder mit
den gebiihrenden liturgischen Ehren.’ Vom Friihmittelalter bis hinauf in die
Jahrtausendwende war es offenbar iiblich, gegen unbotmiBige Heilige nicht
nur die Stimme sondern auch die Hand zu erheben. Jedenfalls sah sich das
zweite Konzil von Lyon (1274) genétigt, diese Unsitte aufs scharfste zu ver-
urteilen. Dennoch lebten die MiBbriduche noch lange fort. Im Wiirttember-
gischen, wo die Reformatoren in der Bilderfrage keine klare Haltung bezo-
gen, gestand man dem Winzerpatron Papst Urban 1. (+230), dessen Festtag
mit dem Endtermin der Weingartenbestellung zusammenfillt, weiterhin
seine Prozession zu. Bei anhaltendem schlechtem Wetter indessen wurde der
Bedauernswerte regelrecht abgestraft; man beschimpfte ihn als ,,Reben-
minnle* und wisserte seine Statue im Stadtbrunnen.” Ob bei solchen und
dhnlichen, friiher oft geiibten Briauchen die Frivolitét oder die Folklore tiber-
wog, ist schwer zu beurteilen.

Wenn wir den Chronisten glauben diirfen, kam es gelegentlich auch vor,
daB man die Heiligen buchstiblich erprefite. So weif} der Zisterziensermdnch
Caesarius von Heisterbach (+1240) von einer Frau, deren Tochterlein von ei-
nem Wolf geraubt worden war. Die verzweifelte Mutter rannte zu einer von
ihr verehrten Marienstatne, ril der Madonna das Kind vom Schof3 und
schwor, es ihr nicht wieder zu geben, bevor sie nicht ihr eigenes Kind nnver-
sehrt in ihre Arme geschlossen hitte. Und siehe da — ,.als fiirchte die Him-
melskonigin, um ihren Sohn zo kommen, wenn das Weib nicht ihre Tochter
zuriickbekdme, befahl sie sogleich dem Wolf, und er liell das M#dchen frei*.’

Aber Lingst nicht alle aus der Schar der Seligen waren bereit, derartige
Krinkungen hinzunehmen; einige schlugen ganz einfach zuriick. Vom heili-
gen Anno von Kéln (+1075) wird berichtet, daB er eine Frau mit Blindheit
strafte, als diese einige Glidubige verspottete, die zu seinen Reliquien nach
Siegburg gepilgert waren. Erst nachdem die Ungliickliche an seinem Grab
Abbitte geleistet hatte, schenkt ihr der schon zu Lebzeiten wegen seiner Un-
duldsamkeit gefiirchtete Bischof das Augenlicht wieder.’

: Gregor von Tours, Liber de gloria confessorum, 70; vgl. PL, Bd. 71, 827-912; 879¢1.

* M. Scharfe, Evangelische Andachtsbilder. Studien zu Intention und Funktion des Bildes in
der Frommigkeitsgeschichte vornehmlich des schwiibischen Raumes. Stuttgart 1968, 151-154.
* Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum (7,47), Bd. 2. Kéln 1851, 64.

> N. Ohler, Zuflucht der Armen. Zu den Mirakeln des hl. Anno, in: Rheinische Vierteljahres-
bliitter 48 (1984) 1-33; 10.



Das Gebet zu den Heiligen — ein fragwiirdiger Brauch 323

Derartige Episoden sind nicht blof von anekdotischem Interesse. Vielmehr
dokumentieren sie gleichzeitig die hochst erstaunliche Entwicklung vom
Grabeskult zur Heiligenverehrung. Selbstverstandlich ergab sich die Ehr-
furcht, die man den Grabstitten der Verstorbenen entgegenbrachte, aus dem
ehrenden Andenken, das man an die Toten bewahrte. Dieses Andenken war
um so lebendiger, je mehr die Verstorbenen zu ihren Lebzeiten um ihres
Glaubens willen gelitten hatten. Dal der Gedéchtnistag ihres Todes ur-
spriinglich iiber oder in der Nidhe des Grabes begangen wurde, entsprach ei-
nem damals auch in der heidnischen Umwelt verbreiteten Brauchtum.

Von der Verehrung zur Bitte um Fiirbitte

Indessen war es nicht der Besuch der Grabstitten, der spiter zur Heiligen-
verchrung fiihrte. Bis um die Mitte des zweiten Jahrhunderts finden sich im
Christentum noch keine Spuren von Heiligenverehrung. Das hat seinen
Grund darin, daBl die Christenheit in ihren Anfingen sich von der griechi-
schen und jiidischen Umwelt bewuBt distanzierte, wo Heroen, Gerechte und
Glaubenszeugen als Mittler und Fiirbitter angerufen wurden (eine Sitte, die
iibrigens im Judentum selber nicht unumstritten war).

Auf Dauer aber konnten die Christen dem in der menschlichen Natur ver-
ankerten Impuls, anerkannte Vorbilder zu verehren, nicht widerstehen. Auch
der Schritt von der blofien Verehrung zur Fiirbitte wurde schnell vollzogen;
die theoretische — also theologische — Begriindung dafiir war bald gefunden.
Bekanntlich hegte die Kirche von Anfang an die GewiBheit, dal die Ver-
storbenen nicht bloB im Gedichtnis der Hinterbliebenen, sondern auch in
der Gemeinschaft mit Gott weiterleben. Obwohl von ihren Angehdorigen ent-
riickt, blieben sie ihnen doch weiterhin verbunden. War es denn so falsch,
was die Juden unter Verweis auf das zweite Makkabéderbuch (15,12-16) be-
haupteten, dal ndmlich die Gerechten nach ihrem Tod bei Gott fiir ihre
Glaubensgeschwister Fiirsprache einlegten? Warum sollten die christlichen
Bekennerinnen und Glaubenszeugen in dieser Hinsicht weniger wirkmich-
tig sein? Aus teils anthropologischen und teils theologischen Primissen zog
man schlieBlich die praktische Schluflfolgerung. Man wandte sich an die
verstorbenen Gerechten, um sie zur Fiirsprache bei Gott zu bewegen.® Schon
Origines (um 185 — um 254), der bedeutendste Kirchenschriftsteller der
friihen griechischen Kirche, hat diesbeziiglich klare Vorstellungen. Erlaubt
ist das Gebet zu den Verstorbenen mit der Bitte um Fiirsprache nur, wenn es

¢ Zum folgenden (mit ausfiihrlichen Belegen): G. L. Miiller, Gemeinschaft und Verehrung der
Heiligen. Geschichtlich-systematische Grundlegung der Hagiologie. Freiburg i. Br. 1986, 251-
257.



Josef Imbach 324

sich um Heilige handelt! Damit richtet er sich offenbar gegen den Brauch,
beliebige Verstorbene nm ihre Fiirbitte anzugehen, eine Gewohnheit, die
durch manche friihchristliche Inschriften und spiter auch durch AuBerungen
einiger Kirchenlehrer belegt ist. Gregorios von Nazianz (330-390) etwa
machte kein Hehl daraus, daf er zu seiner Mutter Nonna betete, wahrend ein
Ambrosius von Mailand (339-397) auf die himmlische Fiirsprache seines
friih verstorbenen Bruders Satyrus zihlte.

Seit der Spitantike wurde das Gebet zu den Heiligen allgemein prakti-
ziert. Man wulte, was ein Heiliger ist, man glaubte an die Kraft ihrer Fiir-
sprache, und insgeheim hoffte man wohl anch, nicht in die Lage zu kommen,
allzusehr darauf angewiesen zu sein. Weil aber kein Verlafl darauf war, daf3
man vor Notlagen verschont blieb, wire es in jedem Fall toricht gewesen,
die Heiligen nicht zu ehren und dadurch ihr Segensangebot auszuschlagen.
Denn, so die allgemeine und feste Uberzeugung, ,,nur die Ehrung hilt den
Gnadenstrom in Flu — und was konnte den Menschen hilfreicher sein?“’ Je-
denfalls stellte die Anrufung der Heiligen (vorerst) kein theologisches, son-
dern, wenn iiberhaupt, ein rein pragmatisches Problem dar. Die Frage war
nicht, ob man zu den Heiligen beten diirfe, sondern wie man sich ihrer Hilfe
am besten versicherte. Als bewihrte Mittel galten Wallfahrten, Reliquien-
kult und Bilderverehrung, sowie Geliibde, Gebete und Gaben.

Der durch die Jahrhunderte ungebrochen geiibte, nicht nur ehrfiirchtige,
sondern auch familidre und hiufig sogar etwas joviale und gelegentlich auch
abergldubische Umgang mit den Seligen Gottes fiihrt uns sehr drastisch vor
Augen, was der Glaubenssatz von der Gemeinschaft der Heiligen meint,
nidmlich daf nicht nur das durch die Zeiten pilgernde Gottesvolk® die Kirche
konstituiert, sondern daf zu dieser Kirche auch jene gehoren, die ihr Ziel,
nidmlich die beseligende Gemeinschaft mit Gott, bereits erreicht haben — und
daB} beide, die auf die Vollendung Hoffenden und die in der Herrlichkeit des
Herrn Lebenden, miteinander verbunden bleiben. Diese Verbundenheit wie-
derum kommt aufs Schonste dadurch zum Ausdruck, dafl die Schwicheren
keine Hemmungen haben, sich in ihren Noten an die Stirkeren zu wenden,
und daB diese sich fiir jene nach Kriften einsetzen.

Die Frage, ob damit nicht die irdischen Verhiltnisse gleichsam auf eine
iiberirdische Leinwand projiziert wiirden, erscheint hochst zweitrangig. Wir
miissen uns ja notgedrungen mit menschlichen Bildern und Vorstellungen
behelfen, wenn wir transzendente, also unsere empirischen Wirklichkeit
iibersteigende Sachverhalte verstindlich machen wollen. Insofern weisen
alle Jenseitsvorstellungen und auch alle Gottesbilder die Strukturen der Pro-

" A. Angenendt, Heilige und Reliquien. Miinchen 1994, 207.
¥ Vgl. Vaticanum II, Dogmatische Konstitution iiber die Kirche. Lumen gentium, Nr. 6.



Das Gebet zu den Heiligen — ein fragwiirdiger Brauch 325

jektion anf. Problematisch weil theologisch nicht mehr einwandfrei er-
scheint die Sache erst, wenn man die hinter dem Bild verborgene Wirklich-
keit mit diesem gleichsetzt. Beunruhigend sind anBerdem gewisse theologi-
sche Konstrukte, welche das Gebet zu den Heiligen um ihre Fiirbitte bei Gott
mittels anthropologischer Verhaltensmodelle plausibel machen wollen. Fak-
tisch trifft es zweifellos zu, wenn gesagt wird, hinter dem Glauben an die
Firsprache der Heiligen stiinden menschliche Erfahrungen, die uns allen
vertraut seien. In der Tat ist man dankbar, wenn man in einer an sich ans-
sichtslosen Angelegenheit gegeniiber den zustindigen Instanzen die Unter-
stiitzung einer einflureichen Personlichkeit erfihrt. Mittels dieses Modells
versucht auch Thomas von Aquin das Gebet zu den Heiligen zu rechtferti-
gen. Daf3 die Seligen in patria, in der himmlischen Heimat, sich bei Gott fiir
uns verwenden, steht auler Frage; daB sie dort die Liebe vollkommener
leben als zur Zeit ihres irdischen Exils, scheint ihm einlenchtend; daB sie
von Gott wegen ihrer iiberschiissigen Verdienste besonders geliebt werden,
scheint Thomas ebenso gewil wie die Tatsache, daf} sie immer erhért wer-
den, weil sie ndmlich nur das erbitten, was Gott will.?

Angesichts unserer gesellschaftlichen Gepflogenheiten mag diese Theo-
rie in etwa iiberzeugen. Allerdings hat sie den Nachteil, daB Gott, der doch
der ganz Andere ist (,,Ich will meinen gliihenden Zorn nicht vollstrecken...
Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch.“; Hos 11,9), hier vielleicht doch ein
bichen allzumenschliche Ziige trigt. Wenn man sich iiberdies vergegen-
wirtigt, wie sich der Vater in Jesu Gleichnis vom Verlorenen Sohn gegenii-
ber dem Heimkehrenden verhilt (Lk 15, 11-32) und wie der Erzihler dieses
Gleichnisses anf den Siinder Zachius zugeht (Lk 19, 1-10), verursachen die
Uberlegungen des Aquinaten doch einiges Unbehagen. Freiwillig — und wil-
lig! — und ohne daB} er von einem intercessor, einem ,Dazwischentreter® oder
Fiirsprecher dazu iiberredet werden miifite, gewihrt der Vater im Gleichnis
seinem Sohn und gewihrt auch Jesus dem Zollner Zachius die groBte aller
denkbaren Gnaden, nimlich bedingungslose Vergebung.

Das Modell, das der Lehre des heiligen Thomas von der Fiirsprache der
Heiligen zugrunde liegt und das seit der Reformation in fast allen katholi-
schen Dogmatikhandbiichern verbreitet wird, ist also durchaus nicht so un-
problematisch, wie es zunéchst den Anschein hat. Wihrend Thomas bei der
Behandlung unserer Frage zumindest implizit allgemein menschliche Ver-
haltensweisen zum Vergleich heranzicht, ersuchen seine theologischen
Nachfahren immer héiufiger die Gilde der Psychologen nm Schiitzenhilfe.
Dagegen wiire an sich nichts einzuwenden. Bedenklich wird dieses Vorge-
hen erst, wenn die angefiihrten Beispiele nicht den Nagel, sondern die Glin-

9

Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 11-11, 83, 11 und 111, Supplementum, 72, 3.



Josef Imbach 326

bigen auf den Kopf treffen. So verweist der seinerzeit nicht nur als Theo-
loge, sondern auch als Mitbegriinder der Gorres-Gesellschaft geschitzte Jo-
hann Baptist Heinrich in seiner 1904 erschienenen Dogmatischen Theologie
darauf, daB die Verehrung bedeutender Menschen menschlich sei (was zu-
trifft), und daB es auch menschlich sei, sie anzurufen (was die Psychologen
bestitigen), so wie ja auch Kinder vor dem gestrengen Vater gern zur Mut-
ter fliichteten (was die Pidagogen zu begriindeten Riickfragen veranlaBt).”

Vom christlichen Standpunkt aus jedoch ist ein solcher Vergleich schon
deshalb verfehlt, weil ihm einen vollig verkehrtes Gottesbild zugrunde liegt.
Offensichtlich hat die Lehre von der Fiirsprache der Heiligen gerade des-
wegen zu mancherlei Abirrungen Anlafl gegeben, weil der gestrenge Vater-
gott allzu hiufig die mitleidlosen Ziige eines richenden Richters zeigte und
damit so unnahbar schien, daB man sich geradezu genétigt sah, einen seiner
himmlischen Lieblinge vorzuschicken, wenn man in den Genuf} eines auch
noch so geringen Gnadenerweises gelangen wollte. Eine solcherart moti-
vierte Heiligenverehrung geht in jedem Fall auf Kosten des jesuanischen
Gottesbildes. Wenn der Anschein nicht triigt, war (oder ist teilweise noch
immer?) die Heiligenverehrung eben nicht nur ein Zeichen der Ehrerbietung
gegeniiber den Vollendeten, sondern hiufig auch Ausdruck der Angst vor
Gott und seiner unerbittlichen Harte. Gewill waren die Heiligen auch dazn
da, um ihre Bewunderer und Verehrerinnen vor allerlei Unbill, Leiden und
Not zu bewahren und ihnen in ausweglosen Situationen beizustehen. Thre
Aufgabe ist es ,.fiir die auf Erden im Lebenskampf sich Abmiihenden zu bit-
ten, wie der 882 verstorbene Erzbischof Hinkmar von Reims in einer von
ihm verfaBten Lebensgeschichte seines Vorgingers Remigius (+533) be-
tont." Dies ist jedoch nicht nur materiell, sondern auch und vor allem geist-
lich zu verstehen. Ausdriicklich heit es, dal die Himmlischen ihren
Schutzbefohlenen auf dieser Erde bei der Bereinigung jener Siinden beiste-
hen, die sie seit der Taufe begangen haben. Hinkmar setzt hier eine theolo-
gische Unterscheidung voraus, nach welcher in der Taufe durch die Ver-
dienste Christi alle zuvor begangenen Siinden vergeben werden; fiir die Ver-
fehlungen nach der Taufe jedoch miissen die Menschen selber geradestehen.
Aber konnen sie das? Ist ihre Siindhaftigkeit nicht zu gro3? Genau dies ist
der Punkt, an welchem deutlich wird, warum die Unterstiitzung durch die
Heiligen zur Existenzfrage wird, und zwar vor allem dann, wenn man Gott
gegeniiber am wehrlosesten ist, ndmlich in der Stunde des Gerichts. In die-
sem Zusammenhang haben die Uberlegungen Hinkmars keineswegs den

3. B. Heinrich, Dogmatische Theologie, Bd. 10. Miinster 1904, 810.

" Hinkmar von Reims, Vita Remigii 30. Hrsg. von B. Krusch. Hannover 1892, 330. Das fol-
gende Zitat, ebd., 332.



Das Gebet zu den Heiligen — ein fragwiirdiger Brauch 327

Charakter einer theologischen Spielerei: ,,Wenn unser Herr und Patron [der
Heilige, dem wir uns anvertraut haben] sieht, wie wir uns in unseren from-
men Bemiihungen anstrengen, reicht er die Hand der Fiirsprache und unter-
stiitzt unseren Lauf, damit wir zum Hafen des ewigen Heiles zu gelangen
vermogen.“ Die Heiligen als Wegbereiter zum Heil, als Helfer im Gericht!
Hier vor allem muBte sich der Patron als tiichtiger Beistand und die Patro-
nin sich als fihige Helferin bewihren, weil sonst die Gefahr bestand, in alle
Ewigkeit verdammt zu werden.

Der Einspruch der Reformatoren

Dem gegeniiber fordert ein Martin Luther kategorisch, man solle seine ,,Zu-
versicht und sein Vertrauen auf keinen Heiligen stellen, denn allein auf Chri-
stum®.” Tatsdchlich ist genau dies der springende Punkt. Das Neue Testa-
ment kennt nicht eine Mehrzahl von Mittlergestalten, deren sich die Men-
schen bedienen miiiten, um an oder zu Gott zu gelangen, denn: ,.Nur einer
ist Gott, einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen: der Mensch
Jesus Christus” (1 Tim 2,5; vgl. Hebr 8,6 und 9,15).

Nach Luther impliziert das keineswegs, da man die Heiligenverehrung
rundweg ablehnen muf. Wenn die Kirchen der Reformation den Heiligen-
knlt kaum mehr kennen, ist das nicht auf eine zwangsldufige Entwicklung
zuriickzufithren, zumal Luther selbst bei aller Kritik am katholischen
Brauchtum dem Heiligendienst durchaus positiv gegeniiberstand. Aufgrund
des von ihm verfochtenen Schriftprinzips (einzig was am Wort Gottes einen
Anhalt hat, soll aufrechterhalten werden!) wollte er nur jene biblischen Ge-
stalten als Heilige betrachten, die gewissermalien von Gott selbst heilig ge-
sprochen wurden (die erstbundlichen Patriarchen und Propheten, David, Jo-
hannes den Tiufer, die Apostel, den Erzmirtyrer Stephanos). Diese Men-
schen sind nicht nur Vorbilder und Wegweiser, sondern bieten auch Grund
zum Dank fiir den Gnadenreichtum, den Gott iiber sie ausgeschiittet hat.
Eine so verstandene Heiligenverehrung steht dem Evangelium Christi nicht
entgegen. Aber sie ist von ihm auch nicht geboten! Von daher 148t sich nicht
mit Bestimmtheit sagen, ob sie von Gott gewiinscht oder blol von Menschen
erfunden wurde. Demnach kann man niemanden darauf verpflichten. An-
derseits gibt es weder einen biblischen noch einen theologischen Grund, sie
Zu untersagen.

Zwingli und Calvin zeigen sich in dieser Sache nicht so tolerant. Nicht
bloB die Verehrung der Bilder, sondern auch die Ehrung der Heiligen war

"> M. Luther, Epistel oder Unterricht von den Heiligen an die Kirche zu Erfurt, in: WA, Bd.
10/11, 166.



Josef Imbach 328

Zwingli ein Dorn im Auge. Heiligendienst fiihrt seiner Ansicht nach zum
Personenkult, der in letzter Konsequenz darauf tendiert, die Einheit und Ein-
zigkeit Gottes aufzuheben. Unter diesen Voraussetzungen muf3 man die Aus-
rottung der Heiligenverehrung geradezu als Gottesdienst betrachten, eine
Ansicht, die Calvin mit Zwingli teilt.”

Luther verhielt sich in dieser Frage, wie gesagt, zuriickhaltender. Aufs
duberste zuowider jedoch war ihm jene Art von Glaubenswerkelei (und das
hingt mit seiner Rechtfertigungslehre zusammen), mittels derer die Glidubi-
gen meinen, sich den Himmel verdienen zu kdnnen — und dies, indem sie die
Heiligen als Dienstboten in Anspruch nehmen. Gottes reiche Gnade kann
man sich nicht erwerben; allein schon deshalb verbietet es sich, die Heili-
gen mit Bitten und Anrufungen zu bestiirmen. Wichtiger noch ist der bib-
lisch begriindete theologische Grund: Auch die verehrungswiirdigsten Die-
ner und Dienerinnen Gottes kdnnen keine Mittlerrolle iibernehmen — siehe
eins Timotheus zwei fiint!

Als nachahmenswerte Vorbilder, aber auch zur personlichen Ermutigung
im Glauben sind die Heiligen durchaus brauchbar. Jedoch empfinden die Re-
formatoren es als Ansinnen, sie anzurufen und sie als Fiirbitter oder Fiir-
sprecherinnen einzusetzen. Wer denn den Heiligen so lange Ohren gegeben
habe, daB} sie im Himmel droben unser Brummeln héren konnten, fragt Cal-
vin einmal ironisch.” Das Wort konnte auch von Martin Luther stammen.
Denn in eben diesem Punkt scheiden sich die Geister. Wihrend die Alt-
glaubigen Verehrung und Anrufung (invocatio) der Heiligen um ihre Fiir-
bitte (intercessio) bejahten, verurteilten die Reformatoren jegliche Anrufung
zum Zweck der Fiirbitte als Abgotterei.

Dieser Streitpunkt bestimmte die Kontroverse so sehr, da} die positiven
Ansitze der Intherischen Heiligentheologie keine Beachtung mehr fanden.
Damit wurde die bejahende oder ablehnende Haltung gegeniiber den Heili-
gen geradezu zu einem ,,Kennzeichen der konfessionellen Identitéit."” Ver-
mutlich ist heute in weiten Kreisen nicht mehr bekannt, daB die evangelisch-
lutherischen Kirchenordnungen noch lange Zeit einen zwar purgierten, aber
doch sehr reichhaltigen kirchlichen Heiligenkalender kannten, in welchem
vor allem den Marien-, Apostel- und Engelfesten ein bevorzngter Stellen-
wert zukam.

Was die Verehrung der Heiligen betraf, war man sich also einig. Kontro-
vers jedoch war (und ist) die Frage der Anrufung und damit einer wie immer
zu verstehenden Mittlerschaft der Heiligen.

"* Vgl. Miiller, 56-60 (mit zahlreichen Textbelegen).
" I. Calvin, Institutio religionis Christianae, 111, 20, 24.
"I Miiller, 48.



Das Gebet zu den Heiligen — ein fragwiirdiger Brauch 329

Liebe — konkret

Nach landliufiger katholischer Vorstellung treten die Heiligen als Fiirspre-
cher und Fiirbitterinnen der Menschen bei Gott in Erscheinung. Ahnlich wie
eine Schulklasse den Musterschiiler vorschickt, wenn sie den Lehrer zum
NachlaB einer Kollektivstrafe bewegen mochte, schoben die Glaubigen ihre
Heiligen vor, in der Hoffnung, auf diese Weise leichter in den Genul} eines
gottlichen Gunsterweises zu gelangen. Bezeichnend fiir diese Mentalitit ist
eine AuBerung des seinerzeit beriihmten Theologen Matthias Joseph Schee-
ben (1835-88), derzufolge die Heiligen ,,sich bei Gott fiir uns verwenden
und unsere Bitten bei Gott unterstiitzen, wie ja auch in irdischen Dingen ein
Bittgesuch an eine hohe Person unterstiitzt werden kann durch eine ein-
fluBreiche Mittelsperson*." Der Vergleich hinkt nicht; er lahmt. Denn trotz
aller gegenteiligen Beteuerungen wird hier den Heiligen faktisch eben doch
eine Mittlerrolle zugeschrieben, die ganz einfach unvereinbar ist mit dem,
was die Schrift iiber die alleinige Mittlerschaft Jesu Christi lehrt. An Stelle
Christi, des einen Mittlers, tritt dann gewissermafen eine ganze Hierarchie
von Mittlergestalten auf den Plan. Mit dem damit unvermeidlich verbunde-
nen Klientelismus, der den meisten Menschen in der Regel mehr Nachteile
als Nutzen bringt, mochten wir uns nicht anch noch abplagen miissen, wenn
es um unser Seelenheil geht.

Das Zweite Vaticanum setzt die Akzente anders. Es lehrt, dall die Heili-
gen Gott ,,ihre Verdienste [weiterhin] darbringen, die sie auf Erden erwor-
ben haben®, und zwar zu unserem Segen und Nutzen.” Mit anderen Worten,
wir brauchen die Heiligen gar nicht erst zu bestiirmen, damit sie sich unser
erinnern. Denn nicht nur gehéren sie noch immer zur Gemeinschaft der Kir-
che, sondern sie fiihlen sich dieser Kirche anch weiterhin zugehorig. Ihr Ein-
satz fiir die Glaubensgemeinschaft hort mit dem Ende ihres irdischen Lebens
nicht auf; vielmehr bleiben jene, die bereits am Ziel sind, iiber den Tod hin-
aus mit uns verbunden. Das und nichts anderes meinen wir, wenn wir von
der Hilfe sprechen, die sie uns gewihren. Die Heiligen lassen ihre Liebe ja
nicht wie ein Totenkleid im Grab zuriick, um sich fortan unbekiimmert um
ihre irdischen Weggefihrten in Gottes Glanz zu sonnen. Der Glanz, der sie
umgibt, ist der Widerschein der Liebe, die sie schon zu Lebzeiten von Gott
empfangen durften und zu ihren Lebzeiten schon an andere weiterschenkten
und die nun in ihrer ganzen Schonheit aufleuchtet — und die sie jetzt in der
Vollendung nicht nur Gott entgegenbringen, sondern auch uns, die wir hof-
fen, einst zusammen mit ihnen bei Gott zu sein. Insofern trifft zu, was das

' M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik, Bd. 4. Hrsg. von L. Atzenberger.
Freiburg i. Br. (unverinderter Nachdruck) 1933, 886; kursiv von mir.
" Dogmatische Konstitution iiber die Kirche. Lumen gentium, Nr. 50.



Josef Imbach 330

Konzil sagt, nimlich daff die Heiligen ,,nicht aufh6ren, beim Vater fiir uns
Fiirbitte einzulegen®, weil sie namlich gar nicht anders konnen (worauf iibri-
gens schon Thomas von Aquin in seiner Theologischen Summe hingewiesen
hat™). Das versteht sich eigentlich von selbst, denn was wiire das fiir eine Se-
ligkeit, wenn die Heiligen blo3 Gott, nicht aber ihren menschlichen Ge-
schwistern weiterhin ihre Liebe bezeugen kénnten?!

Neben dieser eher anthropologischen Begriindung gibt es noch einen
theologischen Grund, warum die Heiligen uns selbst dann nicht vergiBen,
wenn wir uns nicht an sie erinnern wiirden. Sie leben ja in der begliicken-
den Anbetung Gottes. Das Grundmuster allen Betens und damit auch aller
Anbetung hat Jesus im Vaterunser vorgezeichnet: ,,Gott, dein Wille gesche-
he!* Gottes Wille aber, und das glauben wir aufgrund der Schrift, zielt dar-
auf, ,.dal alle Menschen gerettet werden* (vgl. | Tim 2,4). Die sich daraus
ergebende Schlufifolgerung ist evident. Wenn Gott das Heil der Menschen
will, beinhaltet die Anbetung Gottes auch die Bejahung dieses Willens, die
ihre praktische Manifestation in der Fiirbitte findet, die ihrerseits der Liebe
entspringt. ,,Das Gebet der Heiligen ist also keine neue Initiative, die erst
durch unser Gebet bewirkt wiirde — hier wire sehr schwer zu sehen, worin
der Unterschied zum Spiritismus lige, — sondern die Entfaltung der doppelt-
einen Liebe zu Gott und den Nichsten, die ihr ganzes Leben bestimmt hat
und die nun vereweigt ist.*"”

Aber auch aus unserer Perspektive gilt: Was bliebe noch iibrig von der Ge-
meinschaft der Glidubigen, die iiber die Griber hinaus weiterbesteht, wenn
wir den Seligen nicht danken wiirden fiir ihre Treue? Miissen wir noch ei-
gens daran erinnern, daf} das Zweite Vatikanische Konzil ausdriicklich be-
tont, daf} dieser Dank sich letztlich auf Gott richtet, der uns die Heiligen ge-
schenkt hat? Gleichzeitig ruft das Konzil in Erinnerung, daB, wer sie um ihre
»~-michtige Hilfe* bittet, ,,von Goti** Wohltaten erfleht, ,,durch seinen Sohn
Jesns Christus®. Die alleinige Mittlerschaft Jesu Christi wird noch ein wei-
teres Mal ausdriicklich betont, wenn es heifit, daR die Heiligen ,,durch ihn,
mit ihm und in ihm beim Vater fiir uns Fiirbitte einzulegen*. Vor diesem Hin-
tergrund erweist sich die Redeweise vom Gebet zu den Heiligen als nicht
weniger mifiverstindlich, wie das Bild von ihnen als unseren Beschiitzern
oder Fiirbitterinnen ambivalent ist. Auf manche daraus resultierende infan-
tile Vorstellungen miissen wir endgiiltig verzichten, auch wenn sie uns mog-
licherweise lieb geworden ist. Sonst entsteht tatsichlich der Eindruck, wir
wiirden die Heiligen als Strohménner oder Agentinnen einsetzen. Wenn im-

" Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, It-11, 83, 11.

* W. Beinert, Die Heiligen in der Reflexion der Kirche. Systematisch-theologische Grundle-
gung, in: Die Heiligen heute ehren. Freiburg i. Br. 1983, 13-80; 79.



Das Gebet zu den Heiligen — ein fragwiirdiger Brauch 331

mer wir im Gebet zu den bei Gott Verherrlichten ,,Zuflucht nehmen®, dann
gewiB nicht, um sie vorzuschicken, weil wir uns dadurch bei Gott gréBere
Chancen ausrechnen oder weil wir ihm nicht unter die Augen zu treten
trauen. Sondern? Ja, sondern, um zusammen mit ihnen Gott fiir seine Wohl-
taten zu danken und ihm zu sagen, daBl wir uns bewuft sind, auf seine Hilfe
angewiesen zu sein.

DaB wir uns dabei nicht mit dem erstbesten Heiligen in eine Reihe stel-
len, wird unsere himmlischen Freunde und Freundinnen am wenigsten ver-
wundern. Auch sie haben ja in ihren Erdentagen ihre Sympathien nicht un-
terschiedslos verschenkt, sondern Vorlieben entwickelt. Deshalb werden sie
uns gern zugestehen, daB wir uns nicht in jedermanns Gesellschaft gleich
wohl fithlen. Was die Wahl unserer Lieblinge angeht, wird uns nicht einmal
die romische Glaubenskongregation dreinreden; es ist dies ja weder eine
dogmatische noch eine moralische Frage, sondern ein Vorgang, der sich vor-
wiegend auf der psychologischen Ebene abspielt. Daf8 wir uns tiberhanpt zu
einzelnen Heiligen hingezogen fiihlen, hingt hingegen damit zusammen,
daB die Liebe immer konkret ist.

Die Liebe! Driingt sie uns nicht auch, zusammen mit unseren verstorbe-
nen Angehérigen Gott zu bitten und zu loben, auch wenn diese uns manch-
mal bis auf die Knochen geirgert und vielleicht auch nicht ganz so vorbild-
lich gelebt haben wie der heilige Aloysius von Gonzaga oder die heilige
Elisabeth von Thiiringen? Die giingige Vorstellung, nach welcher insbeson-
dere die Himmlischen es sind, die Gott mit ihren Bitten zu beeinflussen ver-
mogen, ist von den Evangelien nicht abgedeckt. Episoden wie die Begeg-
nung zwischen Jesus und Zachéus, und Gleichnisse wie jenes vom Verlore-
nen Sohn oder vom Pharisier und vom Zollner erinnern uns daran, dafi Gott
sein Herz auch offenhilt fiir die Bitten jener, welche die Kirche nicht mit
dem Giitesiegel der Heiligkeit ausgezeichnet hat.





