
Das Gebet zu den Heiligen - 
ein fragwürdiger Brauch 
Josef Imbach, Rom 

Manche Christinnen und Christen verstehen nicht so recht, warum man sich 
für die Heiligen erwärmen oder gar von ihnen schwärmen kann. Ihr Verhal- 
ten ihnen gegenüber ist vielmehr von einer kühlen Korrektheit charakteri- 
siert. Sie zollen ihnen Ehrerbietung und Respekt. Aber nicht einmal im 
Traum würde es ihnen einfallen, einen Märtyrer oder eine Bekennerin mit 
irgendwelchen Wünschen zu inkommodieren. Sie halten es mit den Refor- 
matoren und deren geistigen Nachfahren, die den direkten Zugang zu Gott 
suchen und es daher vermeiden, in spiritualibus subalterne Chargen dazu zu 
bewegen, sich für sie auf höchstinstanzlicher Ebene zu verwenden. 

Zwischen Frömmigkeit und Frivolität 

Andere sehen das anders. Sie stehen mit den Heiligen auf Du und Du, und 
dies auf eine Art, die beim Freiherrn von Knigge zumindest ein leichtes 
Zucken der Mundwinkel ausgelöst hätte. Sie reden mit ihren himmlischen 
Schirmherren und Schutzpatroninnen wie mit der Gemüsehändlerin von ne- 
benan, die ihnen bisweilen einen Gefallen tut, weil sie regelmäßig bei ihr 
einkaufen. Warum also sollten nicht auch der heilige Judas Thaddäus oder 
die heilige Rita von Cascia ein offenes Ohr haben für allerlei alltägliche 
Nöte, zumal wenn man sie gelegentlich mit einer Votivkerze geehrt hat?! 

Angesichts dieses sehr menschlichen Umgangs mit den Heiligen wird 
sich niemand wundern, wenn da gelegentlich auch Allzumenschliches 
durchscheint. In der Tat besitzen wir hinreichend Zeugnisse dafür, daß die 
Beziehung zwischen den Heiligen und ihren Getreuen nicht immer von Be- 
lastungsproben verschont blieb. Elisabeth von Thüringen beispielsweise, die 
1235, gerade viereinhalb Jahre nach ihrem Tod, heilig gesprochen wurde, 
mußte sich an ihrem Grab in Marburg immer wieder heftige Drohungen ge- 
fallen lassen, wenn sie die dort vorgebrachten Anliegen nicht sofort zur 
Kenntnis nahm1, ein Phänomen, das in Neapel noch heute anzutreffen ist, 
wenn der Stadtheilige San Gennaro den Wünschen der Bittenden nicht hin- 
länglich Beachtung schenkt. Gelegentlich kam es auch vor, daß man Heili- 
gen einen Denkzettel verpaßte, wenn sie eine ihnen zugedachte Aufgabe 

Vgl. N. Ohler, Alltag Im Marburger Raum zur Zeit der hl. Elisabeth, in: Archiv für Kultur- 
geschichte 67 (1985) 1-40. 



Josef Imbach 322 

nicht erfüllten. Im 6. Jahrhundert berichtet Gregor von Tours, daß Bischof 
Franco von Aix-en-Provence sich an dem Bistumsheiligen Metrias mit Kult- 
entzug rächte, als dieser ihm gegen einen räuberischen Gegenspieler keinen 
Beistand leistete. Er ließ das Grab des diözesanen Schutzpatrons mit Dor- 
nengestrüpp zudecken und die Kirche verriegeln. Erst nachdem ihm Ge- 
rechtigkeit widerfahren war, bedachte er den heiligen Metrias wieder mit 
den gebührenden liturgischen Ehren.2 Vom Frühmittelalter bis hinauf in die 
Jahrtausendwende war es offenbar üblich, gegen unbotmäßige Heilige nicht 
nur die Stimme sondern auch die Hand zu erheben. Jedenfalls sah sich das 
zweite Konzil von Lyon (1274) genötigt, diese Unsitte aufs schärfste zu ver- 
urteilen. Dennoch lebten die Mißbräuche noch lange fort. Im Württember- 
gischen, wo die Reformatoren in der Bilderfrage keine klare Haltung bezo- 
gen, gestand man dem Winzerpatron Papst Urban I. (+230), dessen Festtag 
mit dem Endtermin der Weingartenbestellung zusammenfällt, weiterhin 
seine Prozession zu. Bei anhaltendem schlechtem Wetter indessen wurde der 
Bedauernswerte regelrecht abgestraft; man beschimpfte ihn als •Reben- 
männle" und wässerte seine Statue im Stadtbrunnen.3 Ob bei solchen und 
ähnlichen, früher oft geübten Bräuchen die Frivolität oder die Folklore über- 
wog, ist schwer zu beurteilen. 

Wenn wir den Chronisten glauben dürfen, kam es gelegentlich auch vor, 
daß man die Heiligen buchstäblich erpreßte. So weiß der Zisterziensermönch 
Caesarius von Heisterbach (+1240) von einer Frau, deren Töchterlein von ei- 
nem Wolf geraubt worden war. Die verzweifelte Mutter rannte zu einer von 
ihr verehrten Marienstatue, riß der Madonna das Kind vom Schoß und 
schwor, es ihr nicht wieder zu geben, bevor sie nicht ihr eigenes Kind unver- 
sehrt in ihre Arme geschlossen hätte. Und siehe da - •als fürchte die Him- 
melskönigin, um ihren Sohn zu kommen, wenn das Weib nicht ihre Tochter 
zurückbekäme, befahl sie sogleich dem Wolf, und er ließ das Mädchen frei".4 

Aber längst nicht alle aus der Schar der Seligen waren bereit, derartige 
Kränkungen hinzunehmen; einige schlugen ganz einfach zurück. Vom heili- 
gen Anno von Köln (+1075) wird berichtet, daß er eine Frau mit Blindheit 
strafte, als diese einige Gläubige verspottete, die zu seinen Reliquien nach 
Siegburg gepilgert waren. Erst nachdem die Unglückliche an seinem Grab 
Abbitte geleistet hatte, schenkt ihr der schon zu Lebzeiten wegen seiner Un- 
duldsamkeit gefürchtete Bischof das Augenlicht wieder.5 

2
  Gregor von Tours, Liber de gloria confessorum, 70; vgl. PL, Bd. 71, 827-912; 879f. 

1   M. Scharfe, Evangelische Andachtsbilder. Studien zu Intention und Funktion des Bildes in 
der Frömmigkeitsgeschichte vornehmlich des schwäbischen Raumes. Stuttgart 1968, 151-154. 
4 Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum (7,47), Bd. 2. Köln 1851, 64. 
5 N. Ohler, Zuflucht der Armen. Zu den Mirakeln des hl. Anno, in: Rheinische Vierteljahres- 
blätter 48 (1984) 1-33; 10. 



Das Gebet zu den Heiligen - ein fragwürdiger Brauch 323 

Derartige Episoden sind nicht bloß von anekdotischem Interesse. Vielmehr 
dokumentieren sie gleichzeitig die höchst erstaunliche Entwicklung vom 
Grabeskult zur Heiligenverehrung. Selbstverständlich ergab sich die Ehr- 
furcht, die man den Grabstätten der Verstorbenen entgegenbrachte, aus dem 
ehrenden Andenken, das man an die Toten bewahrte. Dieses Andenken war 
um so lebendiger, je mehr die Verstorbenen zu ihren Lebzeiten um ihres 
Glaubens willen gelitten hatten. Daß der Gedächtnistag ihres Todes ur- 
sprünglich über oder in der Nähe des Grabes begangen wurde, entsprach ei- 
nem damals auch in der heidnischen Umwelt verbreiteten Brauchtum. 

Von der Verehrung zur Bitte um Fürbitte 

Indessen war es nicht der Besuch der Grabstätten, der später zur Heiligen- 
verehrung führte. Bis um die Mitte des zweiten Jahrhunderts finden sich im 
Christentum noch keine Spuren von Heiligenverehrung. Das hat seinen 
Grund darin, daß die Christenheit in ihren Anfängen sich von der griechi- 
schen und jüdischen Umwelt bewußt distanzierte, wo Heroen, Gerechte und 
Glaubenszeugen als Mittler und Fürbitter angerufen wurden (eine Sitte, die 
übrigens im Judentum selber nicht unumstritten war). 

Auf Dauer aber konnten die Christen dem in der menschlichen Natur ver- 
ankerten Impuls, anerkannte Vorbilder zu verehren, nicht widerstehen. Auch 
der Schritt von der bloßen Verehrung zur Fürbitte wurde schnell vollzogen; 
die theoretische - also theologische - Begründung dafür war bald gefunden. 
Bekanntlich hegte die Kirche von Anfang an die Gewißheit, daß die Ver- 
storbenen nicht bloß im Gedächtnis der Hinterbliebenen, sondern auch in 
der Gemeinschaft mit Gott weiterleben. Obwohl von ihren Angehörigen ent- 
rückt, blieben sie ihnen doch weiterhin verbunden. War es denn so falsch, 
was die Juden unter Verweis auf das zweite Makkabäerbuch (15,12-16) be- 
haupteten, daß nämlich die Gerechten nach ihrem Tod bei Gott für ihre 
Glaubensgeschwister Fürsprache einlegten? Warum sollten die christlichen 
Bekennerinnen und Glaubenszeugen in dieser Hinsicht weniger wirkmäch- 
tig sein? Aus teils anthropologischen und teils theologischen Prämissen zog 
man schließlich die praktische Schlußfolgerung. Man wandte sich an die 
verstorbenen Gerechten, um sie zur Fürsprache bei Gott zu bewegen.6 Schon 
Origines (um 185 - um 254), der bedeutendste Kirchenschriftsteller der 
frühen griechischen Kirche, hat diesbezüglich klare Vorstellungen. Erlaubt 
ist das Gebet zu den Verstorbenen mit der Bitte um Fürsprache nur, wenn es 

Zum folgenden (mit ausführlichen Belegen): G. L. Müller, Gemeinschaft und Verehrung der 
Heiligen. Geschichtlich-systematische Grundlegung der Hagiologie. Freiburg i. Br. 1986,251 - 
257. 



Josef Imbach 324 

sich um Heilige handelt! Damit richtet er sich offenbar gegen den Brauch, 
beliebige Verstorbene um ihre Fürbitte anzugehen, eine Gewohnheit, die 
durch manche frühchristliche Inschriften und später auch durch Äußerungen 
einiger Kirchenlehrer belegt ist. Gregorios von Nazianz (330-390) etwa 
machte kein Hehl daraus, daß er zu seiner Mutter Nonna betete, während ein 
Ambrosius von Mailand (339-397) auf die himmlische Fürsprache seines 
früh verstorbenen Bruders Satyrus zählte. 

Seit der Spätantike wurde das Gebet zu den Heiligen allgemein prakti- 
ziert. Man wußte, was einzeiliger ist, man glaubte an die Kraft ihrer Für- 
sprache, und insgeheim hoffte man wohl auch, nicht in die Lage zu kommen, 
allzusehr darauf angewiesen zu sein. Weil aber kein Verlaß darauf war, daß 
man vor Notlagen verschont blieb, wäre es in jedem Fall töricht gewesen, 
die Heiligen nicht zu ehren und dadurch ihr Segensangebot auszuschlagen. 
Denn, so die allgemeine und feste Überzeugung, •nur die Ehrung hält den 
Gnadenstrom in Fluß - und was konnte den Menschen hilfreicher sein?"7 Je- 
denfalls stellte die Anrufung der Heiligen (vorerst) kein theologisches, son- 
dern, wenn überhaupt, ein rein pragmatisches Problem dar. Die Frage war 
nicht, ob man zu den Heiligen beten dürfe, sondern wie man sich ihrer Hilfe 
am besten versicherte. Als bewährte Mittel galten Wallfahrten, Reliquien- 
kult und Bilderverehrung, sowie Gelübde, Gebete und Gaben. 

Der durch die Jahrhunderte ungebrochen geübte, nicht nur ehrfürchtige, 
sondern auch familiäre und häufig sogar etwas joviale und gelegentlich auch 
abergläubische Umgang mit den Seligen Gottes führt uns sehr drastisch vor 
Augen, was der Glaubenssatz von der Gemeinschaft der Heiligen meint, 
nämlich daß nicht nur das durch die Zeiten pilgernde Gottesvolk8 die Kirche 
konstituiert, sondern daß zu dieser Kirche auch jene gehören, die ihr Ziel, 
nämlich die beseligende Gemeinschaft mit Gott, bereits erreicht haben - und 
daß beide, die auf die Vollendung Hoffenden und die in der Herrlichkeit des 
Herrn Lebenden, miteinander verbunden bleiben. Diese Verbundenheit wie- 
derum kommt aufs Schönste dadurch zum Ausdruck, daß die Schwächeren 
keine Hemmungen haben, sich in ihren Nöten an die Stärkeren zu wenden, 
und daß diese sich für jene nach Kräften einsetzen. 

Die Frage, ob damit nicht die irdischen Verhältnisse gleichsam auf eine 
überirdische Leinwand projiziert würden, erscheint höchst zweitrangig. Wir 
müssen uns ja notgedrungen mit menschlichen Bildern und Vorstellungen 
behelfen, wenn wir transzendente, also unsere empirischen Wirklichkeit 
übersteigende Sachverhalte verständlich machen wollen. Insofern weisen 
alle Jenseitsvorstellungen und auch alle Gottesbilder die Strukturen der Pro- 

A. Angenendt, Heilige und Reliquien. München 1994, 207. 
Vgl. Vaticanum II, Dogmatische Konstitution über die Kirche. Lumen gentium, Nr. 6. 



Das Gebet zu den Heiligen - ein fragwürdiger Brauch 325 

jektion auf. Problematisch weil theologisch nicht mehr einwandfrei er- 
scheint die Sache erst, wenn man die hinter dem Bild verborgene Wirklich- 
keit mit diesem gleichsetzt. Beunruhigend sind außerdem gewisse theologi- 
sche Konstrukte, welche das Gebet zu den Heiligen um ihre Fürbitte bei Gott 
mittels anthropologischer Verhaltensmodelle plausibel machen wollen. Fak- 
tisch trifft es zweifellos zu, wenn gesagt wird, hinter dem Glauben an die 
Fürsprache der Heiligen stünden menschliche Erfahrungen, die uns allen 
vertraut seien. In der Tat ist man dankbar, wenn man in einer an sich aus- 
sichtslosen Angelegenheit gegenüber den zuständigen Instanzen die Unter- 
stützung einer einflußreichen Persönlichkeit erfährt. Mittels dieses Modells 
versucht auch Thomas von Aquin das Gebet zu den Heiligen zu rechtferti- 
gen. Daß die Seligen inpatria, in der himmlischen Heimat, sich bei Gott für 
uns verwenden, steht außer Frage; daß sie dort die Liebe vollkommener 
leben als zur Zeit ihres irdischen Exils, scheint ihm einleuchtend; daß sie 
von Gott wegen ihrer überschüssigen Verdienste besonders geliebt werden, 
scheint Thomas ebenso gewiß wie die Tatsache, daß sie immer erhört wer- 
den, weil sie nämlich nur das erbitten, was Gott will." 

Angesichts unserer gesellschaftlichen Gepflogenheiten mag diese Theo- 
rie in etwa überzeugen. Allerdings hat sie den Nachteil, daß Gott, der doch 
der ganz Andere ist (•Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken... 
Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch."; Hos 11,9), hier vielleicht doch ein 
bißchen allzumenschliche Züge trägt. Wenn man sich überdies vergegen- 
wärtigt, wie sich der Vater in Jesu Gleichnis vom Verlorenen Sohn gegenü- 
ber dem Heimkehrenden verhält (Lk 15, 11-32) und wie der Erzähler dieses 
Gleichnisses auf den Sünder Zachäus zugeht (Lk 19, 1-10), verursachen die 
Überlegungen des Aquinaten doch einiges Unbehagen. Freiwillig - und wil- 
lig! - und ohne daß er von einem intercessor, einem ,Dazwischentreter' oder 
Fürsprecher dazu überredet werden müßte, gewährt der Vater im Gleichnis 
seinem Sohn und gewährt auch Jesus dem Zöllner Zachäus die größte aller 
denkbaren Gnaden, nämlich bedingungslose Vergebung. 

Das Modell, das der Lehre des heiligen Thomas von der Fürsprache der 
Heiligen zugrunde liegt und das seit der Reformation in fast allen katholi- 
schen Dogmatikhandbüchern verbreitet wird, ist also durchaus nicht so un- 
problematisch, wie es zunächst den Anschein hat. Während Thomas bei der 
Behandlung unserer Frage zumindest implizit allgemein menschliche Ver- 
haltensweisen zum Vergleich heranzieht, ersuchen seine theologischen 
Nachfahren immer häufiger die Gilde der Psychologen um Schützenhilfe. 
Dagegen wäre an sich nichts einzuwenden. Bedenklich wird dieses Vorge- 
hen erst, wenn die angeführten Beispiele nicht den Nagel, sondern die Gläu- 

Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, II-II, 83, 11 und III, Supplementum, 72, 3. 



Josef Imbach 326 

bigen auf den Kopf treffen. So verweist der seinerzeit nicht nur als Theo- 
loge, sondern auch als Mitbegründer der Görres-Gesellschaft geschätzte Jo- 
hann Baptist Heinrich in seiner 1904 erschienenen Dogmatischen Theologie 
darauf, daß die Verehrung bedeutender Menschen menschlich sei (was zu- 
trifft), und daß es auch menschlich sei, sie anzurufen (was die Psychologen 
bestätigen), so wie ja auch Kinder vor dem gestrengen Vater gern zur Mut- 
ter flüchteten (was die Pädagogen zu begründeten Rückfragen veranlaßt).10 

Vom christlichen Standpunkt aus jedoch ist ein solcher Vergleich schon 
deshalb verfehlt, weil ihm einen völlig verkehrtes Gottesbild zugrunde liegt. 
Offensichtlich hat die Lehre von der Fürsprache der Heiligen gerade des- 
wegen zu mancherlei Abirrungen Anlaß gegeben, weil der gestrenge Vater- 
gott allzu häufig die mitleidlosen Züge eines rächenden Richters zeigte und 
damit so unnahbar schien, daß man sich geradezu genötigt sah, einen seiner 
himmlischen Lieblinge vorzuschicken, wenn man in den Genuß eines auch 
noch so geringen Gnadenerweises gelangen wollte. Eine solcherart moti- 
vierte Heiligenverehrung geht in jedem Fall auf Kosten des jesuanischen 
Gottesbildes. Wenn der Anschein nicht trügt, war (oder ist teilweise noch 
immer?) die Heiligenverehrung eben nicht nur ein Zeichen der Ehrerbietung 
gegenüber den Vollendeten, sondern häufig auch Ausdruck der Angst vor 
Gott und seiner unerbittlichen Härte. Gewiß waren die Heiligen auch dazu 
da, um ihre Bewunderer und Verehrerinnen vor allerlei Unbill, Leiden und 
Not zu bewahren und ihnen in ausweglosen Situationen beizustehen. Ihre 
Aufgabe ist es •für die auf Erden im Lebenskampf sich Abmühenden zu bit- 
ten", wie der 882 verstorbene Erzbischof Hinkmar von Reims in einer von 
ihm verfaßten Lebensgeschichte seines Vorgängers Remigius (+533) be- 
tont." Dies ist jedoch nicht nur materiell, sondern auch und vor allem geist- 
lich zu verstehen. Ausdrücklich heißt es, daß die Himmlischen ihren 
Schutzbefohlenen auf dieser Erde bei der Bereinigung jener Sünden beiste- 
hen, die sie seit der Taufe begangen haben. Hinkmar setzt hier eine theolo- 
gische Unterscheidung voraus, nach welcher in der Taufe durch die Ver- 
dienste Christi alle zuvor begangenen Sünden vergeben werden; für die Ver- 
fehlungen nach der Taufe jedoch müssen die Menschen selber geradestehen. 
Aber können sie das? Ist ihre Sündhaftigkeit nicht zu groß? Genau dies ist 
der Punkt, an welchem deutlich wird, warum die Unterstützung durch die 
Heiligen zur Existenzfrage wird, und zwar vor allem dann, wenn man Gott 
gegenüber am wehrlosesten ist, nämlich in der Stunde des Gerichts. In die- 
sem Zusammenhang haben die Überlegungen Hinkmars keineswegs den 

10 J. B. Heinrich, Dogmatische Theologie, Bd. 10. Münster 1904, 810. 
" Hinkmar von Reims, Vita Remigii 30. Hrsg. von B. Krusch. Hannover 1892, 330. Das fol- 
gende Zitat, ebd., 332. 



Das Gebet zu den Heiligen - ein fragwürdiger Brauch 327 

Charakter einer theologischen Spielerei: •Wenn unser Herr und Patron [der 
Heilige, dem wir uns anvertraut haben] sieht, wie wir uns in unseren from- 
men Bemühungen anstrengen, reicht er die Hand der Fürsprache und unter- 
stützt unseren Lauf, damit wir zum Hafen des ewigen Heiles zu gelangen 
vermögen." Die Heiligen als Wegbereiter zum Heil, als Helfer im Gericht! 
Hier vor allem mußte sich der Patron als tüchtiger Beistand und die Patro- 
nin sich als fähige Helferin bewähren, weil sonst die Gefahr bestand, in alle 
Ewigkeit verdammt zu werden. 

Der Einspruch der Reformatoren 

Dem gegenüber fordert ein Martin Luther kategorisch, man solle seine •Zu- 
versicht und sein Vertrauen auf keinen Heiligen stellen, denn allein auf Chri- 
stum".12 Tatsächlich ist genau dies der springende Punkt. Das Neue Testa- 
ment kennt nicht eine Mehrzahl von Mittlergestalten, deren sich die Men- 
schen bedienen müßten, um an oder zu Gott zu gelangen, denn: •Nur einer 
ist Gott, einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen: der Mensch 
Jesus Christus" (1 Tim 2,5; vgl. Hebr 8,6 und 9,15). 

Nach Luther impliziert das keineswegs, daß man die Heiligenverehrung 
rundweg ablehnen muß. Wenn die Kirchen der Reformation den Heiligen- 
kult kaum mehr kennen, ist das nicht auf eine zwangsläufige Entwicklung 
zurückzuführen, zumal Luther selbst bei aller Kritik am katholischen 
Brauchtum dem Heiligendienst durchaus positiv gegenüberstand. Aufgrund 
des von ihm verfochtenen Schriftprinzips (einzig was am Wort Gottes einen 
Anhalt hat, soll aufrechterhalten werden!) wollte er nur jene biblischen Ge- 
stalten als Heilige betrachten, die gewissermaßen von Gott selbst heilig ge- 
sprochen wurden (die erstbundlichen Patriarchen und Propheten, David, Jo- 
hannes den Täufer, die Apostel, den Erzmärtyrer Stephanos). Diese Men- 
schen sind nicht nur Vorbilder und Wegweiser, sondern bieten auch Grund 
zum Dank für den Gnadenreichtum, den Gott über sie ausgeschüttet hat. 
Eine so verstandene Heiligenverehrung steht dem Evangelium Christi nicht 
entgegen. Aber sie ist von ihm auch nicht geboten! Von daher läßt sich nicht 
mit Bestimmtheit sagen, ob sie von Gott gewünscht oder bloß von Menschen 
erfunden wurde. Demnach kann man niemanden darauf verpflichten. An- 
derseits gibt es weder einen biblischen noch einen theologischen Grund, sie 
zu untersagen. 

Zwingli und Calvin zeigen sich in dieser Sache nicht so tolerant. Nicht 
bloß die Verehrung der Bilder, sondern auch die Ehrung der Heiligen war 

12 M. Luther, Epistel oder Unterricht von den Heiligen an die Kirche zu Erfurt, in: WA, Bd. 
10/11, 166. 



Josef Imbach 328 

Zwingli ein Dorn im Auge. Heiligendienst führt seiner Ansicht nach zum 
Personenkult, der in letzter Konsequenz darauf tendiert, die Einheit und Ein- 
zigkeit Gottes aufzuheben. Unter diesen Voraussetzungen muß man die Aus- 
rottung der Heiligenverehrung geradezu als Gottesdienst betrachten, eine 
Ansicht, die Calvin mit Zwingli teilt.13 

Luther verhielt sich in dieser Frage, wie gesagt, zurückhaltender. Aufs 
äußerste zuwider jedoch war ihm jene Art von Glaubenswerkelei (und das 
hängt mit seiner Rechtfertigungslehre zusammen), mittels derer die Gläubi- 
gen meinen, sich den Himmel verdienen zu können - und dies, indem sie die 
Heiligen als Dienstboten in Anspruch nehmen. Gottes reiche Gnade kann 
man sich nicht erwerben; allein schon deshalb verbietet es sich, die Heili- 
gen mit Bitten und Anrufungen zu bestürmen. Wichtiger noch ist der bib- 
lisch begründete theologische Grund: Auch die verehrungswürdigsten Die- 
ner und Dienerinnen Gottes können keine Mittlerrolle übernehmen - siehe 
eins Timotheus zwei fünf! 

Als nachahmenswerte Vorbilder, aber auch zur persönlichen Ermutigung 
im Glauben sind die Heiligen durchaus brauchbar. Jedoch empfinden die Re- 
formatoren es als Ansinnen, sie anzurufen und sie als Fürbitter oder Für- 
sprecherinnen einzusetzen. Wer denn den Heiligen so lange Ohren gegeben 
habe, daß sie im Himmel droben unser Brummein hören könnten, fragt Cal- 
vin einmal ironisch.14 Das Wort könnte auch von Martin Luther stammen. 
Denn in eben diesem Punkt scheiden sich die Geister. Während die Alt- 
gläubigen Verehrung und Anrufung (invocatio) der Heiligen um ihre Für- 
bitte iintercessio) bejahten, verurteilten die Reformatoren jegliche Anrufung 
zum Zweck der Fürbitte als Abgötterei. 

Dieser Streitpunkt bestimmte die Kontroverse so sehr, daß die positiven 
Ansätze der lutherischen Heiligentheologie keine Beachtung mehr fanden. 
Damit wurde die bejahende oder ablehnende Haltung gegenüber den Heili- 
gen geradezu zu einem •Kennzeichen der konfessionellen Identität".15 Ver- 
mutlich ist heute in weiten Kreisen nicht mehr bekannt, daß die evangelisch- 
lutherischen Kirchenordnungen noch lange Zeit einen zwar purgierten, aber 
doch sehr reichhaltigen kirchlichen Heiligenkalender kannten, in welchem 
vor allem den Marien-, Apostel- und Engelfesten ein bevorzugter Stellen- 
wert zukam. 

Was die Verehrung der Heiligen betraf, war man sich also einig. Kontro- 
vers jedoch war (und ist) die Frage der Anrufung und damit einer wie immer 
zu verstehenden Mittlerschaft der Heiligen. 

Vgl. Müller, 56-60 (mit zahlreichen Textbelegen). 
J. Calvin, Institutio religionis Christianae, III, 20, 24. 

'• Müller, 48. 



Das Gebet zu den Heiligen - ein fragwürdiger Brauch 329 

Liebe - konkret 

Nach landläufiger katholischer Vorstellung treten die Heiligen als Fürspre- 
cher und Fürbitterinnen der Menschen bei Gott in Erscheinung. Ähnlich wie 
eine Schulklasse den Musterschüler vorschickt, wenn sie den Lehrer zum 
Nachlaß einer Kollektivstrafe bewegen möchte, schoben die Gläubigen ihre 
Heiligen vor, in der Hoffnung, auf diese Weise leichter in den Genuß eines 
göttlichen Gunsterweises zu gelangen. Bezeichnend für diese Mentalität ist 
eine Äußerung des seinerzeit berühmten Theologen Matthias Joseph Schee- 
ben (1835-88), derzufolge die Heiligen •sich bei Gott für uns verwenden 
und unsere Bitten bei Gott unterstützen, wie ja auch in irdischen Dingen ein 
Bittgesuch an eine hohe Person unterstützt werden kann durch eine ein- 
flußreiche Mittelsperson"'."' Der Vergleich hinkt nicht; er lahmt. Denn trotz 
aller gegenteiligen Beteuerungen wird hier den Heiligen faktisch eben doch 
eine Mittlerrolle zugeschrieben, die ganz einfach unvereinbar ist mit dem, 
was die Schrift über die alleinige Mittlerschaft Jesu Christi lehrt. An Stelle 
Christi, des einen Mittlers, tritt dann gewissermaßen eine ganze Hierarchie 
von Mittlergestalten auf den Plan. Mit dem damit unvermeidlich verbunde- 
nen Klientelismus, der den meisten Menschen in der Regel mehr Nachteile 
als Nutzen bringt, möchten wir uns nicht auch noch abplagen müssen, wenn 
es um unser Seelenheil geht. 

Das Zweite Vaticanum setzt die Akzente anders. Es lehrt, daß die Heili- 
gen Gott •ihre Verdienste [weiterhin] darbringen, die sie auf Erden erwor- 
ben haben", und zwar zu unserem Segen und Nutzen.17 Mit anderen Worten, 
wir brauchen die Heiligen gar nicht erst zu bestürmen, damit sie sich unser 
erinnern. Denn nicht nur gehören sie noch immer zur Gemeinschaft der Kir- 
che, sondern sie fühlen sich dieser Kirche auch weiterhin zugehörig. Ihr Ein- 
satz für die Glaubensgemeinschaft hört mit dem Ende ihres irdischen Lebens 
nicht auf; vielmehr bleiben jene, die bereits am Ziel sind, über den Tod hin- 
aus mit uns verbunden. Das und nichts anderes meinen wir, wenn wir von 
der Hilfe sprechen, die sie uns gewähren. Die Heiligen lassen ihre Liebe ja 
nicht wie ein Totenkleid im Grab zurück, um sich fortan unbekümmert um 
ihre irdischen Weggefährten in Gottes Glanz zu sonnen. Der Glanz, der sie 
umgibt, ist der Widerschein der Liebe, die sie schon zu Lebzeiten von Gott 
empfangen durften und zu ihren Lebzeiten schon an andere weiterschenkten 
und die nun in ihrer ganzen Schönheit aufleuchtet - und die sie jetzt in der 
Vollendung nicht nur Gott entgegenbringen, sondern auch uns, die wir hof- 
fen, einst zusammen mit ihnen bei Gott zu sein. Insofern trifft zu, was das 

16 M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik, Bd. 4. Hrsg. von L. Atzenberger. 
Freiburg i. Br. (unveränderter Nachdruck) 1933, 886; kursiv von mir. 
17 Dogmatische Konstitution über die Kirche. Lumen gentium, Nr. 50. 



Josef Imbach 330 

Konzil sagt, nämlich daß die Heiligen •nicht aufhören, beim Vater für uns 
Fürbitte einzulegen", weil sie nämlich gar nicht anders können (worauf übri- 
gens schon Thomas von Aquin in seiner Theologischen Summe hingewiesen 
hat'8). Das versteht sich eigentlich von selbst, denn was wäre das für eine Se- 
ligkeit, wenn die Heiligen bloß Gott, nicht aber ihren menschlichen Ge- 
schwistern weiterhin ihre Liebe bezeugen könnten?! 

Neben dieser eher anthropologischen Begründung gibt es noch einen 
theologischen Grund, warum die Heiligen uns selbst dann nicht vergäßen, 
wenn wir uns nicht an sie erinnern würden. Sie leben ja in der beglücken- 
den Anbetung Gottes. Das Grundmuster allen Betens und damit auch aller 
Anbetung hat Jesus im Vaterunser vorgezeichnet: •Gott, dein Wille gesche- 
he!" Gottes Wille aber, und das glauben wir aufgrund der Schrift, zielt dar- 
auf, •daß alle Menschen gerettet werden" (vgl. 1 Tim 2,4). Die sich daraus 
ergebende Schlußfolgerung ist evident. Wenn Gott das Heil der Menschen 
will, beinhaltet die Anbetung Gottes auch die Bejahung dieses Willens, die 
ihre praktische Manifestation in der Fürbitte findet, die ihrerseits der Liebe 
entspringt. •Das Gebet der Heiligen ist also keine neue Initiative, die erst 
durch unser Gebet bewirkt würde - hier wäre sehr schwer zu sehen, worin 
der Unterschied zum Spiritismus läge, - sondern die Entfaltung der doppelt- 
einen Liebe zu Gott und den Nächsten, die ihr ganzes Leben bestimmt hat 
und die nun vereweigt ist.'"" 

Aber auch aus unserer Perspektive gilt: Was bliebe noch übrig von der Ge- 
meinschaft der Gläubigen, die über die Gräber hinaus weiterbesteht, wenn 
wir den Seligen nicht danken würden für ihre Treue? Müssen wir noch ei- 
gens daran erinnern, daß das Zweite Vatikanische Konzil ausdrücklich be- 
tont, daß dieser Dank sich letztlich auf Gott richtet, der uns die Heiligen ge- 
schenkt hat? Gleichzeitig ruft das Konzil in Erinnerung, daß, wer sie um ihre 
•mächtige Hilfe" bittet, •von Gott Wohltaten erfleht, •durch seinen Sohn 
Jesus Christus". Die alleinige Mittlerschaft Jesu Christi wird noch ein wei- 
teres Mal ausdrücklich betont, wenn es heißt, daß die Heiligen •durch ihn, 
mit ihm und in ihm beim Vater für uns Fürbitte einzulegen". Vor diesem Hin- 
tergrund erweist sich die Redeweise vom Gebet zu den Heiligen als nicht 
weniger mißverständlich, wie das Bild von ihnen als unseren Beschützern 
oder Fürbitterinnen ambivalent ist. Auf manche daraus resultierende infan- 
tile Vorstellungen müssen wir endgültig verzichten, auch wenn sie uns mög- 
licherweise lieb geworden ist. Sonst entsteht tatsächlich der Eindruck, wir 
würden die Heiligen als Strohmänner oder Agentinnen einsetzen. Wenn im- 

18 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, II-II, 83, 11. 
19 W. Beinert, Die Heiligen in der Reflexion der Kirche. Systematisch-theologische Grundle- 
gung, in: Die Heiligen heute ehren. Freiburg i. Br. 1983, 13-80; 79. 



Das Gebet zu den Heiligen - ein fragwürdiger Brauch 331 

mer wir im Gebet zu den bei Gott Verherrlichten •Zuflucht nehmen", dann 
gewiß nicht, um sie vorzuschicken, weil wir uns dadurch bei Gott größere 
Chancen ausrechnen oder weil wir ihm nicht unter die Augen zu treten 
trauen. Sondern? Ja, sondern, um zusammen mit ihnen Gott für seine Wohl- 
taten zu danken und ihm zu sagen, daß wir uns bewußt sind, auf seine Hilfe 
angewiesen zu sein. 

Daß wir uns dabei nicht mit dem erstbesten Heiligen in eine Reihe stel- 
len, wird unsere himmlischen Freunde und Freundinnen am wenigsten ver- 
wundern. Auch sie haben ja in ihren Erdentagen ihre Sympathien nicht un- 
terschiedslos verschenkt, sondern Vorlieben entwickelt. Deshalb werden sie 
uns gern zugestehen, daß wir uns nicht in jedermanns Gesellschaft gleich 
wohl fühlen. Was die Wahl unserer Lieblinge angeht, wird uns nicht einmal 
die römische Glaubenskongregation dreinreden; es ist dies ja weder eine 
dogmatische noch eine moralische Frage, sondern ein Vorgang, der sich vor- 
wiegend auf der psychologischen Ebene abspielt. Daß wir uns überhaupt zu 
einzelnen Heiligen hingezogen fühlen, hängt hingegen damit zusammen, 
daß die Liebe immer konkret ist. 

Die Liebe! Drängt sie uns nicht auch, zusammen mit unseren verstorbe- 
nen Angehörigen Gott zu bitten und zu loben, auch wenn diese uns manch- 
mal bis auf die Knochen geärgert und vielleicht auch nicht ganz so vorbild- 
lich gelebt haben wie der heilige Aloysius von Gonzaga oder die heilige 
Elisabeth von Thüringen? Die gängige Vorstellung, nach welcher insbeson- 
dere die Himmlischen es sind, die Gott mit ihren Bitten zu beeinflussen ver- 
mögen, ist von den Evangelien nicht abgedeckt. Episoden wie die Begeg- 
nung zwischen Jesus und Zachäus, und Gleichnisse wie jenes vom Verlore- 
nen Sohn oder vom Pharisäer und vom Zöllner erinnern uns daran, daß Gott 
sein Herz auch offenhält für die Bitten jener, welche die Kirche nicht mit 
dem Gütesiegel der Heiligkeit ausgezeichnet hat. 




