.0 leuchtet der befreite Mensch in Gott
und Gott im Menschen*

Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen

Hildegard M. Gosebrink
Laurentius Klein OSB zum 70. Geburtstag

Hildegard von Bingen boomt und mit ihr die Edelsteine — Grund genug, ein-
mal nachzulesen, was das Werk der groBen Theologin und Heilkundigen zu
den Edelsteinen hergibt. Heute wird ihre Uberzeugung von der Heilkraft der
Edelsteine oft aus dem Gesamtzusammenhang ihres Denkens gerissen, ohne
daB man sich der Frage stellt, inwiefern wir Hildegards Weltbild iiberhaupt
noch verstehen kénnen. Ihr theologisches und heilkundliches Denken griindet
in einem symbolischen Umgang mit der Wirklichkeit, ihr Umgang mit den
Edelsteinen in einer Licht- und Farbsymbolik. Diesem Gesamtzusammenhang
ist die folgende Darstellung gewidmet. Hildegard las die Welt mit anderen Au-
gen als ihre derzeitigen Vermarkter/innen: Der Gesamtzusammenhang ihrer
Edelstein-Symbolik liefert keine Patentrezepte fiir heute; aber er kann Impulse
fiir eine heute oft verloren gegangene Symbolfihigkeit geben.

1. Die Schopfung: Abglanz und Widerschein gottlichen Lichtes

Hildegards Denken liegt ein gutes und schoénes Gottesbild zugrunde: Gott ist
so gut, daB er seine Schoénheit nicht fiir sich behalten, sondern mitteilen
mdochte. Deshalb wird er als Schopfer aktiv. Die Schonheit der Schopfung
weist hin auf ihren Ursprung im goéttlichen Schopfer, an dem sie dadurch
Anteil hat, dal} sie von ihm geschaffen wurde. In zweierlei Hinsicht ist diese
Deutung der Schopfung bedeutsam: Zum einen historisch, entwickelt Hil-
degard ihre Theologie doch nicht zuletzt vor dem Hintergrund der Bewe-
gung der Katharer/innen, die alles Materielle auf ein boses Prinzip zuriick-
fithrten; zum anderen systematisch, wird Hildegard doch im Zuge ihres der-
zeitigen ,,Booms* in der inner- wie auBerkirchlichen Esoterik-Szene verein-
nahmt fiir ein holistisches, geradezu pantheistisches Weltbild. Anders als fiir
die Katharer/innen ist die Welt fiir Hildegard gut und schén, insofern sie
Gottes Schopfung ist. Auch fiir Hildegard ist die Schopfung gottlich, aber
sie ist nicht mit Gott identisch: Der Schépfer kann immanent erfahren wer-
den und bleibt gleichzeitig der Transzendente.



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 347

In dieser Schopfungstheologie liegt der Schiiissel zum im Titel verwen-
deten Symbol-Begriff: Die Schopfung ist ,,sym-bolon* des Heilswillens
Gottes, denn in ihr setzt Gott das fundamentale Zeichen des Heils, das er ist.
Sie ist ,,zusammen-geworfen* aus Transzendenz und Immanenz. Wie die
Schépfung das universale Symbol eines schonen und guten Gottes ist, han-
delt es sich auch bei den einzelnen Geschopfen wie den Edelsteinen um
Symbole, die auf den Schépfer hinweisen und durch ihr Geschaffensein an
ihm Anteil haben. Hier liegt auch der theologische Grund fiir Hildegards Vi-
sionen (videre=sehen), die nichts anderes sind als eine Theologie in Bildern,
die Gott sichtbar machen wollen: Weil Gott sich selber abbildet, kann der
Mensch in Bildern von ihm und seinen Mysterien sprechen. Hildegard ver-
wendet zwar nicht wortlich den griechischen Begriff, ist aber offensichtlich
mit patristischer Symboltheologie vertraut und kennt eine Vielzahl von Aus-
driicken zur Umschreibung dieses Inhalts. Wiederholt spricht sie z.B. von
significatio (Hinweis, Bezeichnung), umbra (Schatten), speculum (Spiegel),
um das Verhiltnis von Schépfung und Schopfer zu bestimmen. Schatten und
Spiegel zeigen Hildegards Vorliebe fiir die Metaphorik des Lichts und ihre
Verwurzelung in der platonischen Tradition; die Farben und Formen der
Schopfung sind AusfluB von und Teilhabe an einem gottlichen Lichtquell.
Aufgrund ihrer doppelten Lichtfihigkeit spielen Edelsteine als Sinnbilder
der skizzierten Schopfungstheologie fiir Hildegard eine wichtige Rolle:
Edelsteine konnen Licht empfangen, sie konnen mit dem empfangenen
Licht aber auch zusammenwirken, es zuriick- bzw. weitergeben und sich so
auf die Kommunikation mit ihrem Lichtquell einlassen.

II. Vom Glanz des Menschen

1. Der fiir den Menschen aufgehobene Glanz Lucifers

An mehreren Stellen ihres Werkes (z.B. LVM VI X1V, Ph 1V Praefatio) be-
richtet Hildegard von einem préexistenten ,,Prolog im Himmel®, der sich
prigend auf den weiteren Verlauf von Schépfung und Heilsgeschichte aus-
wirkt: Die Bestimmung der Engel ist es, die angemessene Reaktion auf das
Aktivwerden des Schopfergottes im reinen Erkennen und Loben zu ver-
wirklichen. In Anlehnung an Ez 28,13.16f, eine schon patristisch auf Luci-
fer gedeutete Bibelstelle, veranschaulicht Hildegard das Dilemma des
schonsten Engels: Er war wie mit Edelsteinen geschmiickt und erkannte, da3
seine edelsteingleiche Schonheit nur Abglanz der Schénheit Gottes war. Da
Lucifer selber Lichtquell und nicht Widerschein gottlicher Schonheit sein
wollte, verlor er seinen Glanz in dem Moment, da er sich vom Lichtquell ab-






Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 349

wandte. Gott aber bewahrte diesen Glanz fiir den Menschen anf: Noch ein-
mal wollte er ein Geschopf vor allen anderen auszeichnen. Dadurch wurde
der Neid des Teufels geweckt; eben deshalb versuchte er spiter im Paradies,
den Menschen Gott zn entreifien. Die Katastrophe des Engelsturzes war eine
endgiiltige; zur Prophylaxe gegen die Hybris aber hatte Gott den Menschen
an die Leiblichkeit aus Erdenlehm (Sc 3 T 16) gebunden und in der leib-see-
lischen VerfaBtheit des Menschen seine Erlosungsfihigkeit durch die In-
karnation angelegt.

Worin besteht nun der besondere Glanz des Menschen? In Sc 1 IV schil-
dert Hildegard die Beseelung als lichten Weg, der sich aus der gottlichen Er-
kenntnis in Herz und Gehirn und schlieflich in die ganze Gestalt des unge-
borenen Menschen im MutterschoB ergief3t. In der Schaffung und Beseelung
des Menschen bringt Hildegard ihre Schopfungstheologie auf den Punkt:
Als Geschopf wie die iibrigen Geschopfe entstammt der Mensch der Erde,
mit der Gabe der Seele aber hat Gott eine besondere Verbindung zwischen
Mensch und Himmel gekniipft. Durch die Seele hat der Mensch Anteil an
der gottlichen scientia (Erkenntnis); diese Anteilhabe wirkt sich vor allem
als discretio (Unterscheidungsgabe) im Umgang mit der Schopfung aus; sie
ist Auszeichnung nnd Auftrag: Fiir die Schopfung soll der Mensch den
Schopfer, fiir den Schopfer die Schopfung widerspiegeln. Der Mensch ist
Gottes erstes Symbol, sein Brennpunkt in der Welt: , Denn Gott setzte den
Menschen wie einen iiberaus edlen Stein auf die Erde, in dessen Glanz sich
jedes Geschopf selber betrachtete, denn er [der Mensch] steht iiber allen Ge-
schépfen” (LVM I LXX; CCCM XC 42,1092ff).

2. Der Glanz der Sinne und Tugendkrdifte:
Auszeichnung und Verantwortung des Menschen

Die menschliche Teilhabe an der gottlichen scientia wirkt sich vor allem in
den fiinf Sinnen aus, zu deren Gebrauch Gott den Menschen mit der Gabe
der Seele befihigt. Die Sinne ,verherrlichen den Menschen im Sehen,
Hoéren, Schmecken, Riechen und Tasten, so da3 der Mensch, beriihrt von den
Sinnen, hellwach wird in allen Dingen.” So sind die Sinne ,,im Menschen
wie Edelsteine und wie ein kostbarer Schatz, der in einem Gefil3 versiegelt
ist“ (Sc 1 IV 24; CCCM XLIII 83,735f.741f). Hildegard sieht die fiinf Sinne
als AuBenseite einer inneren Fihigkeit des Menschen: Er soll den Schopfer
drauBen in der Schépfung wahrnehmen und diese duBlere Wahrnehmung in
seinem Innern fruchtbar machen als Gotteserkenntnis, zu der er aufgrund
seiner Teilhabe an der gottlichen scientia fahig ist.

Mit dem Siindenfall verfehlt der Mensch diese besondere Auszeichnung
und Verantwortung. Die Seele, die Hildegard in Sc 1 IV als lichte Verbin-



Hildegard M. Gosebrink 350

dung des Menschen mit dem Himmel sieht, hat es, verwoben in die oft siind-
hafte Lebensgeschichte des Menschen, nicht leicht, dieser Verbindung ge-
recht zu werden: ,,Ich sollte ein Zelt haben, geschmiickt mit fiinf Quader-
steinen, heller als die Sonne und die Sterne, denn nicht die Sonne, die un-
tergeht, und nicht die Sterne, die untergehen, sollten in ihm leuchten, son-
dern in ihm sollte sein die Herrlichkeit der Engel. Ein Topas nimlich sollte
sein das Fundament und alle Edelsteine das Mauerwerk (structurae), die
Treppen gebaut mit Kristall und der Boden gepflastert mit Gold. Denn ich
sollte sein die Geféhrtin der Engel, ich bin nimlich der lebendige Hauch,
den Gott in den trockenen Lehm sandte. Daher sollte ich Gott erkennen
(scire) und ihn spiiren (sentire)* (Sc 1 IV 1, CCCM XLIII 62,82-90). In of-
fensichtlicher Anlehnung an Offb 21,16-21 wird hier der Mensch zur Stadt
Jerusalem; wie das Himmlische Jerusalem ist auch er bestimmt zum Ort der
Gotteserkenntnis und zur Wohnung Gottes (Offb 21,3). Siinde ist das Ver-
fehlen dieser Bestimmung: Die fiinf Sinne, die Hildegard als lichten Schmuck
am Zelt der Seele, ndmlich dem Leib des Menschen, beschreibt, strahlen nicht
wider vom himmlischen Glanz; die Gotteserkenntnis bleibt aus.

Die Gotteserkenntnis des Menschen ist kein Selbstzweck; sie soll wie-
derum fruchtbar werden im Handeln, in dem der Mensch seinem Schop-
fungsauftrag gerecht wird. Wie Gott ist der Mensch in der Schépfung ein
operarius, einer, der am Werk ist; er darf mit der gottgeschenkten Gabe der
Gotteswahrnehmung und -erkenntnis zusammenwirken. Die Fihigkeit des
Edelsteins zur Lichtempfingnis versinnbildet die Wahrnehmung und Er-
kenntnis Gottes durch den Menschen; wie der Edelstein mit dem empfange-
nen Licht zusammenwirkt, indem er es zuriick- und weitergibt, soll die Er-
fahrung Gottes im Handeln des Menschen sichtbar werden.

Wahrnehmung, Erkenntnis und Handeln bilden fiir Hildegard eine Ein-
heit. So bringt sie nicht nur die Gabe der Sinne mit der Gabe der Seele zu-
sammen, sondern auch die Gabe der virtutes (Tugendkrifte): Auch sie
schenkt Gott dem Menschen, damit der Mensch mit ihnen zusammenwirke:
und anch diesen Znsammenhang von Mitteilen und Mitwirken verdeutlicht
Hildegard anhand der Metaphorik von Edelsteinen und Licht: ,,Keine Tu-
gendkraft ist ndmlich eine lebendige Gestalt aus sich selbst heraus, sondern
sie ist nur eine iiberaus helle Bahn (sphaera), die von Gott her im Werk des
Menschen aufstrahlt; der Mensch nimlich wird vollendet mit den Tugend-
kriften, denn sie sind das Werk des in Gott wirkenden Menschen (opus ope-
rantis hominis in Deo)* (Sc 3 1113, CCCM XLIIIA 375,166-169).

Diese kooperative Gnadentheologie entfaltet Hildegard sowohl in Sc wie
im LDO im Bild des Heilsgebiudes. In Sc greift sie damit das zitierte Bild
vom Menschen als Himmlischem Jerusalem, als Ort der Gotteserkenntnis,
auf. Ahnlich wie in Hildegards Singspiel ordo virtutum treten personifizierte



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 351

Tugenden in diesem Heilsgebiude auf und laden den Menschen ein, an dem
Heil, zu dem er geschaffen ist, mitzubauen. Stellvertretend fiir die vielen
Einzeltugenden, anhand deren Ausstattung mit Gold, Perlen und Edelstei-
nen Hildegard die an den Menschen ausgesprochene Auffoderung zur Mit-
arbeit verdeutlicht, sei hier die discretio (Unterscheidungsgabe), die Mutter
aller Tugenden, vorgestellt. In ihrem SchoB hilt sie ,,alle Sorten von winzi-
gen Edelsteinen, die sie mit groBer Sorgfalt und Liebe betrachtet, wie ein
Kaufmann seine Waren sorgfiltig zu betrachten pflegt. Das heiBt, daf3 sie in
der Tiefe der Herzen (in sinu mentium) der Menschen alles wie in den Edel-
steinen der Tugendkrifte zusammenhilt, was in ihren winzigen Angelegen-
heiten und Kiinsten geeignet und geziemend ist“ (Sc 3 VI 34; CCCM
XLIITA 459,953-959). Der SchoB der discretio also versinnbildet das Innere
des Menschen, wo im Bild der winzigen Edelsteine das Zusammenwirken
mit Gott bis hinein in die scheinbar unwichtigsten Geschifte des Alltags ab-
gewogen wird. Keinen Bereich des Menschseins gibt es, in dem sich der
Mensch Gott entziehen konnte; iiberall kann und soll er Gott widerspiegeln
und so seinen Schopfer sichtbar machen.

II1. Vom Glanz Christi

1. Der von der Siinde verdunkelte Mensch im neuen Glanz

Wie Lucifer weigert sich auch der Mensch, Gott zu erkennen und aus dieser
Erkenntnis heraus in den Tugenden mit ihm zusammenzuwirken. Die Siinde
als Abkehr des Menschen von Gott gestaltet Hildegard wie den Fall Luci-
fers als Verloschen bzw. Verdunkeln des Glanzes, mit dem Gott sein erstes
Geschopf ausgestattet hat. Als Eva im zustimmenden Sehen und Horen nicht
mit Gott, sondern mit der Schlange zusammenwirkt, wird sie blind und taub
in bezug auf himmlische Dinge; das Schmecken der verbotenen Frucht 146t
den Glanz, der in ihr strahlte, verloschen (CC 11 103,12-16). Auch Adam
verliert durch den Siindenfall seine prophetische Befdhigung in der Teilhabe
an der gottlichen scientia (CC II 45,15f). Die Galle, die urspriinglich leuch-
tete wie ein Kristall und ihn zu guten Werken befihigte, wird schwarz; mit
der Schwarzgalle entsteht die grundsitzliche Krankheit des Menschen: die
Melancholie (CC 1I 145,27-37).

Die gestorte und wiederhergestellte Beziehung von Gott und Mensch ver-
deutlicht Hildegard in einem Gleichnis: Ein Herr besal eine kostbare Perle;
aber diese Perle fiel in den iibelsten Schmutz; der Herr lie} sie nicht dort lie-
gen, sondern zog sie sorgfiltig heraus, reinigte sie und verlieh ihr die frithere
Ehre mit noch groBerem Ruhm (Sc 1 11 32; CCCM XLIII 36,803-813). Im



Hildegard M. Gosebrink 352

Hintergrund steht der Grundgedanke der felix culpa; das AusmaB der Siinde
dient zum Aufweis der iibergroen Erlosung: ,,Gott, der die Sonne der Ge-
rechtigkeit ist, sandte seinen Glanz iiber den Kot, der die Pflichtverletzung
des Menschen ist, und jener Glanz strahlte in groBer Klarheit wider, weil
dieser Kot so abscheulich war* (Sc 1 11 32; CCCM XLIII 35,759-762). Der
Siindenfall also bewirkt eine Einschrinkung in der Fihigkeit des Menschen,
Gott zu erkennen und mit ihm zusammenzuwirken. Durch die Menschwer-
dung Gottes in Christus wird diese Fihigkeit des Menschen und die Ge-
meinschaft von Gott und Mensch gesteigert: ,,Und so leuchtet der befreite
Mensch in Gott und Gott im Menschen; der Mensch hat leuchtendere Herr-
lichkeit in der Gemeinschaft mit Gott im Himmel, als er im Anfang besaB*
(Sc 111 31; CCCM XLIII 34,7201f).

2. Der uneingeschrinkte Glanz der jungfriulichen Inkarnation

Fiir die Erlosungswirksamkeit Christi spielt die Jungfriulichkeit Mariens
eine konstitutive Rolle. Gegen den von den Katharer/inne/n vertretenen
Dualismus von Fleisch und Geist finden sich bei Hildegard zwar zahlreiche
Ehe und Fortpflanzung aufwertende Passagen; wenn sie sich jedoch zur
Jungfréulichkeit Mariens duBert, wird deutlich, daB auch Hildegard im
Grunde der Tradition Augustinus’ folgt und die Weitergabe der Erbsiinde im
Geschlechtsakt festmacht: Der Teufel, der sich nach dem Fall des ersten
Menschenpaares schon als Sieger wihnte, spezialisierte sich auf die
menschliche Fortpflanzung, als er merkte, daB Gott den Menschen nur aus
dem Paradies vertrieb, statt ihn vollig zugrunde gehen zu lassen. In der Se-
xualitiit erkannte der Teufel den Bereich, in dem er nun am nachhaltigsten
den Menschen schidigen konnte. Hildegard spricht vom ,iiberaus geliebten
Edelstein der heiligen Unschuld und Keuschheit* (Sc 2 11T 27; CCCM XLIII
151,590f), den der Teufel dem Menschen in der Verderbnis der Fortpflan-
zung raubte. Seitdem ist die Weitergabe von Leben notwendig mit der Wei-
tergabe von Siinde und Tod verkniipft.

Vor diesem Hintergrund wird die Jungfriulichkeit Mariens zu einer gyni-
kologischen und soteriologischen Notwendigkeit: ,,Wie ein Mensch, der in
einem Kasten einen iiberaus schonen Edelstein anfbewahrt, diesen auf Me-
tall setzt, damit er fiir die Menschen offenbar wird, so wollte auch ich [Gott],
der ich in meinem Herzen meinen Sohn trage, ihn von der Jungfrau Fleisch
annehmen lassen, da er ja den Glaubigen das Heil des Lebens bringen sollte.
(-..) Er aber, von der Jungfrau geboren (...), spiirte nicht den Geschmack der
Stinde an seinem Fleisch...“ (Sc 2 VI 102, CCCM XLIII 305,2700-2708).
Christus ist der Edelstein, der den Menschen uneingeschriinkt géttliches
Licht zuteil werden 14t, was nur méglich ist durch seine jungfrinliche



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 353

Fleischwerdung. Das Dilemma jeder nicht jungfraulichen Fortpflanzung be-
steht fiir Hildegard in einer falschen Rangordnung von Leib und Seele: Die
Siinde kann deshalb im Geschlechtsverkehr weitergegeben werden, weil hier
der leiblichen Dimension die Prioritit zukommt und so der Mensch der Be-
stimmung, mit seiner Seele eine vorrangige Bezichung zur gottlichen scien-
tia zu leben, nicht gerecht wird.

In der geistgewirkten Mutterschaft Mariens jedoch steht diese Beziehung
an erster Stelle; so garantiert ihre jungfriuliche Fruchtbarkeit die Heils-
wirksamkeit Christi ohne jede Einschrinkung: ,,Wie ein iiberheller Glanz
sich ohne jedes Hindernis aus einem Karfunkelstein ausbreitet, so wurde der
Sohn Gottes ohne jedes Hindernis der Verletzung (corruptio, kirchenrecht-
lich und medizinisch ein fester Begriff fiir die Defloration) aus der Jungfrau
geboren® (Sc 2 11T 13; CCCM XLIII 142,313-316). Wenn Hildegard Maria
als ,,Pupille der Keuschheit* (L 12) bezeichnet, driickt sie mit diesem dem
Edelstein verwandten Bild aus, daB Maria das verwirklicht, wozu Gott die
ganze Schopfung und insbesondere den Menschen bestimmte: Maria wird
zur Partnerin Gottes, indem sie seinen Anblick empfingt und erwidert; sie
wirkt mit Gott zusammen und wird aus dieser Beziehung heraus fruchtbar;
der Glanz, den sie von Gott empfiangt, wird der ganzen Schopfung zuteil.
Deshalb besingt Hildegard Maria in einer Antiphon: ,,0 hellstrahlendster
Edelstein und lichter Glanz der Sonne, der dir eingegossen ist, der Spring-
quell aus dem Herz des Vaters...” (L. 5).

3. Gott wird greifbar und sichtbar im Saphir Christus

,,Drei Krifte sind im Stein (...). Tm Stein ist feuchte Griinkraft (viriditas), be-
tastbare AnfaBbarkeit und golden glinzendes Feuer (...). Eben diese feuchte
Griinkraft aber bezeichnet den Vater, der nie verdorrt noch endet in seiner
Tugendkraft (virtus); und die betastbare AnfaBbarkeit bezeichnet den Sohn,
der, aus der Jungfrau geboren, beriihrt und angefaB8t werden konnte; und das
golden glinzende Feuer bezeichnet den Heiligen Geist, der der Entziinder
und Erleuchter der Herzen der gliubigen Menschen ist“ (Sc 2 11 5; CCCM
XLIIT 127,111-122). Dieser Vergleich aus der Dreieinigkeitsvision zeigt,
wie eng naturkundliches und theologisches Denken bei Hildegard zusam-
menhingen; er entspricht ihrer Erklarung der Entstehung der Edelsteine aus
den Elementen Wasser und Feuer (auf die unter V1 ausfiihrlich einzugehen
sein wird.). Die Lebensgrundlage aus Wasser (Vater), Licht und Wirme
(Geist) soll in Christus — im wahrsten Sinne des Wortes — begriffen werden.
Entsprechend wihlt Hildegard nicht irgendeinen Stein, um diese Begreif-
barkeit Gottes in Christus zv verdeutlichen, sondern einen, der sich durch
besondere Festigkeit und Hirte auszeichnet: den Saphir.



Hildegard M. Gosebrink 354

Auch die lantliche Verwandtschaft von sapphirus (Saphir) und sapientia
(Weisheit) diirfte hier eine Rolle spielen, kennt Hildegard doch noch die Tra-
dition, die das Wort des Johannesprologes mit der spitalttestamentlichen
Weisheit identifiziert. Dem entspricht eine Vision des LVM: Hildegard
schaut den Heilsplan Gottes als drei Fliigelpaare einer médnnlichen Gestalt.
Ein Fliigelpaar stellt das Alte und das Neue Testament dar; anf der Seite fiir
das Neue Testament erscheint ein aufgeschlagenes Buch, dessen eine Seite
golden, die andere saphirfarben ist. Auf der saphirfarbenen Seite liest Hil-
degard das von ihr auf die Inkarnation gedentete Prophetenwort Jes 9,8 —
Das Wort sandte der Herr auf Jakob, und es fiel auf Israel —, auf der golde-
nen den Beginn des Johannesprologes (LVM II; CCCM XC 72£,27-33).

In Sc erscheint Christus im Rahmen der Dreieinigkeitsvision als eine sa-
phirfarbene menschliche Gestalt inmitten von hellem Licht (Vater) und rét-
lichem Feuer (Geist), die einander um- und durchgliihen (Sc 2 1T 2; CCCM
XLIII 125,31-41). Vor allem am Saphir wird deutlich, daB Hildegard mit der
biblischen Symbolik der Edelsteine bestens vertraut ist: Unter Anspielung
auf Jes 28,16 und 1 Petr 2,6 schldgt sie einen Bogen vom Edelstein Christus
zum Eckstein Christus (Sc¢ 2 I1 5; CCCM XLIII 128,128f). Mit seiner sa-
phirnen Farbe spielt sie zugleich auf das Bild vom Fundament gewordenen
Edelstein Christus an; denn wie Saphir scheint der Boden, auf dem sich Gott
Mose und den Altesten in Ex 24,10 zeigt. Im Bild des Saphirs verdeutlicht
Christus damit nicht nur die AnfaBbarkeit Gottes, sondern auch sein sicht-
bares Offenbarwerden; der Saphir Christus ist Symbol der Theophanie. Da-
mit gipfelt Hildegards Schopfungstheologie in ihrer Christologie: Die ge-
samte Schopfung ist ja nichts anderes als das groBe Unternehmen Gottes,
sich zu erkennen zu geben. Das Christusereignis ist der Brennpunkt dieses
Kommunikationswillens Gottes; in der — nicht zuletzt durch seine jungfriu-
liche Menschwerdung garantierten — Siindenlosigkeit Christi erhilt Gott die
vorbehaltlose Antwort auf seinen Willen, erkannt zu werden. Christus ist der
wahre Lucifer.

Durch die vielen biblischen Anspielungen ist mit dem Edelstein als Bild
fiir Christus implizit eine Verbindung angelegt von der Christologie (der
Edelstein als Eckstein) iiber die Ekklesiologie (das Haus aus lebendigen
Steinen mit dem Eckstein Christus) bis zur Eschatologie (das Himmlische
Jerusalem auf dem Fundament aus Edelsteinen).



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 355

IV. Vom Glanz der Kirche, ihrer Heiligen und ihrer Siinder/innen

1. Die Kirche: Sakrament der Empfingnis und Weitergabe
gottlichen Lichtes

In zwei Antiphonen zur Kirchweihe besingt Hildegard die Kirche als ,,Stadt
der Erkenntnis®, die ,,von einem Hyazinth geschmiickt* ist (L 67), als ,,fun-
kelndes Sternenlicht®, ,strahlende Gemme* und ,,Gefédhrtin der Engel” (L
68). Es handelt sich um dhnliche Formulierungen wie in der unter I1.2 zi-
tierten Klage der Seele: Im Bild des Himmlischen Jerusalem kennzeichnete
Hildegard den Menschen als Ort der Teilhabe an der gottlichen scientia; in
der Kirche geht es um nichts anderes: Sie ist Stétte der Gotteserkenntnis und
vollzieht das, wozu Gott die ganze Schépfung und insbesondere den Men-
schen bestimmt hat. Damit werden die Grenzen zwischen Kirche und Schop-
fung flieBend. Ohne den ihr sonst bekannten Begriff sacramentom hier zu
verwenden, charakterisiert Hildegard die Kirche als universales Sakrament
— oder auch: Symbol — der Gotteserkenntnis: als sichtbare Gestalt der inne-
ren Bestimmung, an der gottlichen scientia teilzuhaben.

Wie im kleinen die innere Gotteserkenntnis des Menschen soll im groflen
die der Kirche Frucht tragen nach auflen. Das Bild des Gebidudes aufgrei-
fend, verbindet Hildegard die Symbolik der doppelten Lichtfihigkeit der
Edelsteine mit der Innen- und Aufenseite von Fenstern: Der von ihr be-
schriebene Turm der Kirche hat drei Fenster, die von Smaragden besetzt
sind; aus ihnen strahlt iiberheller Glanz. Die Dreizahl der Fenster deutet Hil-
degard auf die Dreifaltigkeit, die griilne Farbe der Smaragde auf die frucht-
bare Griinkraft der Tugenden (zugleich ein Sprachspiel: viriditas virtutum)
in der Predigt der Apostel (Sc 2 IV 3; CCCM XLIII 162,125-129). Im In-
nern des Turmes also vollzieht die Kirche die Bestimmung der Schopfung
und des Menschen, den dreifaltigen Gott zu erkennen; diese Erkenntnis gibt
sie nach auBen weiter in der Verkiindigung und iiberhaupt im Vollzug ihres
Heilsauftrags.

2. Vom Glanz der Kirche in ihren Heiligen

,O Kirche, deine Augen sind dem Saphir dhnlich®, heifit es in Hildegards
Sequenz an die heilige Ursula und ihre elftausend jungfriaolichen Gefdhrtin-
nen (L 54). Die Verwandtschaft von Edelstein und Auge nutzt Hildegard
auch zur dargelegten Charakterisierung der besonderen Beziehung von Gott
und Maria; fiir Ursula steht ebenfalls ihre Jungfriulichkeit im Hintergrand
dieses Vergleichs: Denn sie lie um ihrer Liebe zu Christus willen einen
Mann von dieser Welt zuriick; deshalb hat sie teil an der wahrhaften Schau



Hildegard M. Gosebrink 356

(vera visio). Wie Maria hat sich Ursula eingelassen anf das Angeschautwer-
den durch Gott, das sie im nnblutigen Martyrium der Jungfriulichkeit und
im blutigen Martyrinm ihres gewaltsamen Todes erwidert. So vollzieht Ur-
sula die Bestimmung der Kirche; den Gedanken von Gotteserkenntnis und
Verkiindigungsauftrag anfgreifend, 146t Hildegard Ursula durch ihre Jung-
fraulichkeit und ihren Tod ,.lant rufen im reinsten Gold, mit Topas und Sa-
phir* (L. 55).

Mit dieser Deuntung Ursulas gibt Hildegard ein Beispiel fiir ihre allge-
meinen Ausfithrungen zur Bestimmung der Kirche in Sc: Auf der Brust von
Frau Kirche schaut sie die personifizierte Jungfriaulichkeit in der Farbe von
Purpur und Hyazinth, umgeben von der Schar der Jungfriulichen, ge-
schmiickt mit Perlen und Edelsteinen. Die rote Farbe von Purpur und Hya-
zinth erklirt Hildegard als Nachahmen des Leidens Christi im Stand der
Jungfréulichkeit, den gold- und edelsteinbesetzten Schmuck der Jungfrauli-
chen als ihr Aufstrahlen vor Gott aufgrund ihres Sieges iiber den fleischli-
chen Tod (Sc 2 V 7; CCCM XLIII 181,322-331). Damit werden die Jung-
fraulichen zum Brennpunkt der Kirche: Thre Freiheit von der Verkniipfung
von Siinde und Sexualitdt wird zur vorbehaltlosen Freiheit fiir Gott. Die
Jungfriulichen verwirklichen zwischen Christus und Eschaton eine paradie-
sische Lebensform. Ihre Freiheit, Gott zu erkennen und mit ihm zusammen-
zuwirken, weist gleichzeitig bereits voraus auf das, was jedem Menschen,
der Kirche und der ganzen Schopfung eschatologisch bevorsteht: Gold, Per-
len und Edelsteine der Jungfriulichen vor der Brust von Frau Kirche stehen
im Verweiszusammenhang mit dem Himmlischen Jerusalem; auBerdem sin-
gen die Jungfraulichen bereits in der Kirche das neue Lied der hundertvier-
undvierzigtausend Unbefleckten (Offb 14,3f; Sc 2 V 7-8).

In der Apokalypse des LVM sieht Hildegard alle Vollendeten in den Him-
mel einziehen. Gemil ihrer Rangordnung iibertrifft jede Gruppe die néich-
ste, was den Schmuck an Gold, Perlen und Edelsteinen angeht. Den Anfang
machen die ,,Weltleute*; den Abschluf} bilden die Mirtyrer/innen und Jung-
fraulichen (LVM VI XXV-XXXI). Jeder Mensch wird einst in dem MaBe
strahlen, in dem er in seinem Leben mit der gottgeschenkten scientia am
Werk war (1 Kor 3,12-15; CC II 47,1ff). Die Vollendeten im Himmel sind
dem Menschen auf Erden hierfiir Vorbild und Ansporn. In zwei Geséngen,
die wohl fiir die befreundeten Abteien in Fulda und Trier bestimmt waren,
vergleicht Hildegard deren Patrone mit Edelsteinen: Bonifatius ist ein ,,Kri-
stall, der im guten Willen der rechten Wege leuchtet™ (L 73), Maximin eine
,»Gemme im Gebiude des reinsten Tempels eines wohlwollenden Herzens*
(L 76). In einer fiir ihren eigenen Konvent bestimmten Sequenz preist Hil-
degard den Klosterpatron Rupert: Durch seine Tugenden erstrahlt er als
Gemme der goldenen Stadt Jerusalem (L 37), die nicht verborgen bleiben



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 357

kann (Mt 5,14-16). Hildegards Nonnen sollen ihm nacheifern und unter sei-
nem Patronat ein Stiick Jerusalem verwirklichen, indem sie ihr Kloster auf
dem Rupertsberg zur Stétte der Gotteserkenntnis machen.

3. Die Siinder/innen als Edelsteine im Fundament Jerusalems

Auch in der an Rupert gerichteten Sequenz ,,0 Jerusalem* greift Hildegard
auf Jes 28,16 (der Edelstein im Fundament Zions) und 1 Petr 2,4-8 (die zu
einem geistigen Haus zusammenzufiigenden lebendigen Steine und der ver-
worfene Eckstein) zuriick. Diese Motive wendet sie auf die Wandlung
menschlichen Scheiterns an: ,Jerusalem, dein Fundament wurde gelegt mit
versengten Steinen, ndmlich mit Zéllnern und Siindern, die verlorene Schafe
waren, aber vom Sohn Gottes gefunden, liefen sie za dir und wurden in dich
eingesetzt. Daher blitzen deine Mauern von lebendigen Steinen* (L 37). Hil-
degard stellt in dieser fiir ihren eigenen Konvent bestimmten Sequenz nicht
nur den Klosterpatron Rupert als leuchtendes Beispiel hin, sie nimmt auch
das Versagen ihrer Schwestern ernst, nennt es beim Namen und leistet so ge-
radezu pastorale ,,Aufbau‘“arbeit. Wieder steht der Gedanke der felix culpa
im Hintergrund; die Schuld ist zum Einfallstor der Gnade geworden.

Dal} es sich bei der gnadenhaften Wandlung vom Siinder / von der Siin-
derin zom Edelstein um keinen Automatismus handelt, wird in einem er-
mahnenden Brief an Bischof Giinther von Speyer deutlich: ,,Das Fundament
des Himmlischen Jerusalem ist zuerst gelegt worden mit jenen Steinen, die
vom vielen Hinfallen verwundet und mit den Narben der Laster befleckt wa-
ren, die [aber] spiter ihre Vergehen vernichteten in der Reue. Der Baumei-
ster der Welt hat jenes erste Fundament mit runzeligen und unbehauenen
Steinen (bzw. ungeschliffenen [Edel-]Steinen) gelegt, und diese Steine tra-
gen die ganze Stadt Gottes. (...) Sei [also] wie der Sardis und wie der To-
pas...”“ (Ep XLIR). Hildegards kooperative Gnadentheologie kommt hier
zum Tragen: In der Reue wird der siindige Mensch selber aktiv im Umgang
mit seiner Schuld. Im ersten Zitat wird deutlich, daB der menschgewordene
Gott dieses Aktivwerden erméglicht: Er findet die verlorenen Schafe, so daB3
sie (selber!) in die Stadt Jerusalem laufen. Hildegard nimmt damit die gott-
gegebene Verantwortung des schuldigen Menschen radikal ernst. Die bibli-
sche Verkniipfung von Edelstein- und Baumetaphorik erméglicht ihr, der ge-
wandelten Schuld einen sinnvollen Platz zu geben und sie so — etwa fiir ihre
Schwesterngemeinschaft — fruchtbar zu machen. Dieser Gedanke offenbart
neben der groBBen Theologin die sensible Seelsorgerin Hildegard — kurz: die
kompetente Abtissin.



Hildegard M. Gosebrink 358

V. Wenn aus Wunden Gemmen werden

In ihrem Singspiel ordo virtutum beschreibt Hildegard den Weg des Men-
schen: Die Tugenden umwerben die Seele, denn Gott will den Menschen zur
Zusammenarbeit gewinnen, die Seele jedoch lduft in die offenen Arme des
Teufels. Als sie hier ihre Wunden erkennt, bittet sie die Tugendkrifte um
Hilfe. Die Demut, von der reuigen Seele als ,,wahre Arznei“ angerufen, ant-
wortet ihr: ,,O arme Tochter, ich will dich umarmen, denn der grofle Arzt hat
schwere und einschneidende Wunden um deinetwillen erlitten.” Sie fordert
die uibrigen Tugendkrifte auf: ,Nehmt den jammernden Siinder mit seinen
Narben um der Wunden Christi willen auf!* (L S.310). Nun gelingt es den
Tugendkriiften, den Teufel zu fesseln. Das Drama endet mit einem Epilog,
der die vorausgegangene Handlung vom Kampf der Seele einbettet in das
Drama der Heilsgeschichte. Er berichtet vom Eintreten Christi vor dem Va-
ter am Ende der Zeit: Christus erinnert ihn an seinen urspriinglichen Heils-
plan mit der Schopfung. Dieser Monolog Christi findet sich wdrtlich auch
in der Apokalypse des LDO: ,,Nun sei eingedenk, dal die Fiille, die am An-
fang geschaffen ist, nicht vertrocknen sollte. Damals hattest du [den Plan]
in dir, daB dein Auge nicht weiche, bis du meinen Leib voller Gemmen
sihest. Denn mich ermiidet, daB3 alle [meine] Glieder in die Verh6hnung zie-
hen. Vater, siech: Meine Wunden zeige ich dir (LDO 111 5 VIII; CCCM XCII
417,6-11. Im ordo virtutum: L S.314).

Hildegard begreift hier Schopfung und Heilsgeschichte als kosmischen
Christus; in der Rede von den Gliedern Christi (1 Kor 12,12; Rém 12.5)
zeigt sich ihre Sicht der Schopfung als kosmische Kirche. In Christus sehnt
die Schopfung ihre Vollendung herbei (Rom 8,18-23). Das Auge Gottes deu-
tet Hildegard als seine alles vorausschauende und richtig anordnende scien-
tia, kurz: als seinen Heilsplan mit der Schopfung, der bestehen bleibt, ob-
wohl der Mensch im Siindenfall das Angeschautwerden durch Gott nicht er-
widert. Am Ende der Heilsgeschichte schaut Gott noch einmal seine Schop-
fung an und erblickt den verwundeten Leib Christi voller Gemmen: ,,voll-
endet in all jenen, die durch mich [Christus] auf dich vertrauen und dich ver-
ehren, indem sie wie eine Gemme in [ihren] Tugendkriften glanzen* (LDO
11 5 XXIIT; CCCM XCII 444,24-32).

Mit dem gemmenbesetzten Leib Christi am Ende der Zeit schliefit sich der
Kreis mit dem edelsteingeschmiickten Leib Lucifers (Ez 28,13), dessen
priexistentes Verweigern dem géttlichen Licht gegeniiber die Katastrophe
des Engelsturzes heraufbeschwor: Durch den wahren Lucifer Christus hat
der Teufel endgiiltig keine Macht mehr. Die Gemmen des Leibes Christi sind
die gewandelten Wunden aus diesem Kampf: Aus Neid hatte der Teufel den
Menschen an sich gerissen; in Christus gewann Gott den Menschen aus den



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 359

Armen des Teufels zuriick. Die Wunden Christi miissen so lange offen blei-
ben, wie der Mensch in der Welt bleibt und siindigt (LDO III 5 XXXIV;
CCCM XCII 458,311). Ihre Wandlung zo Gemmen bedeutet, dafl nun die
ganze Schopfung Gott erkennt und in den tugendhaften Konsequenzen aus
dieser Erkenntnis heraus sich auf das Angeschautwerden durch Gott einlift.
Was der erste Lucifer und der Mensch, auf den sein Glanz iiberging, schul-
dig blieben, wird nun Wirklichkeit: Im kosmischen Christus und seinen
Gliedern strahlt die Schépfung wider von der lichten scientia Gottes.

Wenn Christus am Ende der Zeit beim Vater fiir die Schopfung eintritt,
wird deutlich, daB diese Vollendung des Schopfungswillens Gottes vom
Menschen aus nicht machbar ist; er hat sie weder erwirkt noch verdient. In
ihrer kooperativen Gnadentheologie nimmt Hildegard die Moglichkeiten des
Menschen radikal ernst; im Bild des an den Vater appellierenden Christus
wird deutlich, daB die Gnade die Natur zwar voraussetzt, ihr Ungeniigen
aber auch aus Liebe vollendet. Der verwundete Christus identifiziert sich
mit der verwundeten Schopfung und solidarisiert sich mit dem Versagen sei-
ner Glieder. Das Versagen wird weder geleugnet noch einfach abgestellt,
sondern gewandelt. Dieser Epilog des ordo virtutum zeigt der vom Teufel
verwundeten Seele, daB auch ihre Wunden heilbar und wandelbar sind in
den Gemmen des verwundeten Arztes Christus.

VL Der symboltheologische ,,Sitz im Leben* der heilkundlichen Relevanz
der Edelsteine

Hildegard lebte und dachte in einer Welt der Einheit von Leib- und Seel-
sorge, von Medizin und Theologie, von Naturkunde und Symbolismus.
Diese Einheit ist gerade an ihrem Umgang mit den Edelsteinen erkennbar.
In der unter ihrem Namen iiberlieferten Naturkunde wird im Kapitel iiber die
Steine ihre Entstehung folgendermaBen erklirt: Durch Sonnenhitze aufge-
schiumte Fliisse treten i{iber die Ufer und lassen Schaum zuriick, der durch
das Strahlen der Sonne hart wird. Edelsteine (zu denen man in Antike und
Mittelalter auch die Perlen zdhlt) sind nichts anderes als der festgewordene
Schaum dieser Fliisse. Entsprechend Hildegards Vorstellung, allem Ge-
schopflichen ligen die vier Elemente zugrunde, bestehen die Edelsteine also
vor allem aus den Elementen Wasser und Feuer (Ph IV Praefatio; PL
197,1247C-1250A; dhnlich Sc 2 II 5). Damit verfiigen sie iiber die heilsa-
men Qualititen feucht und warm und sind heilkundlich relevant: Auch der
Mensch ist ein Mikrokosmos aus vier den Elementen entsprechenden hypo-
thetischen Korpersiften, die letztlich durch den Siindenfall aus dem Gleich-
gewicht geraten. Seitdem wird der Mensch krank durch ein Zuwenig oder



Hildegard M. Gosebrink 360

Zuviel an feuchten/trockenen und warmen/kalten Korpersiften. Hier nun
laBt sich die Wirme und Feuchte der Edelsteine zur Regulierung des
menschlichen Vier-Sifte-Haushalts nutzen. Die Farbe eines Steins zeigt an,
zu welcher Tageszeit und damit unter welchem Sonnenstand er entstanden
ist, also wie warm und feucht er ist.

Diese mittelalterlich plausible medizinische Erklirung wird verwoben mit
theologischen Uberlegungen: Die Entstehung der Edelsteine aus dem
Schaum erhitzter Fliisse ereignet sich namlich im Osten; hier liegt eine An-
spielung auf die Gold und Edelsteine mit sich fiihrenden Paradiesesfliisse
Gen 2,10.12 vor. Nach Hildegards Vorstellung wohnen den Edelsteinen
apotropdische Eigenschaften inne; die theologische Begriindung hierfiir fin-
det sich im dargelegten Verstidndnis von Ez 28,13.16f (der Sturz des edel-
steingeschmiickten Lucifer: Ph IV Praefatio; PL 197,1250A). Nicht zuletzt
deshalb also ist der Umgang mit den Edelsteinen fiir den Menschen heilsam,
weil die Edelsteine ihn an das verlorene Paradies erinnern. Durch den Neid
des Teufels verlor er mit dem Paradies auch seine Gesundheit; es ist nur kon-
sequent, wenn Gott die guten Eigenschaften der Steine nach dem Engelsturz
bewahrte, damit der Mensch sie im Kampf gegen die Krankheit und damit
gegen den Teufel nutze (Ph IV Praefatio; PL 197,1250A). Er soll mit ihnen
solche ,,Werke vollbringen, die gut und ehrenwert und niitzlich fiir den Men-
schen sind, nicht aber solche Werke (...), die zum Laster streben und dem
Menschen entgegengesetzt sind; denn die Natur dieser Edelsteine verlangt
alles Ehrenwerte und Niitzliche, und das Krumme und Schlechte der Men-
schen weist sie zuriick, so wie die Tugenden (virtutes) die Laster von sich
weisen und wie Laster und Tugenden nicht zusammenwirken kénnen (Ph
IV Praefatio; PL 197,1248D).

An diesem Zusammenhang von den Kriften der Edelsteine mit den Tu-
gendkrifien der Menschen wird deutlich, was ,,Heilkunde und ,,Heilkraft
der Edelsteine” bei Hildegard eigentlich meinen: Die heilsamen Krifte (vir-
tutes) der Steine haben teil am Heilsplan des Schopfergottes, der den Men-
schen durch die Tugenden (virtutes) zur Mitarbeit am Heil befihigte. Die
heilkundliche Relevanz der Edelsteine ist eingebettet in Hildegards Anlie-
gen einer umfassenden Kunde vom Heil, nm die es sowohl in ihren theolo-
gischen, als auch in ihren pastoralen, als auch in ihren naturkundlichen
Schriften geht. Heilerfolge mit Edelsteinen beweisen nicht notwendig ihre
Préparatwirkung, sondern sind immer vor dem Hintergrund dieser Einheit
zu sehen. Das hentige alternativmedizinische Interesse an der Heilkraft der
Edelsteine bei Hildegard kann diesem Zusammenhang nicht gerecht werden.
Denn einerseits eriibrigt sich Hildegards naturkundliche Erkldrung der Ent-
stehung der Edelsteine durch den heutigen Wissensstand. Andererseits zei-
gen die Edelstein-Ratschlige sogenannter Hildegard-Medizin die heutige



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 361

Unfihigkeit, mit Hildegards symbolischer Weltsicht umzugehen: Fiir Hilde-
gard sind die Edelsteine Sinnbilder im Rahmen ihrer Schopfungstheologie;
sie sind Symbole fiir die Mitwirkung am Heil und fiir die Heilung des Sich-
wandeln-Lassens. Aus diesem Zusammenhang geldst, werden sie zu magi-
schen Automat(ism)en, mit denen der Mensch iiber sein Heil verfiigen will.
So heifit es allen Ernstes in einem Verlagsprospekt: ,,Altes Heilwissen neu
entdeckt: Die magische Wirkung der Edelsteine auf unsere Gesundheit. Re-
zepte und Erkenntnisse der H1. Hildegard von Bingen. Worin liegt die ge-
heimnisvolle Heilkraft der Edelsteine? Amethyst: fiir schone Gesichtshaut.
Achat: hilft bei Insektenstichen...“ Solche Patentrezepte entsprechen dem
heutigen verkiirzten Verstindnis von Gesundheit und Krankheit, wonach
stérende Symptome mit Automatismen abzustellen sind, nicht aber Hilde-
gards Vorstellung der Einheit von Heilung und Hgil. Sie weiff den Menschen
in seiner psychosomatischen, psychosozialen und psychoreligidsen Dimen-
sion vom Kranksein betroffen und sieht ihn im Symbol des Edelsteines ver-
wiesen auf das Heil, auf das hin er geschaffen ist.

Zitierte Werke / Verwendete Siglen

CC Hildegardis Causae et curae. Ed. Paul Kaiser. Leipzig 1903 (Unverén-
derter Nachdruck durch die Basler Hildegard-Gesellschaft 1980). Ange-
geben sind Teil, Seite und Zeile.

CCCM  Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis. Turnholti 1966ff. An-
gegeben sind Teil, Vision und Kapitel bzw. Briefnummer, aufierdem
Band, Seite und Zeile im CCCM.

Ep Hildegardis Bingensis Epistolarium Pars Prima I-XC. Ed. L. van Acker.
Turnholti 1991 (CCCM XCI).
L Hildegard von Bingen: Lieder. Nach den Handschriften hrsg. v. Pudenti-

ana Barth, M. Immaculata Ritscher und Joseph Schmidt-Gorg. Salzburg
1969. Angegeben ist jeweils die Lied-Nummer dieser Ausgabe, beim ordo
virtutum die Seite.

LDO Hildegardis Bingensis Liber Divinorum Operum. Ed. A. Derolez & P.
Dronke. Turnholti 1996 (CCCM XCII).

LVM Hildegardis Bingensis Liber Vite Meritorum. Ed. A. Carlevaris. Turn-
holti 1995 (CCCM XC).

Ph S. Hildegardis Abatissae Subtilitatum Diversarum Naturarum Creatur-
arum Libri Novem [= Physica]. In: PL 197. Paris 1882. Spalte 1117-
1352.

PL Patrologia Latina. Ed. J.-P. Migne. Angegeben sind Buch, Kapitel und
Spalte.

Sc Hildegardis Scivias. Ed. A. Fiihrkétter & A. Carlevaris. Turnholti 1978

(CCCM XLII & XLIITA).





