
•So leuchtet der befreite Mensch in Gott 
und Gott im Menschen" 

Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 

Hildegard M. Gosebrink 
Laurentius Klein OSB zum 70. Geburtstag 

Hildegard von Bingen boomt und mit ihr die Edelsteine - Grund genug, ein- 
mal nachzulesen, was das Werk der großen Theologin und Heilkundigen zu 
den Edelsteinen hergibt. Heute wird ihre Überzeugung von der Heilkraft der 
Edelsteine oft aus dem Gesamtzusammenhang ihres Denkens gerissen, ohne 
daß man sich der Frage stellt, inwiefern wir Hildegards Weltbild überhaupt 
noch verstehen können. Ihr theologisches und heilkundliches Denken gründet 
in einem symbolischen Umgang mit der Wirklichkeit, ihr Umgang mit den 
Edelsteinen in einer Licht- und Farbsymbolik. Diesem Gesamtzusammenhang 
ist die folgende Darstellung gewidmet. Hildegard las die Welt mit anderen Au- 
gen als ihre derzeitigen Vermarkter/innen: Der Gesamtzusammenhang ihrer 
Edelstein-Symbolik liefert keine Patentrezepte für heute; aber er kann Impulse 
für eine heute oft verloren gegangene Symbolfähigkeit geben. 

I. Die Schöpfung: Abglanz und Widerschein göttlichen Lichtes 

Hildegards Denken liegt ein gutes und schönes Gottesbild zugrunde: Gott ist 
so gut, daß er seine Schönheit nicht für sich behalten, sondern mitteilen 
möchte. Deshalb wird er als Schöpfer aktiv. Die Schönheit der Schöpfung 
weist hin auf ihren Ursprung im göttlichen Schöpfer, an dem sie dadurch 
Anteil hat, daß sie von ihm geschaffen wurde. In zweierlei Hinsicht ist diese 
Deutung der Schöpfung bedeutsam: Zum einen historisch, entwickelt Hil- 
degard ihre Theologie doch nicht zuletzt vor dem Hintergrund der Bewe- 
gung der Katharer/innen, die alles Materielle auf ein böses Prinzip zurück- 
führten; zum anderen systematisch, wird Hildegard doch im Zuge ihres der- 
zeitigen •Booms" in der inner- wie außerkirchlichen Esoterik-Szene verein- 
nahmt für ein holistisches, geradezu pantheistisches Weltbild. Anders als für 
die Katharer/innen ist die Welt für Hildegard gut und schön, insofern sie 
Gottes Schöpfung ist. Auch für Hildegard ist die Schöpfung göttlich, aber 
sie ist nicht mit Gott identisch: Der Schöpfer kann immanent erfahren wer- 
den und bleibt gleichzeitig der Transzendente. 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 347 

In dieser Schöpfungstheologie liegt der Schlüssel zum im Titel verwen- 
deten Symbol-Begriff: Die Schöpfung ist •sym-bolon" des Heilswillens 
Gottes, denn in ihr setzt Gott das fundamentale Zeichen des Heils, das er ist. 
Sie ist •zusammen-geworfen" aus Transzendenz und Immanenz. Wie die 
Schöpfung das universale Symbol eines schönen und guten Gottes ist, han- 
delt es sich auch bei den einzelnen Geschöpfen wie den Edelsteinen um 
Symbole, die auf den Schöpfer hinweisen und durch ihr Geschaffensein an 
ihm Anteil haben. Hier liegt auch der theologische Grund für Hildegards Vi- 
sionen (videre=sehen), die nichts anderes sind als eine Theologie in Bildern, 
die Gott sichtbar machen wollen: Weil Gott sich selber abbildet, kann der 
Mensch in Bildern von ihm und seinen Mysterien sprechen. Hildegard ver- 
wendet zwar nicht wörtlich den griechischen Begriff, ist aber offensichtlich 
mit patristischer Symboltheologie vertraut und kennt eine Vielzahl von Aus- 
drücken zur Umschreibung dieses Inhalts. Wiederholt spricht sie z.B. von 
significatio (Hinweis, Bezeichnung), umbra (Schatten), speculum (Spiegel), 
um das Verhältnis von Schöpfung und Schöpfer zu bestimmen. Schatten und 
Spiegel zeigen Hildegards Vorliebe für die Metaphorik des Lichts und ihre 
Verwurzelung in der platonischen Tradition; die Farben und Formen der 
Schöpfung sind Ausfluß von und Teilhabe an einem göttlichen Lichtquell. 
Aufgrund ihrer doppelten Lichtfähigkeit spielen Edelsteine als Sinnbilder 
der skizzierten Schöpfungstheologie für Hildegard eine wichtige Rolle: 
Edelsteine können Licht empfangen, sie können mit dem empfangenen 
Licht aber auch zusammenwirken, es zurück- bzw. weitergeben und sich so 
auf die Kommunikation mit ihrem Lichtquell einlassen. 

II. Vom Glanz des Menschen 

1. Der für den Menschen aufgehobene Glanz Lucifers 

An mehreren Stellen ihres Werkes (z.B. LVM VI XIV; Ph IV Praefatio) be- 
richtet Hildegard von einem präexistenten •Prolog im Himmel", der sich 
prägend auf den weiteren Verlauf von Schöpfung und Heilsgeschichte aus- 
wirkt: Die Bestimmung der Engel ist es, die angemessene Reaktion auf das 
Aktivwerden des Schöpfergottes im reinen Erkennen und Loben zu ver- 
wirklichen. In Anlehnung an Ez 28,13.16f, eine schon patristisch auf Luci- 
fer gedeutete Bibelstelle, veranschaulicht Hildegard das Dilemma des 
schönsten Engels: Er war wie mit Edelsteinen geschmückt und erkannte, daß 
seine edelsteingleiche Schönheit nur Abglanz der Schönheit Gottes war. Da 
Lucifer selber Lichtquell und nicht Widerschein göttlicher Schönheit sein 
wollte, verlor er seinen Glanz in dem Moment, da er sich vom Lichtquell ab- 



Hildegard M. Gosebrink 348 

, V'. i      i«i      ' . ,,   *     i t        i '    'i    "-"i 

Der W?g efer See/e. Illustration aus dem Rupertsberger Sc-Codex (um 1180). 
Kopie Abtei Eibingen 20. Jahrhundert. 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 349 

wandte. Gott aber bewahrte diesen Glanz für den Menschen auf: Noch ein- 
mal wollte er ein Geschöpf vor allen anderen auszeichnen. Dadurch wurde 
der Neid des Teufels geweckt; eben deshalb versuchte er später im Paradies, 
den Menschen Gott zu entreißen. Die Katastrophe des Engelsturzes war eine 
endgültige; zur Prophylaxe gegen die Hybris aber hatte Gott den Menschen 
an die Leiblichkeit aus Erdenlehm (Sc 3 116) gebunden und in der leib-see- 
lischen Verfaßtheit des Menschen seine Erlösungsfähigkeit durch die In- 
karnation angelegt. 

Worin besteht nun der besondere Glanz des Menschen? In Sc 1 IV schil- 
dert Hildegard die Beseelung als lichten Weg, der sich aus der göttlichen Er- 
kenntnis in Herz und Gehirn und schließlich in die ganze Gestalt des unge- 
borenen Menschen im Mutterschoß ergießt. In der Schaffung und Beseelung 
des Menschen bringt Hildegard ihre Schöpfungstheologie auf den Punkt: 
Als Geschöpf wie die übrigen Geschöpfe entstammt der Mensch der Erde, 
mit der Gabe der Seele aber hat Gott eine besondere Verbindung zwischen 
Mensch und Himmel geknüpft. Durch die Seele hat der Mensch Anteil an 
der göttlichen scientia (Erkenntnis); diese Anteilhabe wirkt sich vor allem 
als discretio (Unterscheidungsgabe) im Umgang mit der Schöpfung aus; sie 
ist Auszeichnung und Auftrag: Für die Schöpfung soll der Mensch den 
Schöpfer, für den Schöpfer die Schöpfung widerspiegeln. Der Mensch ist 
Gottes erstes Symbol, sein Brennpunkt in der Welt: •Denn Gott setzte den 
Menschen wie einen überaus edlen Stein auf die Erde, in dessen Glanz sich 
jedes Geschöpf selber betrachtete, denn er [der Mensch] steht über allen Ge- 
schöpfen" (LVM I LXX; CCCM XC 42,1092ff). 

2. Der Glanz der Sinne und Tugendkräfte: 
Auszeichnung und Verantwortung des Menschen 

Die menschliche Teilhabe an der göttlichen scientia wirkt sich vor allem in 
den fünf Sinnen aus, zu deren Gebrauch Gott den Menschen mit der Gabe 
der Seele befähigt. Die Sinne •verherrlichen den Menschen im Sehen, 
Hören, Schmecken, Riechen und Tasten, so daß der Mensch, berührt von den 
Sinnen, hellwach wird in allen Dingen." So sind die Sinne •im Menschen 
wie Edelsteine und wie ein kostbarer Schatz, der in einem Gefäß versiegelt 
ist" (Sc 1 IV 24; CCCM XLIII 83,735f.741f). Hildegard sieht die fünf Sinne 
als Außenseite einer inneren Fähigkeit des Menschen: Er soll den Schöpfer 
draußen in der Schöpfung wahrnehmen und diese äußere Wahrnehmung in 
seinem Innern fruchtbar machen als Gotteserkenntnis, zu der er aufgrund 
seiner Teilhabe an der göttlichen scientia fähig ist. 

Mit dem Sündenfall verfehlt der Mensch diese besondere Auszeichnung 
und Verantwortung. Die Seele, die Hildegard in Sc 1 IV als lichte Verbin- 



Hildegard M. Gosebrink 350 

dung des Menschen mit dem Himmel sieht, hat es, verwoben in die oft sünd- 
hafte Lebensgeschichte des Menschen, nicht leicht, dieser Verbindung ge- 
recht zu werden: •Ich sollte ein Zelt haben, geschmückt mit fünf Quader- 
steinen, heller als die Sonne und die Sterne, denn nicht die Sonne, die un- 
tergeht, und nicht die Sterne, die untergehen, sollten in ihm leuchten, son- 
dern in ihm sollte sein die Herrlichkeit der Engel. Ein Topas nämlich sollte 
sein das Fundament und alle Edelsteine das Mauerwerk (structurae), die 
Treppen gebaut mit Kristall und der Boden gepflastert mit Gold. Denn ich 
sollte sein die Gefährtin der Engel, ich bin nämlich der lebendige Hauch, 
den Gott in den trockenen Lehm sandte. Daher sollte ich Gott erkennen 
(scire) und ihn spüren (sentire)" (Sc 1 IV 1, CCCM XLIII 62,82-90). In of- 
fensichtlicher Anlehnung an Offb 21,16-21 wird hier der Mensch zur Stadt 
Jerusalem; wie das Himmlische Jerusalem ist auch er bestimmt zum Ort der 
Gotteserkenntnis und zur Wohnung Gottes (Offb 21,3). Sünde ist das Ver- 
fehlen dieser Bestimmung: Die fünf Sinne, die Hildegard als lichten Schmuck 
am Zelt der Seele, nämlich dem Leib des Menschen, beschreibt, strahlen nicht 
wider vom himmlischen Glanz; die Gotteserkenntnis bleibt aus. 

Die Gotteserkenntnis des Menschen ist kein Selbstzweck; sie soll wie- 
derum fruchtbar werden im Handeln, in dem der Mensch seinem Schöp- 
fungsauftrag gerecht wird. Wie Gott ist der Mensch in der Schöpfung ein 
operarius, einer, der am Werk ist; er darf mit der gottgeschenkten Gabe der 
Gotteswahrnehmung und -erkenntnis zusammenwirken. Die Fähigkeit des 
Edelsteins zur Lichtempfängnis versinnbildet die Wahrnehmung und Er- 
kenntnis Gottes durch den Menschen; wie der Edelstein mit dem empfange- 
nen Licht zusammenwirkt, indem er es zurück- und weitergibt, soll die Er- 
fahrung Gottes im Handeln des Menschen sichtbar werden. 

Wahrnehmung, Erkenntnis und Handeln bilden für Hildegard eine Ein- 
heit. So bringt sie nicht nur die Gabe der Sinne mit der Gabe der Seele zu- 
sammen, sondern auch die Gabe der virtutes (Tugendkräfte): Auch sie 
schenkt Gott dem Menschen, damit der Mensch mit ihnen zusammenwirke; 
und auch diesen Zusammenhang von Mitteilen und Mitwirken verdeutlicht 
Hildegard anhand der Metaphorik von Edelsteinen und Licht: •Keine Tu- 
gendkraft ist nämlich eine lebendige Gestalt aus sich selbst heraus, sondern 
sie ist nur eine überaus helle Bahn (sphaera), die von Gott her im Werk des 
Menschen aufstrahlt; der Mensch nämlich wird vollendet mit den Tugend- 
kräften, denn sie sind das Werk des in Gott wirkenden Menschen (opus ope- 
rands hominis in Deo)" (Sc 3 III3, CCCM XLIIIA 375,166-169). 

Diese kooperative Gnadentheologie entfaltet Hildegard sowohl in Sc wie 
im LDO im Bild des Heilsgebäudes. In Sc greift sie damit das zitierte Bild 
vom Menschen als Himmlischem Jerusalem, als Ort der Gotteserkenntnis, 
auf. Ähnlich wie in Hildegards Singspiel ordo virtutum treten personifizierte 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 351 

Tugenden in diesem Heilsgebäude auf und laden den Menschen ein, an dem 
Heil, zu dem er geschaffen ist, mitzubauen. Stellvertretend für die vielen 
Einzeltugenden, anhand deren Ausstattung mit Gold, Perlen und Edelstei- 
nen Hildegard die an den Menschen ausgesprochene Auffoderung zur Mit- 
arbeit verdeutlicht, sei hier die discretio (Unterscheidungsgabe), die Mutter 
aller Tugenden, vorgestellt. In ihrem Schoß hält sie •alle Sorten von winzi- 
gen Edelsteinen, die sie mit großer Sorgfalt und Liebe betrachtet, wie ein 
Kaufmann seine Waren sorgfältig zu betrachten pflegt. Das heißt, daß sie in 
der Tiefe der Herzen (in sinu mentium) der Menschen alles wie in den Edel- 
steinen der Tugendkräfte zusammenhält, was in ihren winzigen Angelegen- 
heiten und Künsten geeignet und geziemend ist" (Sc 3 VI 34; CCCM 
XLIIIA 459,953-959). Der Schoß der discretio also versinnbildet das Innere 
des Menschen, wo im Bild der winzigen Edelsteine das Zusammenwirken 
mit Gott bis hinein in die scheinbar unwichtigsten Geschäfte des Alltags ab- 
gewogen wird. Keinen Bereich des Menschseins gibt es, in dem sich der 
Mensch Gott entziehen könnte; überall kann und soll er Gott widerspiegeln 
und so seinen Schöpfer sichtbar machen. 

III. Vom Glanz Christi 

1.   Der von der Sünde verdunkelte Mensch im neuen Glanz 

Wie Lucifer weigert sich auch der Mensch, Gott zu erkennen und aus dieser 
Erkenntnis heraus in den Tugenden mit ihm zusammenzuwirken. Die Sünde 
als Abkehr des Menschen von Gott gestaltet Hildegard wie den Fall Luci- 
fers als Verlöschen bzw. Verdunkeln des Glanzes, mit dem Gott sein erstes 
Geschöpf ausgestattet hat. Als Eva im zustimmenden Sehen und Hören nicht 
mit Gott, sondern mit der Schlange zusammenwirkt, wird sie blind und taub 
in bezug auf himmlische Dinge; das Schmecken der verbotenen Frucht läßt 
den Glanz, der in ihr strahlte, verlöschen (CC II 103,12-16). Auch Adam 
verliert durch den Sündenfall seine prophetische Befähigung in der Teilhabe 
an der göttlichen scientia (CC II 45,15f). Die Galle, die ursprünglich leuch- 
tete wie ein Kristall und ihn zu guten Werken befähigte, wird schwarz; mit 
der Schwarzgalle entsteht die grundsätzliche Krankheit des Menschen: die 
Melancholie (CC II 145,27-37). 

Die gestörte und wiederhergestellte Beziehung von Gott und Mensch ver- 
deutlicht Hildegard in einem Gleichnis: Ein Herr besaß eine kostbare Perle; 
aber diese Perle fiel in den übelsten Schmutz; der Herr ließ sie nicht dort lie- 
gen, sondern zog sie sorgfältig heraus, reinigte sie und verlieh ihr die frühere 
Ehre mit noch größerem Ruhm (Sc 1 II 32; CCCM XLIII 36,803-813). Im 



Hildegard M. Gosebrink 352 

Hintergrund steht der Grundgedanke der felix culpa; das Ausmaß der Sünde 
dient zum Aufweis der übergroßen Erlösung: •Gott, der die Sonne der Ge- 
rechtigkeit ist, sandte seinen Glanz über den Kot, der die Pflichtverletzung 
des Menschen ist, und jener Glanz strahlte in großer Klarheit wider, weil 
dieser Kot so abscheulich war" (Sc 1 II 32; CCCM XLIII 35,759-762). Der 
Sündenfall also bewirkt eine Einschränkung in der Fähigkeit des Menschen, 
Gott zu erkennen und mit ihm zusammenzuwirken. Durch die Menschwer- 
dung Gottes in Christus wird diese Fähigkeit des Menschen und die Ge- 
meinschaft von Gott und Mensch gesteigert: •Und so leuchtet der befreite 
Mensch in Gott und Gott im Menschen; der Mensch hat leuchtendere Herr- 
lichkeit in der Gemeinschaft mit Gott im Himmel, als er im Anfang besaß" 
(Sc 1 II 31; CCCM XLIII 34,720ff). 

2. Der uneingeschränkte Glanz der jungfräulichen Inkarnation 

Für die Erlösungswirksamkeit Christi spielt die Jungfräulichkeit Mariens 
eine konstitutive Rolle. Gegen den von den Katharer/inne/n vertretenen 
Dualismus von Fleisch und Geist finden sich bei Hildegard zwar zahlreiche 
Ehe und Fortpflanzung aufwertende Passagen; wenn sie sich jedoch zur 
Jungfräulichkeit Mariens äußert, wird deutlich, daß auch Hildegard im 
Grunde der Tradition Augustinus' folgt und die Weitergabe der Erbsünde im 
Geschlechtsakt festmacht: Der Teufel, der sich nach dem Fall des ersten 
Menschenpaares schon als Sieger wähnte, spezialisierte sich auf die 
menschliche Fortpflanzung, als er merkte, daß Gott den Menschen nur aus 
dem Paradies vertrieb, statt ihn völlig zugrunde gehen zu lassen. In der Se- 
xualität erkannte der Teufel den Bereich, in dem er nun am nachhaltigsten 
den Menschen schädigen konnte. Hildegard spricht vom •überaus geliebten 
Edelstein der heiligen Unschuld und Keuschheit" (Sc 2 III 27; CCCM XLIII 
151,590f), den der Teufel dem Menschen in der Verderbnis der Fortpflan- 
zung raubte. Seitdem ist die Weitergabe von Leben notwendig mit der Wei- 
tergabe von Sünde und Tod verknüpft. 

Vor diesem Hintergrund wird die Jungfräulichkeit Mariens zu einer gynä- 
kologischen und soteriologischen Notwendigkeit: •Wie ein Mensch, der in 
einem Kasten einen überaus schönen Edelstein aufbewahrt, diesen auf Me- 
tall setzt, damit er für die Menschen offenbar wird, so wollte auch ich [Gott], 
der ich in meinem Herzen meinen Sohn trage, ihn von der Jungfrau Fleisch 
annehmen lassen, da er ja den Gläubigen das Heil des Lebens bringen sollte. 
(...) Er aber, von der Jungfrau geboren (...), spürte nicht den Geschmack der 
Sünde an seinem Fleisch..." (Sc 2 VI 102, CCCM XLIII 305,2700-2708). 
Christus ist der Edelstein, der den Menschen uneingeschränkt göttliches 
Licht zuteil werden läßt, was nur möglich ist durch seine jungfräuliche 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 353 

Fleischwerdung. Das Dilemma jeder nicht jungfräulichen Fortpflanzung be- 
steht für Hildegard in einer falschen Rangordnung von Leib und Seele: Die 
Sünde kann deshalb im Geschlechtsverkehr weitergegeben werden, weil hier 
der leiblichen Dimension die Priorität zukommt und so der Mensch der Be- 
stimmung, mit seiner Seele eine vorrangige Beziehung zur göttlichen scien- 
tia zu leben, nicht gerecht wird. 

In der geistgewirkten Mutterschaft Mariens jedoch steht diese Beziehung 
an erster Stelle; so garantiert ihre jungfräuliche Fruchtbarkeit die Heils- 
wirksamkeit Christi ohne jede Einschränkung: •Wie ein überheller Glanz 
sich ohne jedes Hindernis aus einem Karfunkel stein ausbreitet, so wurde der 
Sohn Gottes ohne jedes Hindernis der Verletzung (corruptio, kirchenrecht- 
lich und medizinisch ein fester Begriff für die Defloration) aus der Jungfrau 
geboren" (Sc 2 III 13; CCCM XLIII 142,313-316). Wenn Hildegard Maria 
als •Pupille der Keuschheit" (L 12) bezeichnet, drückt sie mit diesem dem 
Edelstein verwandten Bild aus, daß Maria das verwirklicht, wozu Gott die 
ganze Schöpfung und insbesondere den Menschen bestimmte: Maria wird 
zur Partnerin Gottes, indem sie seinen Anblick empfängt und erwidert; sie 
wirkt mit Gott zusammen und wird aus dieser Beziehung heraus fruchtbar; 
der Glanz, den sie von Gott empfängt, wird der ganzen Schöpfung zuteil. 
Deshalb besingt Hildegard Maria in einer Antiphon: •O hellstrahlendster 
Edelstein und lichter Glanz der Sonne, der dir eingegossen ist, der Spring- 
quell aus dem Herz des Vaters..." (L 5). 

3. Gott wird greifbar und sichtbar im Saphir Christus 

•Drei Kräfte sind im Stein (...). Im Stein ist feuchte Grünkraft (viriditas), be- 
tastbare Anfaßbarkeit und golden glänzendes Feuer (...). Eben diese feuchte 
Grünkraft aber bezeichnet den Vater, der nie verdorrt noch endet in seiner 
Tugendkraft (virtus); und die betastbare Anfaßbarkeit bezeichnet den Sohn, 
der, aus der Jungfrau geboren, berührt und angefaßt werden konnte; und das 
golden glänzende Feuer bezeichnet den Heiligen Geist, der der Entzünder 
und Erleuchter der Herzen der gläubigen Menschen ist" (Sc 2 II 5; CCCM 
XLIII 127,111-122). Dieser Vergleich aus der Dreieinigkeitsvision zeigt, 
wie eng naturkundliches und theologisches Denken bei Hildegard zusam- 
menhängen; er entspricht ihrer Erklärung der Entstehung der Edelsteine aus 
den Elementen Wasser und Feuer (auf die unter VI ausführlich einzugehen 
sein wird.). Die Lebensgrundlage aus Wasser (Vater), Licht und Wärme 
(Geist) soll in Christus - im wahrsten Sinne des Wortes - begriffen werden. 
Entsprechend wählt Hildegard nicht irgendeinen Stein, um diese Begreif- 
barkeit Gottes in Christus zu verdeutlichen, sondern einen, der sich durch 
besondere Festigkeit und Härte auszeichnet: den Saphir. 



Hildegard M. Gosebrink 354 

Auch die lautliche Verwandtschaft von sapphirus (Saphir) und sapientia 
(Weisheit) dürfte hier eine Rolle spielen, kennt Hildegard doch noch die Tra- 
dition, die das Wort des Johannesprologes mit der spätalttestamentlichen 
Weisheit identifiziert. Dem entspricht eine Vision des LVM: Hildegard 
schaut den Heilsplan Gottes als drei Flügelpaare einer männlichen Gestalt. 
Ein Flügelpaar stellt das Alte und das Neue Testament dar; auf der Seite für 
das Neue Testament erscheint ein aufgeschlagenes Buch, dessen eine Seite 
golden, die andere saphirfarben ist. Auf der saphirfarbenen Seite liest Hil- 
degard das von ihr auf die Inkarnation gedeutete Prophetenwort Jes 9,8 - 
Das Wort sandte der Herr auf Jakob, und es fiel auf Israel -, auf der golde- 
nen den Beginn des Johannesprologes (LVM II; CCCM XC 72f,27-33). 

In Sc erscheint Christus im Rahmen der Dreieinigkeitsvision als eine sa- 
phirfarbene menschliche Gestalt inmitten von hellem Licht (Vater) und röt- 
lichem Feuer (Geist), die einander um- und durchglühen (Sc 2 II 2; CCCM 
XLIII 125,31-41). Vor allem am Saphir wird deutlich, daß Hildegard mit der 
biblischen Symbolik der Edelsteine bestens vertraut ist: Unter Anspielung 
auf Jes 28,16 und 1 Petr 2,6 schlägt sie einen Bogen vom Edelstein Christus 
zum Eckstein Christus (Sc 2 II 5; CCCM XLIII 128,128f). Mit seiner sa- 
phirnen Farbe spielt sie zugleich auf das Bild vom Fundament gewordenen 
Edelstein Christus an; denn wie Saphir scheint der Boden, auf dem sich Gott 
Mose und den Ältesten in Ex 24,10 zeigt. Im Bild des Saphirs verdeutlicht 
Christus damit nicht nur die Anfaßbarkeit Gottes, sondern auch sein sicht- 
bares Offenbarwerden; der Saphir Christus ist Symbol der Theophanie. Da- 
mit gipfelt Hildegards Schöpfungstheologie in ihrer Christologie: Die ge- 
samte Schöpfung ist ja nichts anderes als das große Unternehmen Gottes, 
sich zu erkennen zu geben. Das Christusereignis ist der Brennpunkt dieses 
Kommunikationswillens Gottes; in der - nicht zuletzt durch seine jungfräu- 
liche Menschwerdung garantierten - Sündenlosigkeit Christi erhält Gott die 
vorbehaltlose Antwort auf seinen Willen, erkannt zu werden. Christus ist der 
wahre Lucifer. 

Durch die vielen biblischen Anspielungen ist mit dem Edelstein als Bild 
für Christus implizit eine Verbindung angelegt von der Christologie (der 
Edelstein als Eckstein) über die Ekklesiologie (das Haus aus lebendigen 
Steinen mit dem Eckstein Christus) bis zur Eschatologie (das Himmlische 
Jerusalem auf dem Fundament aus Edelsteinen). 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 355 

IV. Vom Glanz der Kirche, ihrer Heiligen und ihrer Sünder/innen 

1. Die Kirche: Sakrament der Empfängnis und Weitergabe 
göttlichen Lichtes 

In zwei Antiphonen zur Kirchweihe besingt Hildegard die Kirche als •Stadt 
der Erkenntnis", die •von einem Hyazinth geschmückt" ist (L 67), als •fun- 
kelndes Sternenlicht", •strahlende Gemme" und •Gefährtin der Engel" (L 
68). Es handelt sich um ähnliche Formulierungen wie in der unter II.2 zi- 
tierten Klage der Seele: Im Bild des Himmlischen Jerusalem kennzeichnete 
Hildegard den Menschen als Ort der Teilhabe an der göttlichen scientia; in 
der Kirche geht es um nichts anderes: Sie ist Stätte der Gotteserkenntnis und 
vollzieht das, wozu Gott die ganze Schöpfung und insbesondere den Men- 
schen bestimmt hat. Damit werden die Grenzen zwischen Kirche und Schöp- 
fung fließend. Ohne den ihr sonst bekannten Begriff sacramentum hier zu 
verwenden, charakterisiert Hildegard die Kirche als universales Sakrament 
- oder auch: Symbol - der Gotteserkenntnis: als sichtbare Gestalt der inne- 
ren Bestimmung, an der göttlichen scientia teilzuhaben. 

Wie im kleinen die innere Gotteserkenntnis des Menschen soll im großen 
die der Kirche Frucht tragen nach außen. Das Bild des Gebäudes aufgrei- 
fend, verbindet Hildegard die Symbolik der doppelten Lichtfähigkeit der 
Edelsteine mit der Innen- und Außenseite von Fenstern: Der von ihr be- 
schriebene Turm der Kirche hat drei Fenster, die von Smaragden besetzt 
sind; aus ihnen strahlt überheller Glanz. Die Dreizahl der Fenster deutet Hil- 
degard auf die Dreifaltigkeit, die grüne Farbe der Smaragde auf die frucht- 
bare Grünkraft der Tugenden (zugleich ein Sprachspiel: viriditas virtutum) 
in der Predigt der Apostel (Sc 2 IV 3; CCCM XLIII 162,125-129). Im In- 
nern des Turmes also vollzieht die Kirche die Bestimmung der Schöpfung 
und des Menschen, den dreifaltigen Gott zu erkennen; diese Erkenntnis gibt 
sie nach außen weiter in der Verkündigung und überhaupt im Vollzug ihres 
Heilsauftrags. 

2. Vom Glanz der Kirche in ihren Heiligen 

•O Kirche, deine Augen sind dem Saphir ähnlich", heißt es in Hildegards 
Sequenz an die heilige Ursula und ihre elftausend jungfräulichen Gefährtin- 
nen (L 54). Die Verwandtschaft von Edelstein und Auge nutzt Hildegard 
auch zur dargelegten Charakterisierung der besonderen Beziehung von Gott 
und Maria; für Ursula steht ebenfalls ihre Jungfräulichkeit im Hintergrund 
dieses Vergleichs: Denn sie ließ um ihrer Liebe zu Christus willen einen 
Mann von dieser Welt zurück; deshalb hat sie teil an der wahrhaften Schau 



Hildegard M. Gosebrink 356 

(vera visio). Wie Maria hat sich Ursula eingelassen auf das Angeschautwer- 
den durch Gott, das sie im unblutigen Martyrium der Jungfräulichkeit und 
im blutigen Martyrium ihres gewaltsamen Todes erwidert. So vollzieht Ur- 
sula die Bestimmung der Kirche; den Gedanken von Gotteserkenntnis und 
Verkündigungsauftrag aufgreifend, läßt Hildegard Ursula durch ihre Jung- 
fräulichkeit und ihren Tod •laut rufen im reinsten Gold, mit Topas und Sa- 
phir" (L 55). 

Mit dieser Deutung Ursulas gibt Hildegard ein Beispiel für ihre allge- 
meinen Ausführungen zur Bestimmung der Kirche in Sc: Auf der Brust von 
Frau Kirche schaut sie die personifizierte Jungfräulichkeit in der Farbe von 
Purpur und Hyazinth, umgeben von der Schar der Jungfräulichen, ge- 
schmückt mit Perlen und Edelsteinen. Die rote Farbe von Purpur und Hya- 
zinth erklärt Hildegard als Nachahmen des Leidens Christi im Stand der 
Jungfräulichkeit, den gold- und edelsteinbesetzten Schmuck der Jungfräuli- 
chen als ihr Aufstrahlen vor Gott aufgrund ihres Sieges über den fleischli- 
chen Tod (Sc 2 V 7; CCCM XLIII 181,322-331). Damit werden die Jung- 
fräulichen zum Brennpunkt der Kirche: Ihre Freiheit von der Verknüpfung 
von Sünde und Sexualität wird zur vorbehaltlosen Freiheit für Gott. Die 
Jungfräulichen verwirklichen zwischen Christus und Eschaton eine paradie- 
sische Lebensform. Ihre Freiheit, Gott zu erkennen und mit ihm zusammen- 
zuwirken, weist gleichzeitig bereits voraus auf das, was jedem Menschen, 
der Kirche und der ganzen Schöpfung eschatologisch bevorsteht: Gold, Per- 
len und Edelsteine der Jungfräulichen vor der Brust von Frau Kirche stehen 
im Verweiszusammenhang mit dem Himmlischen Jerusalem; außerdem sin- 
gen die Jungfräulichen bereits in der Kirche das neue Lied der hundertvier- 
undvierzigtausend Unbefleckten (Offb 14,3f; Sc 2 V 7-8). 

In der Apokalypse des LVM sieht Hildegard alle Vollendeten in den Him- 
mel einziehen. Gemäß ihrer Rangordnung übertrifft jede Gruppe die näch- 
ste, was den Schmuck an Gold, Perlen und Edelsteinen angeht. Den Anfang 
machen die •Weltleute"; den Abschluß bilden die Märtyrer/innen und Jung- 
fräulichen (LVM VI XXV-XXXI). Jeder Mensch wird einst in dem Maße 
strahlen, in dem er in seinem Leben mit der gottgeschenkten scientia am 
Werk war (1 Kor 3,12-15; CC II 47,Iff). Die Vollendeten im Himmel sind 
dem Menschen auf Erden hierfür Vorbild und Ansporn. In zwei Gesängen, 
die wohl für die befreundeten Abteien in Fulda und Trier bestimmt waren, 
vergleicht Hildegard deren Patrone mit Edelsteinen: Bonifatius ist ein •Kri- 
stall, der im guten Willen der rechten Wege leuchtet" (L 73), Maximin eine 
•Gemme im Gebäude des reinsten Tempels eines wohlwollenden Herzens" 
(L 76). In einer für ihren eigenen Konvent bestimmten Sequenz preist Hil- 
degard den Klosterpatron Rupert: Durch seine Tugenden erstrahlt er als 
Gemme der goldenen Stadt Jerusalem (L 37), die nicht verborgen bleiben 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 357 

kann (Mt 5,14-16). Hildegards Nonnen sollen ihm nacheifern und unter sei- 
nem Patronat ein Stück Jerusalem verwirklichen, indem sie ihr Kloster auf 
dem Rupertsberg zur Stätte der Gotteserkenntnis machen. 

3. Die Sünder/innen als Edelsteine im Fundament Jerusalems 

Auch in der an Rupert gerichteten Sequenz •O Jerusalem" greift Hildegard 
auf Jes 28,16 (der Edelstein im Fundament Zions) und 1 Petr 2,4-8 (die zu 
einem geistigen Haus zusammenzufügenden lebendigen Steine und der ver- 
worfene Eckstein) zurück. Diese Motive wendet sie auf die Wandlung 
menschlichen Scheiterns an: •Jerusalem, dein Fundament wurde gelegt mit 
versengten Steinen, nämlich mit Zöllnern und Sündern, die verlorene Schafe 
waren, aber vom Sohn Gottes gefunden, liefen sie zu dir und wurden in dich 
eingesetzt. Daher blitzen deine Mauern von lebendigen Steinen" (L 37). Hil- 
degard stellt in dieser für ihren eigenen Konvent bestimmten Sequenz nicht 
nur den Klosterpatron Rupert als leuchtendes Beispiel hin, sie nimmt auch 
das Versagen ihrer Schwestern ernst, nennt es beim Namen und leistet so ge- 
radezu pastorale •Aufbau"arbeit. Wieder steht der Gedanke der felix culpa 
im Hintergrund; die Schuld ist zum Einfallstor der Gnade geworden. 

Daß es sich bei der gnadenhaften Wandlung vom Sünder / von der Sün- 
derin zum Edelstein um keinen Automatismus handelt, wird in einem er- 
mahnenden Brief an Bischof Günther von Speyer deutlich: •Das Fundament 
des Himmlischen Jerusalem ist zuerst gelegt worden mit jenen Steinen, die 
vom vielen Hinfallen verwundet und mit den Narben der Laster befleckt wa- 
ren, die [aber] später ihre Vergehen vernichteten in der Reue. Der Baumei- 
ster der Welt hat jenes erste Fundament mit runzeligen und unbehauenen 
Steinen (bzw. ungeschliffenen [Edel-JSteinen) gelegt, und diese Steine tra- 
gen die ganze Stadt Gottes. (...) Sei [also] wie der Sardis und wie der To- 
pas..." (Ep XLIR). Hildegards kooperative Gnadentheologie kommt hier 
zum Tragen: In der Reue wird der sündige Mensch selber aktiv im Umgang 
mit seiner Schuld. Im ersten Zitat wird deutlich, daß der menschgewordene 
Gott dieses Aktivwerden ermöglicht: Er findet die verlorenen Schafe, so daß 
sie (selber!) in die Stadt Jerusalem laufen. Hildegard nimmt damit die gott- 
gegebene Verantwortung des schuldigen Menschen radikal ernst. Die bibli- 
sche Verknüpfung von Edelstein- und Baumetaphorik ermöglicht ihr, der ge- 
wandelten Schuld einen sinnvollen Platz zu geben und sie so - etwa für ihre 
Schwesterngemeinschaft - fruchtbar zu machen. Dieser Gedanke offenbart 
neben der großen Theologin die sensible Seelsorgerin Hildegard - kurz: die 
kompetente Äbtissin. 



Hildegard M. Gosebrink 358 

V. Wenn aus Wunden Gemmen werden 

In ihrem Singspiel ordo virtutum beschreibt Hildegard den Weg des Men- 
schen: Die Tugenden umwerben die Seele, denn Gott will den Menschen zur 
Zusammenarbeit gewinnen; die Seele jedoch läuft in die offenen Arme des 
Teufels. Als sie hier ihre Wunden erkennt, bittet sie die Tugendkräfte um 
Hilfe. Die Demut, von der reuigen Seele als •wahre Arznei" angerufen, ant- 
wortet ihr: •O arme Tochter, ich will dich umarmen, denn der große Arzt hat 
schwere und einschneidende Wunden um deinetwillen erlitten." Sie fordert 
die übrigen Tugendkräfte auf: •Nehmt den jammernden Sünder mit seinen 
Narben um der Wunden Christi willen auf!" (L S.310). Nun gelingt es den 
Tugendkräften, den Teufel zu fesseln. Das Drama endet mit einem Epilog, 
der die vorausgegangene Handlung vom Kampf der Seele einbettet in das 
Drama der Heilsgeschichte. Er berichtet vom Eintreten Christi vor dem Va- 
ter am Ende der Zeit: Christus erinnert ihn an seinen ursprünglichen Heils- 
plan mit der Schöpfung. Dieser Monolog Christi findet sich wörtlich auch 
in der Apokalypse des LDO: •Nun sei eingedenk, daß die Fülle, die am An- 
fang geschaffen ist, nicht vertrocknen sollte. Damals hattest du [den Plan] 
in dir, daß dein Auge nicht weiche, bis du meinen Leib voller Gemmen 
sähest. Denn mich ermüdet, daß alle [meine] Glieder in die Verhöhnung zie- 
hen. Vater, sieh: Meine Wunden zeige ich dir" (LDO III 5 VIII; CCCM XCII 
417,6-11. Im ordo virtutum: LS.314). 

Hildegard begreift hier Schöpfung und Heilsgeschichte als kosmischen 
Christus; in der Rede von den Gliedern Christi (1 Kor 12,12; Rom 12,5) 
zeigt sich ihre Sicht der Schöpfung als kosmische Kirche. In Christus sehnt 
die Schöpfung ihre Vollendung herbei (Rom 8,18-23). Das Auge Gottes deu- 
tet Hildegard als seine alles vorausschauende und richtig anordnende scien- 
tia, kurz: als seinen Heilsplan mit der Schöpfung, der bestehen bleibt, ob- 
wohl der Mensch im Sündenfall das Angeschautwerden durch Gott nicht er- 
widert. Am Ende der Heilsgeschichte schaut Gott noch einmal seine Schöp- 
fung an und erblickt den verwundeten Leib Christi voller Gemmen: •voll- 
endet in all jenen, die durch mich [Christus] auf dich vertrauen und dich ver- 
ehren, indem sie wie eine Gemme in [ihren] Tugendkräften glänzen" (LDO 
III 5 XXIII; CCCM XCII 444,24-32). 

Mit dem gemmenbesetzten Leib Christi am Ende der Zeit schließt sich der 
Kreis mit dem edelsteingeschmückten Leib Lucifers (Ez 28,13), dessen 
präexistentes Verweigern dem göttlichen Licht gegenüber die Katastrophe 
des Engelsturzes heraufbeschwor: Durch den wahren Lucifer Christus hat 
der Teufel endgültig keine Macht mehr. Die Gemmen des Leibes Christi sind 
die gewandelten Wunden aus diesem Kampf: Aus Neid hatte der Teufel den 
Menschen an sich gerissen; in Christus gewann Gott den Menschen aus den 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 359 

Armen des Teufels zurück. Die Wunden Christi müssen so lange offen blei- 
ben, wie der Mensch in der Welt bleibt und sündigt (LDO III 5 XXXIV; 
CCCM XCII 458,3 lf). Ihre Wandlung zu Gemmen bedeutet, daß nun die 
ganze Schöpfung Gott erkennt und in den tugendhaften Konsequenzen aus 
dieser Erkenntnis heraus sich auf das Angeschautwerden durch Gott einläßt. 
Was der erste Lucifer und der Mensch, auf den sein Glanz überging, schul- 
dig blieben, wird nun Wirklichkeit: Im kosmischen Christus und seinen 
Gliedern strahlt die Schöpfung wider von der lichten scientia Gottes. 

Wenn Christus am Ende der Zeit beim Vater für die Schöpfung eintritt, 
wird deutlich, daß diese Vollendung des Schöpfungswillens Gottes vom 
Menschen aus nicht machbar ist; er hat sie weder erwirkt noch verdient. In 
ihrer kooperativen Gnadentheologie nimmt Hildegard die Möglichkeiten des 
Menschen radikal ernst; im Bild des an den Vater appellierenden Christus 
wird deutlich, daß die Gnade die Natur zwar voraussetzt, ihr Ungenügen 
aber auch aus Liebe vollendet. Der verwundete Christus identifiziert sich 
mit der verwundeten Schöpfung und solidarisiert sich mit dem Versagen sei- 
ner Glieder. Das Versagen wird weder geleugnet noch einfach abgestellt, 
sondern gewandelt. Dieser Epilog des ordo virtutum zeigt der vom Teufel 
verwundeten Seele, daß auch ihre Wunden heilbar und wandelbar sind in 
den Gemmen des verwundeten Arztes Christus. 

VI. Der symboltheologische •Sitz im Leben" der heilkundlichen Relevanz 
der Edelsteine 

Hildegard lebte und dachte in einer Welt der Einheit von Leib- und Seel- 
sorge, von Medizin und Theologie, von Naturkunde und Symbolismus. 
Diese Einheit ist gerade an ihrem Umgang mit den Edelsteinen erkennbar. 
In der unter ihrem Namen überlieferten Naturkunde wird im Kapitel über die 
Steine ihre Entstehung folgendermaßen erklärt: Durch Sonnenhitze aufge- 
schäumte Flüsse treten über die Ufer und lassen Schaum zurück, der durch 
das Strahlen der Sonne hart wird. Edelsteine (zu denen man in Antike und 
Mittelalter auch die Perlen zählt) sind nichts anderes als der festgewordene 
Schaum dieser Flüsse. Entsprechend Hildegards Vorstellung, allem Ge- 
schöpflichen lägen die vier Elemente zugrunde, bestehen die Edelsteine also 
vor allem aus den Elementen Wasser und Feuer (Ph IV Praefatio; PL 
197,1247C-1250A; ähnlich Sc 2 II 5). Damit verfügen sie über die heilsa- 
men Qualitäten feucht und warm und sind heilkundlich relevant: Auch der 
Mensch ist ein Mikrokosmos aus vier den Elementen entsprechenden hypo- 
thetischen Körpersäften, die letztlich durch den Sündenfall aus dem Gleich- 
gewicht geraten. Seitdem wird der Mensch krank durch ein Zuwenig oder 



Hildegard M. Gosebrink 360 

Zuviel an feuchten/trockenen und warmen/kalten Körpersäften. Hier nun 
läßt sich die Wärme und Feuchte der Edelsteine zur Regulierung des 
menschlichen Vier-Säfte-Haushalts nutzen. Die Farbe eines Steins zeigt an, 
zu welcher Tageszeit und damit unter welchem Sonnenstand er entstanden 
ist, also wie warm und feucht er ist. 

Diese mittelalterlich plausible medizinische Erklärung wird verwoben mit 
theologischen Überlegungen: Die Entstehung der Edelsteine aus dem 
Schaum erhitzter Flüsse ereignet sich nämlich im Osten; hier liegt eine An- 
spielung auf die Gold und Edelsteine mit sich führenden Paradiesesflüsse 
Gen 2,10.12 vor. Nach Hildegards Vorstellung wohnen den Edelsteinen 
apotropäische Eigenschaften inne; die theologische Begründung hierfür fin- 
det sich im dargelegten Verständnis von Ez 28,13.16f (der Sturz des edel- 
steingeschmückten Lucifer: Ph IV Praefatio; PL 197,1250A). Nicht zuletzt 
deshalb also ist der Umgang mit den Edelsteinen für den Menschen heilsam, 
weil die Edelsteine ihn an das verlorene Paradies erinnern. Durch den Neid 
des Teufels verlor er mit dem Paradies auch seine Gesundheit; es ist nur kon- 
sequent, wenn Gott die guten Eigenschaften der Steine nach dem Engelsturz 
bewahrte, damit der Mensch sie im Kampf gegen die Krankheit und damit 
gegen den Teufel nutze (Ph IV Praefatio; PL 197,1250A). Er soll mit ihnen 
solche •Werke vollbringen, die gut und ehrenwert und nützlich für den Men- 
schen sind, nicht aber solche Werke (...), die zum Laster streben und dem 
Menschen entgegengesetzt sind; denn die Natur dieser Edelsteine verlangt 
alles Ehrenwerte und Nützliche, und das Krumme und Schlechte der Men- 
schen weist sie zurück, so wie die Tugenden (virtutes) die Laster von sich 
weisen und wie Laster und Tugenden nicht zusammenwirken können" (Ph 
IV Praefatio; PL 197,1248D). 

An diesem Zusammenhang von den Kräften der Edelsteine mit den Tu- 
gendkräften der Menschen wird deutlich, was •Heilkunde" und •Heilkraft 
der Edelsteine" bei Hildegard eigentlich meinen: Die heilsamen Kräfte (vir- 
tutes) der Steine haben teil am Heilsplan des Schöpfergottes, der den Men- 
schen durch die Tugenden (virtutes) zur Mitarbeit am Heil befähigte. Die 
heilkundliche Relevanz der Edelsteine ist eingebettet in Hildegards Anlie- 
gen einer umfassenden Kunde vom Heil, um die es sowohl in ihren theolo- 
gischen, als auch in ihren pastoralen, als auch in ihren naturkundlichen 
Schriften geht. Heilerfolge mit Edelsteinen beweisen nicht notwendig ihre 
Präparatwirkung, sondern sind immer vor dem Hintergrund dieser Einheit 
zu sehen. Das heutige alternativmedizinische Interesse an der Heilkraft der 
Edelsteine bei Hildegard kann diesem Zusammenhang nicht gerecht werden. 
Denn einerseits erübrigt sich Hildegards naturkundliche Erklärung der Ent- 
stehung der Edelsteine durch den heutigen Wissensstand. Andererseits zei- 
gen die Edelstein-Ratschläge sogenannter Hildegard-Medizin die heutige 



Edelsteine als Symbole des Heils bei Hildegard von Bingen 361 

Unfähigkeit, mit Hildegards symbolischer Weltsicht umzugehen: Für Hilde- 
gard sind die Edelsteine Sinnbilder im Rahmen ihrer Schöpfungstheologie; 
sie sind Symbole für die Mitwirkung am Heil und für die Heilung des Sich- 
wandeln-Lassens. Aus diesem Zusammenhang gelöst, werden sie zu magi- 
schen Automat(ism)en, mit denen der Mensch über sein Heil verfügen will. 
So heißt es allen Ernstes in einem Verlagsprospekt: •Altes Heilwissen neu 
entdeckt: Die magische Wirkung der Edelsteine auf unsere Gesundheit. Re- 
zepte und Erkenntnisse der Hl. Hildegard von Bingen. Worin liegt die ge- 
heimnisvolle Heilkraft der Edelsteine? Amethyst: für schöne Gesichtshaut. 
Achat: hilft bei Insektenstichen..." Solche Patentrezepte entsprechen dem 
heutigen verkürzten Verständnis von Gesundheit und Krankheit, wonach 
störende Symptome mit Automatismen abzustellen sind, nicht aber Hilde- 
gards Vorstellung der Einheit von Heilung und Heil. Sie weiß den Menschen 
in seiner psychosomatischen, psychosozialen und psychoreligiösen Dimen- 
sion vom Kranksein betroffen und sieht ihn im Symbol des Edelsteines ver- 
wiesen auf das Heil, auf das hin er geschaffen ist. 

Zitierte Werke / Verwendete Siglen 

CC 

CCCM 

Ep 

LDO 

LVM 

Ph 

PL 

Sc 

Hildegardis Causae et curae. Ed. Paul Kaiser. Leipzig 1903 (Unverän- 
derter Nachdruck durch die Basler Hildegard-Gesellschaft 1980). Ange- 
geben sind Teil, Seite und Zeile. 
Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis. Turnholti 1966ff. An- 
gegeben sind Teil, Vision und Kapitel bzw. Briefnummer, außerdem 
Band, Seite und Zeile im CCCM. 
Hildegardis Bingensis Epistolarium Pars Prima I-XC. Ed. L. van Acker. 
Turnholti 1991 (CCCM XCI). 
Hildegard von Bingen: Lieder. Nach den Handschriften hrsg. v. Pudenti- 
ana Barth, M. Immaculata Ritscher und Joseph Schmidt-Görg. Salzburg 
1969. Angegeben ist jeweils die Lied-Nummer dieser Ausgabe, beim ordo 
virtutum die Seite. 
Hildegardis Bingensis Liber Divinorum Operum. Ed. A. Derolez & P. 
Dronke. Turnholti 1996 (CCCM XCII). 
Hildegardis Bingensis Liber Vite Meritorum. Ed. A. Carlevaris. Turn- 
holti 1995 (CCCM XC). 
S. Hildegardis Abatissae Subtilitatum Diversarum Naturarum Creatur- 
arum Libri Novem [= Physica]. In: PL 197. Paris 1882. Spalte 1117- 
1352. 
Patrologia Latina. Ed. J.-P. Migne. Angegeben sind Buch, Kapitel und 
Spalte. 
Hildegardis Scivias. Ed. A. Führkötter & A. Carlevaris. Turnholti 1978 
(CCCM XLIII & XLIIIA). 




