,;Gott finden in allen Dingen®

Christliche Kontemplation und ignatianische Exerzitien

Josef Sudbrack, Miinchen

P. Franz Jalics SJ greift mit seinem Versuch, die Exerzitienmethode mit ei-
ner kontemplativen Praxis zu verbinden*, nicht nur ein Anliegen der Exer-
zitien, sondern ein Kernthema christlicher Spiritualitit auf. P. Lambert und
P. Lefrank haben es engagiert vertieft und weiterfiihrende Fragen gestelit.
Die Bedeutung der Diskussion liegt nicht zuletzt darin, daB das Anliegen
von Jalics in engem Zusammenhang mit heutiger Psychologie steht. Seine
Exerzitienpraxis zeigt tiberdies — im Gegensatz zu anderen Versuchen — ei-
nen vorziiglichen Weg zur Integration fernostlicher Meditationspraktiken
(Za-Zen, La 257).

Hier geht es nicht um diese vielfach bewahrt Praxis, sondern um ihr re-
flektiertes Verstdndnis. Lambert (250 u. 0.) weist darauf hin, daB8 das ganz-
heitliche Menschenbild des Ignatius auch dieses reflektierte Bemiihen um
das Wesen der Gottesbegegnung einschlieBt. Die ,,discreta caritas® (unter-
scheidend-kluge Liebe, La 251f) prigt seine wie die gesamte christliche Spi-
ritualitdt. Selbst die so gemiitstiefe Zisterziensermystik um Bernhard v.
Clairvaux liebt das Wort. Wenn wir der Aufforderung von Jalics (12; vgl.
121), seine Praxis zu ,,diskutieren®, folgen, dann ist dies kein nachtrigliches
Besserwissen, sondern in sich schon ein genuiner Teil der Erfahrung selbst
und kann die , klassische” wie die neue ,,.Deutung des Exerzitienbuches sehr
befruchten®.

Zur kontemplativen Phase des Exerzitienbuches

Jalics deutet die Schluphase der vierten Exerzitienwoche als eine Art 5.
,.kontemplativer Woche, die sich dann ins Leben erstrecken soll. Ersteres
aber widerspricht eher dem Text des Exerzitienbiichleins.

* Wir zitieren im Folgenden nach den Beitrdgen in GuL 71 (1998): Franz Jalics: Die kontem-
plative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 11-25. 118—131; Willi Lam-
bert: ,, Wie in rechter Weise beten*, 244-258; Alex Lefrank: Exerzitien als Umwandlungspro-
zef3, 261-275. Die Exerzitien (iibers. Knauer) sind nach der iiblichen Numerierung (EB) zitiert.
Viele Belege meines Beitrags sind in der im Druck befindlichen Arbeit verifiziert: Gottes Geist
ist konkret. Spiritualitiit im Kontext des Christentums von heute. Echter Verlag: Wiirzburg
1999.



,» Gott finden in allen Dingen* 363

a) Zuerst ist (gegen die Behauptung von Willigis Jiger) zu sagen, dall
Kontemplation vom Wortsinn und gemif$ der gesamten christlichen Tradi-
tion kein ,gegenstandsloses” Ruhen im Selbst, sondern ein intuitives
Schauen auf ..., Begegnung mit ... besagt. Darum nun geht es Jalics.

b) Mit Recht sieht er in der ,,Betrachtung, Liebe zu erlangen” (EB
230-237) und den ,,Drei Weisen zu beten* (EB 238-260) keinen Anhang
und keine Ergiinzung, sondern einen integralen Bestandteil des Exerzitien-
prozesses. Doch sie gehoren nicht allein zur 4. Woche, sondern sind form-
gebend fiir den ganzen ProzefB. Sie entfalten das ,,Prinzip und Fundament®
(EB 23): In allen ,.iibrigen Dingen auf dem Angesicht der Erde* soll der
Mensch Gottes Liebe (EB 230-237) erspiiren und dies betend (EB 238-260)
in das ,,Lob Gottes* hineinheben.

¢) Wie wenig die ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe* und die ,,Drei
Weisen zu beten ein Spezifikum der 4. Woche sind, zeigt sich schon darin,
daB anschlieBend ,,.Die Geheimnisse des Lebens Christi, unseres Herrn* (EB
261-312) erschreckend niichtern dargeboten werden. Diese aber umspannen
den gesamten Prozef der eigentlichen Exerzitien. Hierin beschrénkt sich Ig-
natius aus der Sicht der damaligen Exegese auf das irdische Leben Jesu (von
Verkiindigung bis Himmelfahrt; ohne die Pfingsterfahrung, die im Exerzi-
tanten selbst stattfinden soll). Damit markiert er die Mitte der Exerzitien: Je-
sus Christus in seinem Menschsein ist Zentrum seiner Spiritualitéit. Deshalb
bestand lgnatius so penetrant hartnidckig auf dem Namen ,,Gesellschaft
Jesu* (122), statt einen ,,bescheideneren* Namen zu wihlen wie die Bene-
diktiner, Dominikaner, Franziskaner. -

d) Die ,,Betrachtung, um Liebe zu erlangen® ist keine letzte Phase (gleich-
sam 5. Woche) der Exerzitienmethode, in der ,,duflere” und ,,innere Sinne*
wie ,,die anderen geistigen Fihigkeiten, Gedichtnis, Verstand und Wille*
(13) zuriicktreten, um der tieferen Kontemplation Platz zu machen. Sie will
im Gegenteil Gott mit allen Fahigkeiten und in allen Dingen finden. Ganz-
heitlich soll der Exerzitant ,,ins Gedéchtnis bringen” (EB 234), ,,schauen*
(EB 235), willentlich ,.,erwigen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen
auf dem Angesicht der Erde — ,in den Himmeln, Elementen, Pflanzen,
Friichten, Herden usw.‘ — fiir mich abmiiht und arbeitet” (EB 236). In ,,diese
kontemplative Herzmitte* (La 259) will Ignatius fiihren, aber keine Medita-
tionsmethode anbieten, die von diesen ,,allen Dingen®, in denen man Gott
findet, absieht und ,,die anderen geistigen Fihigkeiten zuriicktreten 148t.
Wenn er in seinem Hingabegebet (EB 234) alle Fahigkeiten Gott iibergibt,
148t er diese nicht ,,zur Ruhe kommen* (17f), sondern stellt sie aktiv in den
Dienst Gottes. Ebenso gibt der viel verldsterte ignatianische ,,Verstandes-
gehorsam* das Denken nicht auf, sondern nimmt es in Dienst.

Diese Betrachtung 143t also keineswegs ,.den einfachen und liebenden



Josef Sudbrack 364

Blick ausschlieBlich auf die ,géttliche Person’ gerichtet (sein) und nicht
auch auf ,gottliche Dinge* neben Gott selbst* (13). Ignatius muf} anders ver-
standen werden, als es die ,,Theorie“ von Jalics nahelegt.

e) Ahnliches gilt fiir die ,,Drei Weisen des Betens* (EB 238-260). Sie ent-
halten keine prozessuale Steigerung der Methodik, wie Jalics im Blick auf
die drei Grade der Demut und die drei Menschenklassen erschlieft; denn
alle ,,drei Weisen* gelten jeder der vier Exerzitienwochen. Die erste betrifft
nicht nur Menschen, die ,,noch Angewohnheiten“ haben, ,, Todsiinden zu be-
gehen sondern schlieit ausdriicklich die Sinnspitze des Gesamtprozesses

n, ,,Christus unseren Herrn nach(zu)ahmen“ (EB 248) ,,zum groBeren
Ruhm und Lobpreis seiner gottlichen Majestit (EB 240). Die zweite Weise
gilt keineswegs nur den Vorphasen des kontemplativen Gebets (117; s. Le
270), sondern hat wie dieses schon die ,,Person‘* im Blick, ,,an die sich das
Gebet richtet” (EB 251; 257).

,Die dritte Weise®, die dem Jesusgebet der Ostkirche entspricht, richtet
sich nach Ignatius nicht nur auf die gottliche Person, sondern auch auf den
Sinn von Worten, die man aus irgendeinem Gebet nehmen kann. Sie kann
sogar die ,,Niedrigkeit seiner selbst“ (EB 258) in den Blick nehmen, was
nach Jalics nicht in die »kontemplative Phase“, sondern zur ersten und An-
fianger-Woche gehéren miifite.

Man kann aus dem Text des Ignatius keine letzte ,.kontemplative Phase*
(= fiinfte Woche) des Exerzitienprozesses in Sinne Jalics’ herauslesen.

Zum Anliegen eines ,, Kontemplativen Lebens

Nach Jalics hat der Text eine »kontemplative Existenz* im Sinn: ,,Den Ex-
erzitanten dazu zu fiihren, seine Anfmerksamkeit vollstidndig auf die Ge-
genwart Gottes zu richten®, nach der ,,reinsten Form der erworbenen Kon-
templation® zu streben, in der ,,die anderen geistigen Fahigkeiten wie Ge-
déchtnis, Verstand und Wille* ,,und selbst die gottlichen Dinge neben Gott*
»ganz zuriicktreten™ (13). Nach der ,,groBen Wende“ (15) soll der Exerzitant
nur noch ,,auf die gottliche Person‘* schauen, ,alle geistlichen Fihigkeiten*,
auch die ,,Unterscheidung von Trost und Trostlosigkeit* ,,zur Ruhe kom-
men* lassen (17). ,,Diese Passivitit, diese Durchléssigkeit der eigenen Ak-
tivitdt, damit Gott alles tut, das ist Kontemplation® (18). Hier wirke sogar
,»der Umgang mit der HI. Schrift* storend, wozn Jalics sich auf »das geistli-
che Leben der Kirche“ beruft (19-21).

Lambert (258) findet in dieser Radikalitit ,,ein rationalistisches Verstind-
nis des Wortes*. Damit verweist er auf das hermenentische Problem dieser
Theologie. Sie scheint nimlich das meditative Miihen (mit Hilfe der Gnade)
von der reinen Erfahrung Gottes zu trennen. Es disponiere und bereitete



. Gott finden in allen Dingen “ 365

zwar ,auf die Gnade der Kontemplation* vor, ,,bis nichts anderes bleibt als
das reine BewuBtsein (,.contemplatio acquisita®“, die reine Aufmerksamkeit).
In es senke Gott seine Gegenwart (,,contemplatio infusa®). Jede ,.eigene Ak-
tivitit“ ,,store* diese Erfahrung.

Das legt ein quantitatives Verhiltnis von Mensch und Gott nahe, als brau-
che Gott, um aktiv zu werden, die Passivitit des Menschen. Das ,,Alles ist
Gnade — Basta“ (21f, sowohl die menschliche Bereitung wie der Hohepunkt
der Mystik) des lgnatius und der Teresa von Avila wird aufgespaltet in ak-
tive Bereitung und passives Empfangen. Man erinnere sich hingegen an Eck-
harts zweite Predigt iiber Maria und Marta, worin er der Aktivitit Martas die
groBere Gottesnihe zuschreibt. Man erinnere sich an K. Rahner, nach dem
der Mensch gerade im verantworteten Tun eins ist mit Gott, an Teilhard de
Chardin, der Gott in der Spitze seines Federhalters findet.

Das (neuscholastische) Auseinanderdividieren von Gottes Tun, Gotteser-
fahrung und menschlicher Aktivitit entspricht einer dhnlichen Trennung,
daB man die Dinge dieser Welt verlassen miisse, um Gott zu finden. Doch
gerade diese steht im Widerspruch zum ignatianischen ,,Gott in allen Din-
gen finden“ (und nicht ,neben* oder ,hinter” oder ,,iiber* ihnen, La 255),
das die ,Betrachtung, um Liebe zu erlangen®, betont. Auch die ,Dritte
Weise des Betens* bezieht in bewufiter Methodik das menschliche Tun, den
Atem- und Kérperrhythmus (EB 260) ein in die Hinwendung zur Gott.

Eine lange Tradition des Mifiverstehens

Dieser Widerspruch zwischen der theoretischen, dem Exerzitienprozel3
iibergestiilpten Deutung von Jalics und dem ignatianischen Anliegen (wie
mir scheint, auch dem von Jalics selbst) steht in einer langen Tradition des
Ringens um den Sinn christlicher Existenz und Gotteserfahrung, um das,
was der getreueste Schiiler des Ignatius, Pater Nadal, ,,Contemplativus in
Actione* (La 9-10) nennt. Sylvia Robert (Une autre connaissance de Dieu.
Le discernement chez Ignace de Loyola, 1997, 474) schreibt dazu: ,,.Das
,Kontemplativ im Tun® will ein Verstdndnis dafiir bereiten, daBl Gott auch
dann erkannt werden kann, wenn man sich nicht an ihn wendet, sogar dann,
wenn man nicht an ihn denkt.* Mit ,,Erkennen, ohne daran zu denken* wird
gezeigt: Es geht nicht um Hinter- oder Neben-, sondern um ein In-einander
von Gottes Gnade und menschlichem Tun, von Gotteserfahrung und Erfah-
rung der anderen ,,gottlichen Dinge* (13).

Schon die redaktionelle Vornotiz (11) macht darauf aufmerksam, wie das
Ringen um das rechte Versténdnis dieses Anliegens den Orden in eine Krise
fiihrte, an der er fast zerbrach. Robert (S. 23) beruft sich dafiir auf die
beriihmt gewordene Bemerkung Karl Rahners, daB wir auch heute noch den



Josef Sudbrack 366

ignatianischen Beitrag zum Verstindnis des Verhiltnisses von Gott und
Mensch kaum begriffen hiitten.

Mit der Sammlung J. de Guiberts ,,Kirchliche Dokumente zum Studinm
der christlichen Vollkommenheit“ (1931, griech.-lateinisch), erginzt mit
Texten aus meinen Ubersetzungen (,,Christliche Mystik. Texte aus zwei
Jahrtausenden®, 1989) seien (kirchenamtliche!) Verurteilungen aufgereiht,
die wohl alle das oft skandalose MiBverstiindnis dessen bezeugen, was mit
»kontemplativer Existenz* zur Sprache gebracht wird.

— Den Messalianern (Euchiten), einer friihen Monchsbewegung wurde
schon 431 vom Konzil zu Ephesus vorgeworfen, daB sie ein ,,stindiges Be-
ten* lehrten, in dem der Dimon ausgetrieben und Gottes Gegenwart end-
giiltig und bleibend bewuBt sei; und dieses ,,stindige Beten“ bestehe im
Freisein von eigener Aktivitit. Wo genau die Grenze zur Hiresie lag, ist
schwer festzustellen. Aber immer mehr Schriften aus dieser Umgebung (wie
die des Ps. Makarios) sind vom Vorwurf der Hiresie befreit worden.

— Der Fall des Evagrios Pontikos (345-399), der 553 auf dem II. Konzil
von Konstantinopel verurteilt wurde, ist ein Musterbeispiel fiir diese Neu-
Beurteilung. Noch Hans U. v. Balthasar und K. Rahner hielten seine Lehren
fiir nicht mehr christlich; sie wiirden ein meditatives Ubersteigen der ge-
schaffenen Wirklichkeiten vertreten, das neuplatonisch (vielleicht sogar
buddhistisch) zu bewerten sei. Heute (vgl. die Arbeiten von G. Bunge) wird
dem wohl kaum noch jemand zustimmen.

— Die mittelalterliche Kontroverse um die ,Briider und Schwestern des
freien Geistes®, die Begharden- und Beginen-Mystik (damit auch die My-
stik Meister Eckharts und seines Kreises) bewegt sich um #hnliche Fragen.
Bis in die spanische Mystik schlugen sie Wellen. Teresa von Avila mufte
sich gegen entsprechende Verdichtigungen schiitzen; der neu bekehrte Ig-
natius saf} unter dem Verdacht, ein solcher Alumbrado zu sein, im Gefing-
nis. Noch nach seinem Tode erhob man éhnliche Vorwiirfe gegen seinen Or-
den: Kann (soll!) ein Mensch so weit kommen, daB ihn seine Gott-Unmit-
telbarkeit und Gottgleichheit iiber die irdischen Belange erhebt?

— Heute ist man sich weithin dariiber einig, daB die Verdammung der 26
(+2) Sitze Meister Eckharts vom 27. 3. 1329 auf MiBverstindnissen beruht.
Sicherlich gab es damals auch Irrtiimer; die Grenze zwischen Orthodoxie
und Haresie ist flieBend. Aber es zeugt gerade fiir die seelsorgliche Genia-
litat Eckharts, daf} es ihm gelang, wichtige Impulse aus dem vorchristlichen
Umkreis giiltig ins Christentum zu integrieren.

— Wer mit Eckharts intellektuell-mystischen Vorgaben den ,,Spiegel der
einfachen, zunichte gewordenen Seelen* liest, der Marguerite Porete 1310
in Paris (zur Zeit Eckharts!) auf den Scheiterhaufen brachte, erschrickt vor
diesem Skandal eines dogmatisierenden MiBverstindnisses. Auch Margu-



,, Gott finden in allen Dingen* 367

erite preist eine Erfahrung, in der ,,die Seele sich um nichts sorgt, weder um
sich selbst, noch um ihren Nichsten, noch selbst um Gott“, eine Erfahrung
der ,reinen Liebe“, nach Eckhart: ,,Ane mittel”, ,,sine medio®.

— An Jan van Ruusbroec zeigt sich die vertrackte Situation. Auch er wurde
von dem damaligen , Lehramt, von Johannes Gerson, dem Kanzler der Pa-
riser Universitit, der Hiresie bezichtigt. Aber gerade Ruusbroec distanziert
sich in klassischer Klarheit von den Irrtiimern (s. unten). Sein Schiiler hin-
wiederum, Jan van Leeuwen, der ,gute Koch“, brandmarkt Eckhart als
schlimmen Hiretiker. Stets ging es um eine Unmittelbarkeit zu Gott, die
welt-liberlegen, aber nicht welt-fern sein soll.

— Die MiBverstiandnisse setzen sich fort; iiber die schon erwihnte spani-
sche Mystik zum ,,Geistlichen Fithrer” des Spaniers Miguel de Molinos
(1628-1696). Auch er lehrte, wie sein franzdsischer Ubersetzer (1997, 8)
schreibt, ,,eine Kontemplation im vollstindigen Zur-Ruhe-Gekommen-Sein
von Geist und Herz® (,,Quietismus“ genannt) und wurde in der spanischen
und romischen Gesellschaft als heiligméBiger Seelenfithrer hoch verehrt.
Man weiB heute noch nicht, was geschah: Es konnen politische Intrigen
(Ludwig XIV.) gewesen sein, auf Grund derer er 1685 als ,,Quietist™ verur-
teilt wurde. Molinos widerrief (im Angesicht der Folter) und blieb bis zum
Tode 1696 eingekerkert.

— Ein Jahr nach seinem Tod verdffentlichte Fénelon (1651-1715) seine
,Erklirung der Grundsitze (,,maximes*) der Heiligen liber das innere Le-
ben®. [hm ging es nicht so schlimm wie Molinos oder Mme. Guyon, der er
seine Bekehrung verdankte und die auch wegen ihrer geistlichen Lehren in
der Bastille eingesperrt wurde. Aus Fénelons Buch verurteilte 1699 (auf-
grund von Intrigen!) Papst Innozenz XII. ,,nur* Sitze als hiretisch wie: ,,Es
gebe einen bleibenden Zustand der Gottesliebe (I’amour pur), der frei von
jedem Motiv der Eigeninteressen sei. Weder die Angst vor Strafe, noch das
Verlangen nach Lohn haben in ihm mehr Platz.* Fénelon unterwarf sich und
wurde mit der Ernennung zum Bischof entschédigt.

— Diese ,histoire scandaleuse“ geht weiter bis zur Zensurierung von 40
Sitzen des Antonius Rosmini-Serbati (1797-1855) als ,,Ontologismus® (Un-
mittelbare Gottesschau auf Erden). Heute méchte man ihn heiligsprechen.

— Sie reicht bis zur Indizierung eines Buches von Otto Karrer iiber ,,Ge-
bet, Vorsehung und Wunder*.

Diese Beispiele mogen geniigen. Die von Jalics aufgeworfene Frage nach
einer ,.kontemplativen Existenz®, in der Gottes Wirklichkeit, Gott als Per-
son, der menschlichen Erfahrung so unmittelbar nahe ist, daf alles andere
zuriicktritt — Eigeninteressen, meditatives Miihen (I’amour interessé Féne-
lons), die Dinge neben Gott, auch die HI. Schrift — begleitet die christliche
Spiritualitit von Anfang an. Thre oft miBverstindliche Verbalisierung fiihrte



Josef Sudbrack 368

zu den schlimmen Skandalen der Kirchengeschichte. Das Anliegen aber, das
damit zur Sprache kommit, bleibt zentral; es ist das Anliegen der Mystik und
verlangt vorsichtiges Bedenken.

Die Meditationsmethode im Stil des ostkirchlichen Jesusgebets (121f)

Bevor es selbst zur Sprache kommt, ist auf die , Methode* hinzuweisen, die
Jalics nach dem ostkirchlichen Jesusgebet vorstellt. Er deutet es nicht in der
kaum noch christlich zu nennenden Weise, die sich bei W. Massa oder W.
Jdger findet: ,,Hier wird der Mensch jenseits aller Formen und Namen eins
mit der Unendlichkeit des Mysteriums selbst. Das unendliche Mu, die Fiille
des Nichts, was den Menschen empfingt und mit sich selbst eint. Der Inhalt
des Wortes ist hier nicht von Bedeutung. Es wirkt auf der psycho-spirituel-
len Ebene, die unserem diskursiven Denken nicht unterworfen ist. Das man-
tra verbindet uns mit Kriften und Strémen, die immer durch den Korper
flieBen, die aber durch diese sich stindig wiederholende Gebetsiibung ver-
starkt werden. Es bringt uns auf eine Bahn nach Innen und fiihrt uns zu den
eigentlichen Quellen des Seins.*

Fiir Jalics hingegen ist die Wirklichkeit Jesu Christi so zentral wie fiir Kal-
listos Ware, den Erzbischof der Ostkirche, der ,,vier wesentliche Elemente*
des Herzensgebets aufzihlt: ,,(1) Die Anrufung des heiligen Namen Jesus.
(2) Die Bitte um Gottes Erbarmen, die begleitet ist von einem Gefiihl von
Siindenschmerz. (3) Die Ordnung der hiufigen oder stindigen Wiederho-
lung. (4) Das Verlangen nach nicht-diskursivem oder apophatischem Ge-
bet.” Der Rhythmus der Wiederholung bereitet psychologisch den inneren
Raum von Stille und Aufmerksamkeit, wie es dhnlich auch im »autogenen
Training* und in der , transzendentalen Meditation* Maharishi Mahesh Yo-
gis geschieht. In diese psychosomatische Ruhe nun legt der christliche Be-
ter die ,,dialogische Beziechung“ zu Jesus. Sie ist nach dem wirklichen Jesus-
Gebet so dynamisch-intentional, daB der Beter sich als Siinder, als Gegen-
pol zur Heiligkeit Gottes erfahrt; Eckhart sagt wie Thérése von Lisieux so-
gar: als ,Nichts“. Deshalb heiBt die klassische Formel des Jesusgebets:
»Herr Jesus Christus, sei mir Siinder gnidig!* In vorliegendem Zusammen-
hang kann das nur heiflen: Die erste Exerzitienwoche bleibt konstitutiv fiir
die ,,kontemplative Erfahrung“! Das wahre Jesus-Gebet lebt wie die Exerzi-
tien nur im Gesamt dieser extrem-,,dialogischen®, von personaler Beziehung
getragenen Erfahrung: ,,Ich, der Siinder — Du mein Jesus!*

Dies muB nicht reflex bewuBt sein, aber realisiert sich in dem, was Robert
beschreibt als ,,Erkennen von etwas, ohne daran zu denken®.



., Gott finden in allen Dingen “ 369

Die Meditationsmethode auf dem Hintergrund des interreligiésen Dialogs

Damit wird beriihrt, woran P. Josef Neuner in einem Brief an die Redaktion
aus indischer Erfahrung heraus erinnert: ,,Jalics schreibt kein Wort iiber die
Beziehungen zum Osten, die doch sehr offensichtlich sind. Seine Methode
ist eng an Vipassana angeschlossen, die mit groBem Erfolg in Indien prak-
tiziert wird. Hunderte von Schwestern, auch Priester nehmen immer wieder
an diesen Ubungen teil. Da ist offensichtlich eine Anhingigkeit. Ich freue
mich aber sehr, daB bei Jalics Inhalt und Atmosphire radikal christlich
sind.” Vipashyana wird nach dem ,,.Lexikon der 6stlichen Weisheitslehren*
,»im Mahayana-Buddhismus als die analytische Uberpriifung des Wesens der
Dinge (aufgefaft), die zur Einsicht in das Wahre-Wesen der Welt, der Leere
fiithrt”. Es ist die Methode des Leerwerdens von allen Inhalten bis zum ,,iN-
tuitiven Erkennen der drei Merkmale des Daseins: Verginglichkeit, Leid-
haftigkeit, Unpersonlichkeit*, und deshalb zum Erkennen ihrer Nichtigkeit
(vgl. das dialogisch bleibende ,Nichts“ bei Eckhart, bei Thérése von
Lisieux!). Jalics kennt diese Methoden wohl eher vom Zen-Buddhismus her,
einer Weiterentwicklung des Buddhismus.

Solche Ubungen des Leerwerdens des BewuBtseins — oft mit Hilfe von
Korperhaltung und Atmen, A. Deikman nennt es ,,Entautomatisicren® —
kennt jede Religion; in der fernostlichen Mantra-Meditation haben sie eine
klassische Verwirklichung gefunden. Das ostkirchliche Jesusgebet beruht
auf der gleichen psychosomatischen Basis. Aber es wird in seiner radikalen,
hesychastischen Praxis auch heute noch von der Ostkirche mit vorsichtiger
Zuriickhaltung betrachtet (vgl. die Schriften Theophans, des Reklusen). Und
zweifelsohne manchmal mit Recht. P. J. Kopp SAC erzihlt, daB auch P. Las-
salles Zen-Meister diesem gesagt habe: ,,Zen-Meditation ohne Religion ist
unniitz, ist gefdhrlich.* Denn was bewirkt die Methode? Der Mensch durch-
stoBt die Festlegungen und Voreingenommenheiten des AlltagsbewuBtseins
und kommt tatséchlich in die Nihe des Ursprungs aller seiner Fihigkeiten,
dorthin also, wo er nur Er-Selbst ist, frei von den Begrenzungen durch Bil-
der, Ideen, unbewuBten Vorstellungen, sprachlichen Mechanismen. Es ist
der ,,Seelengrund* der Deutschen Mystik.

In ihrer radikalen Verwirklichung birgt diese Methode auch psychologi-
sche Gefahren, weshalb ein Zen-Meister sie als guter Psychologe begleiten
soll. A-religiés, d.h. ohne tiefere Bindung unternommen, kann sie einen
Mensch zur fast diabolischen Selbststirke fithren. Auch Henri Le Saux
warnt eindringlich davor. So sind die bésen, die ,,schwarzen* Samurai der
japanischen Tradition alle auch Zen-Geschulte. Nach Graf Diirckheim hat-
ten die Nazi-Verbrecher etwas von dieser Zen-Hara-Erfahrung an sich. In
seinem Buch iiber ,,Meditation®, das soeben in erweiterter englischer Fas-



Josef Sudbrack 370

sung herauskam, zeigt Klaus Engel (s. GuL 1996, 151) auch, dafl Meditati-
onserfahrung als reines ,Leerwerden” der mechanischen, chemischen (St.
Grof, A. Huxley) oder elektrischen (iiber Gehirnstrome) Manipulation an-
heimgegeben ist. Sie kann von aufien, vom ,,Vorhumanen her gesteuert
werden. Deshalb betont P. Kopp, daB die reine Zen-Erfahrung nicht schon
das Gottliche meine; um es zu beriihren, miisse die freie Entscheidung des
Menschen miteintreten.

Wenn ein vom Religiosen durchdrungener Mensch sich in diese ,,Entau-
tomatisierung*‘, BewuBtseins-,,Erweiterung®, -,,Vertiefung* einldBt, wird er
in seiner Grund-Wachbheit fiir Gott, Aufmerksamkeit (jiidisch: Kawanah, als
Urhaltung des Betens) gestirkt. Wo solche Ubungen im christlichen Raum
oder aus christlicher Grundhaltung geschehen, kann sich diese Grundhal-
tung vertiefen und zur Gotteserfahrung werden, die den Namen mystisch
(Kallistos: ,,apophatisch*) verdient. Eine BewuBtseinstiefe wird beriihrt, die
das Gefangensein im Alltdglichen durchbricht und in die Nihe dessen
kommt, wo man ganz man-selbst ist, als religioser Mensch. In der christ-
lichen Mystik ist der Weg der Selbsterfahrung ein Konigsweg zu Gott.

Die Exerzitienmethode von Jalics zeichnet sich dadurch aus, dal} sie
selbstverstindlich von christlicher Atmosphire geprigt ist. Deshalb hat das
Meditieren (Kontemplation) auch ohne ausdriickliche Fixierung einen tiefen
christlichen Sinn. Das scheinbar ,,inhaltlose* Wachwerden der eigenen In-
nerlichkeit ist im Grunde ein Wachwerden der christlichen Innerlichkeit und
wird zur wesentlichen Stufe im Exerzitienprozel3.

Doch zwei Fragen bleiben. Die wichtigere: Muf} nicht gerade im heutigen,
so vielfdltigen MiBbrauch der inneren Erfahrung die Struktur des christli-
chen Meditierens in aller Behutsamkeit bedacht und weitergefithrt werden?
Die weniger wichtige lautet: Ob die Finalisierung auf diese kontemplative
Haltung (La 258f) die Dynamik der Exerzitien ausschopft?

Drei Zeugnisse vom Ringen um den Sinn der christlichen Kontemplation

Das erste zeigt den Unterschied der Methoden; das zweite bringt eine psy-
chologische Differenzierung; das dritte fiihrt zur Grundfrage.

a) Die Schriften des Niederldnders Jan van Ruusbroec (1293—-1381), dem
. Weisen“ der ,,Deutschen Mystik*, wurden von P. Enomiya-Lassalle hoch-
geschitzt. Man staunt iiber die Aktualitit dieser Erfahrung und ihrer behut-
samen Unterscheidung. In der ,,Geistlichen Hochzeit* analysiert Ruusbroec
Erfahrungen, die vielen modernen Meditationsangeboten entsprechen:

.. Wenn der Mensch blo3 und unverbildet ist nach den Sinnen und leer ohne Tétigkeit nach

den hochsten Kriften, so kommt er aus blof3er Natur zur Ruhe. Diese Ruhe kdnnen alle Men-
schen finden, falls sie sich entledigen aller Bilder und aller Tdtigkeiten. Vernehmt die Weise,



, Gott finden in allen Dingen* 371

in der man diese natiirliche Ruhe pflegt. Es ist ein stilles Sitzen, ohne innere und HuBere
Ubung, in Leerheit. Ruhe ausgeiibt auf diese Weise ist unerlaubt, denn sie erzeugt im Men-
schen eine Verblendung im Nicht-Wissen und ein Zusammensinken in sich selbst ohne Tun.
Diese Ruhe ist nichts anderes als eine Leerheit, in die der Mensch fillt und worin er seiner
selbst und Gottes und aller Dinge vergi8i hinsichtlich der Weise jeglichen Titigseins. Doch
diese Ruhe ist noch keine Siinde an sich, denn sie ist in allen Menschen von Natur aus, inso-
fern sie sich entledigen kénnen.*

Dann 6ffnet Ruusbroec diese ,,Ruhe* zur christlichen Erfahrung: ,,Sie ist
entgegengesetzt der iibernatiirlichen Ruhe, die man in Gott besitzt, denn
diese ist ein minne-erfiilltes Entstromtsein, begleitet von einfiltiger Ein-
schau in unbegreiflicher Klarheit. Diese Ruhe in Gott, die immerfort mit in-
nigem Begehren titig gesucht, in genuBvoller Zuneigung gefunden und im
Entstromtsein der Minne ewiglich besessen wird, und wenn sie besessen
wird, dennoch gesucht wird, — diese Ruhe ist so hoch erhaben iiber die Ruhe
aus Natur, wie Gott erhaben ist iiber allen Kreaturen.“

Es ist ndmlich eine Ruhe, ein Bei-Sich-Sein, das zugleich liebende Be-
gegnung einschlieBt. Ruusbroec verankert sie im dreifaltigen Gott, der zu-
gleich innigste Einheit ist, wie in dreifacher Begegnung lebt, zugleich Ru-
hen-in-Sich wie duBerste Aktivitit. Er nennt dies das »ghemeyne leven®.
Daran muf} die Selbst- und Gotteserfahrung des Menschen sich messen: Zu-
gleich Erfahrung der Einheit in sich selbst (Identitit) wie mit Gott (Trans-
zendenz), worin man sich selbst iiberschreitet auf den ,,je-groBeren Gott* hin
(Ignatius). In diesem Uberschritt liegt von selbst das Ausgehen zu den Mit-
menschen in tdtiger Liebe. Aber er zerstort nicht, sondern realisiert die in-
nere Einheit, wie es Teilhard de Chardin formulierte: ,,Einheit differenziert®,
,.Liebe personalisiert.*

b) Der bei einem interreligiosen Treffen in Bangkok tragisch ums Leben
gekommene Trappist Thomas Merton (1915-1968) wurde in der Entwick-
lung seines Lebens immer stirker zum Vorkdmpfer der religiosen Welt-Ein-
heit, wobei ihn besonders die Zen-Erfahrung beeindruckte. Nach seinem
Tode fand man auf seinem Schreibtisch ein oftmals iiberarbeitetes Manu-
skript: ,,The Inner Experience. Notes on Contemplation. Darin preist er zu-
erst das Zu-Sich-Selbst-Kommen des Menschen, das Finden seines ,,Inneren
Selbst*: ,,Bemiihe dich, deine natiirliche humane Grund-Einheit wiederzu-
erlangen, dein zerstreutes Sein in ein geordnetes und einfaches Ganzes zu
sammeln und als menschliche Person zu existieren, die mit sich eins gewor-
den ist.“ Nur ein solches Ich kann zur Kontemplation fiihren.

Doch darauf errichtet er die christliche Gotteserfahrung. ,,Die Zen-Auto-
ren wiirden sagen, daf} sie nur daran interessiert sind, was tatsichlich in der
Erfahrung da ist, und da} die Christen dem eine theologische Deutung, eine
Extrapolation aufsetzen.” Doch als Christ weill Merton: Es ist keine Extra-
polation, sondern realisiert das Wesen des Menschen, ,,den unendlichen, me-



Josef Sudbrack 372

taphysischen Abgrund zwischen Gottes Sein und dem Sein der Seele, zwi-
schen dem ,Ich® des Allméchtigen und unserem inneren ,ich‘. Paradoxer-
weise aber existiert unser innerstes Sein zugleich in Gott und Gott wohnt in
ihm — und so mufl man zwischen der Erfahrung des eigenen innersten Seins
und der Erfahrung unterscheiden, in der Gott sich uns in und durch unseres
inneres Selbst zeigt.*

Mit Johannes Tauler und Johannes vom Kreuz geht Merton in vielfdltiger
Weise diesem Paradox der christlichen Gotteserfahrung nach; daB sie zu-
gleich Einheit mit sich wie mit Gott ist; daB sie zugleich jenseits der irdi-
schen Zersplitterung stehe wie vor dem unendlichen Abgrund, der sich zwi-
schen Gott und Mensch auftut. ,,Das Ende dieses Weges von Glaube und
Liebe bringt uns in die Tiefen unseres eigenen Seins und befreit uns, dal wir
jenseits unserer Selbst zu Gott hin gehen konnen.*

In der christlichen Kontemplation wird die Einheit mit Gott und zugleich
der ungeheure Abstand von Gott bewuft. Das ,,Gott in allen Dingen finden*
ist von dieser, nur paradox aunszusprechenden Wahrheit geprigt.

¢) Ein Blick in die Erforschung der christlichen Spiritualitit mége die
Schwierigkeit unterstreichen, mit diesem Paradox des ,,Gott in uns“ und
,»Gott iiber uns* umzugehen. Irenée Hausherr wird wie ein Patriarch in der
Erforschung des alt-christlichen Monchtums gefeiert. Seine Arbeit war stets
auch von geistlichem Engagement begleitet. In einer Untersuchung, wie die
Monche das biblische ,,Betet stindig™ verstanden, legte er zwei Stringe der
Interpretation frei: Der eine verwies auf das, was wir ,,Gute Meinung* nen-
nen: Der Mensch soll sein Tagewerk in die Obhut Gottes stellen und sich
dann um das Halten der Gebote und Ausiiben der Tugenden bemiihen. Den
anderen nannte er hiretisch (Messalianer, Evagrios): Man miisse Gott stin-
dig im BewuBtsein haben und so durchs Leben gehen.

Die weitere Forschung (Jean Leclercq, Adalbert de Vogiié, Gabriel Bunge,
das Ehepaar Guillaumont) zeigte aber, dafl Hausherr trotz seiner Liebe zur
Monchsspiritnalitit sie in rationalistischer Engfiihrung verkannte. Natiirlich
gab es den Irrtum eines quietistischen Ausruhens in Gott und Vergessens der
Weltwirklichkeit. Es gab auch die andere Tendenz, die in unsensiblen Ra-
tionalismus aufspaltete: Entweder schaut man direkt auf Gott — und dann
tritt alles andere beiseite; oder man schaut auf die anderen Dinge unter Gott
—und dann muf} Gott zuriicktreten — damit anscheinend dem Bibelwort fol-
gend, dal man nicht zwei Herrn dienen konne.

Doch die weitere Forschung erkannte, daB3 die Monchsspiritnalitit diese
rationalistische Alternative tiberwunden hat: Es gibt ein Gewahrsein von
Gott, ein ,,.Leben in der Gegenwart Gottes“, das Gott nicht ausdriicklich
fixiert, aber dennoch ihn ,,bewufit* hat. Das meint Roberts Analyse des ig-
natianischen ,,Gotterfahrens‘: ,,Erkennen, ohne daran zu denken®.



. Gott finden in allen Dingen* 373

Darin liegt zuerst einmal gar nichts AnBergewohnliches. Auch ein Kind
erlebt dies, wenn es sich in der Atmosphire miitterlicher Obhut ,restlos* in
sein Spiel vertieft und doch ganz und gar von dieser Atmosphire getragen
wird. Die Psychologie (E. Erikson) spricht vom Urvertrauen, einem leben-
digen Bewufitseinszustand, der aber keine direkte Fixierung meint. Jesus
formuliert es als: ,,Sorget euch nicht.” (Mt 6,25)

In dhnlicher Weise verstand die alte Monchsspiritualitit das Bibelwort
von ,.Betet stindig®.

Exerzitien als Hinfiihrung zur , kontemplativen Existenz“

Entsprechendes ist auch mit ,.kontemplativer Existenz* gemeint. Der alte
Streit zwischen einer aktiven oder mystischen Interpretation der Exerzitien,
ob ihr Ziel eher die Entscheidung und Lebenswahl oder die ,kontemplative
Existenz® sei (La 273f), bleibt an der Oberfliche dessen hingen, was Igna-
tius mit ,,Gott in allen Dingen finden* meint: Gerade in der Lebenswahl ist
Gott dabei und nicht nur ein fernes Ziel; das hat Robert philologisch exakt
erarbeitet. Wenn man die knappe Sprechweise der ,,.Drei Weisen der Wahl*
(EB 175-189) und der ,,Unterscheidungsregeln* (EB 313-336) durchleuch-
tet, findet man auch und gerade in ihrer Gotteserfahrung das, was eine ,,Kon-
templative Existenz* ausmacht. Ebenso muB8 nmgekehrt gesagt werden:
»Kontemplative Existenz* heifit nicht, daB fiir jemand alles, was nicht Gott
ist, schal wird (wie manche Kirchengebete nahelegen); heifit allerdings noch
weniger das, was W. Jiger der klassisch-christlichen Kontemplation unter-
legt, daB alles ,,Gegeniiber” verschwindet und man ,,ungegenstindlich in
der eigenen Unendlichkeit ruht. Die sogenannte ,ungegenstindliche* Me-
ditation hat im Christentum den Sinn, das eigene BewuBtsein zu einer Wach-
heit zu fiihren, in der Gott — nach Sylvia Robert — ,,erkannt wird, ohne daB
man an ihn denkt".

Diese , kontemplative Existenz® ist Sinnerfiillung des ganzen Prozesses
und meint keine spezifische Gebets- und Meditations-Methode wie die des
Jesns-Gebetes. Alle Meditationsmethoden des Ignatius lenken den Blick
sehr bewnft auf Jesns in seiner geschichtlichen Existenz, wie ihn uns nach
damaliger Exegese die Heilige Schrift vor Angen stellt. Das psychologische
Ausdenten des historischen Lebens Jesu Christi als personliche Entwick-
lungsstufen im ExerzitienprozeB, das Lefrank beschreibt, ist fiir [gnatius nur
ein Zweites, das aus dem Primiren, dem ganzheitlichen Blick auf Jesus er-
flieBt. Er glaubte offensichtlich, daB die gottmenschliche Jesus-Gestalt in
ihrer geschichtlichen Existenz so michtig ist, daB sie den Meditierenden
umgestalten und fithren wird, ihn also zur Erfahrung des ,,Geistes Jesu“
(= Pfingsten) fiihrt.



Josef Sudbrack 374

Wer dies nun an Jesus und in der Entscheidung fiir Jesus, dem menschge-
wordenen Gott, eingeiibt hat, ist geformt vom Dialog mit Gott und realisiert
die ,.kontemplative Existenz®. Dies legt die ,,Betrachtung, um Liebe zu er-
langen® vor: Gott wohnt in allen, in den ,empfangenen Wohltaten von
Schopfung, Erlosung und besonderen Gaben (EB 234); und dies in ver-
schiedener Weise, in Pflanzen, Tieren, Menschen usw. (EB 235); und es
noch einmal vertiefend: in Gottes aktiven ,,Miihen und Arbeiten®, da er sich
»in der Weise eines Arbeitenden verhilt“ (EG 236); denn nach Jak 1,16
,»steigen alle Giiter und Gaben von oben herab, so wie von der Sonne die
Strahlen herabsteigen.* (EB 237)

Dies einzuiiben ist Ziel der Exerzitien und realisiert sich am dichtesten in
der Lebenswahl. Das meint ,.kontemplative Existenz®.

Abrundende Uberlegungen

Einige niichterne Bemerkungen zum Verstindnis der bew#hrten Exerzitien-
praxis von P. Jalics sind noch anzuschlieen:

a) Die Exerzitienpraxis des Ignatius iiberwindet ein naives, rationalisti-
sches Gottesbild, als ob Gott und seine Schopfung wie zwei Dinge neben-
einander stehen. Gerade die christliche Mystik (J. v. Ruusbroec) aber erfuhr:
Gott ist ebenso ,alles in allem®, in dem wir ,leben, existieren und sind*
(Gottes Geist), wie derjenige, zu dessen Gegeniiber wir uns betend und bit-
tend hinwenden kénnen (Jesus lehrt uns dies). Schon Paulus, von dem die
Zitate stammen, bahnte den Weg zu dieser trinitarischen Wahrheit von Gott,
wenn er schreibt, dall wir nur in der Innerlichkeit des Geistes Gottes ,,Abba-
Vater*“ rufen kdnnen.

Man kann bei Ignatius keine Reflexion {iber diese Mehrdimensionalitét
Gottes erwarten. Aber seine Erfahrung (gliicklicherweise nicht gebrochen
durch theologische Spekulationen) leitet an, Gott in allen Dingen (vor allem
im eigenen Seelengrund) zu finden — und zugleich sich bittend-flehend an
ihn, den Herrn von allem, zu wenden, wie das EB oftmals betont.

Auch das formulierte trinitarische Dogma ist nur ein Versuch, in mensch-
licher Sprache die Mehrdimensionalitit Gottes zu ,,worten® (wie schon Eck-
hart sein Bemiihen nennt, Gott in paradoxen Formulierungen auszuspre-
chen). Die christliche Mystik weil3 Tieferes dariiber als das Nachdenken.
Ruusbroecs ,,ghemeyne leven® ist hierbei ein Hohepunkt.

b) Von diesem Hintergrund her ist noch einmal auf die ,,Kontemplativen
Exerzitien” von Jalics zu schauen.

— Durchstofit der Exerzitant in der kontemplativen Meditationsmethode
die Weltwirklichkeit hin zv Gott als den transzendenten Grund der Welt?
Oder erfihrt er nicht vielmehr Gott in seiner Geist-Wahrheit, der in der Tiefe



., Gott finden in allen Dingen* 375

des BewubBtseins lebt? ,,Jhm* begegnet er durch die Bewultseinsiibung des
Mantra-Betens (Sitzens, Atmens). Paulus aber betont, daf} es nur der wahre
Geist ist, wenn er ,Jesus ist der Herr!“ ruft. Deshalb lenkt Ignatins bewuf3t
die Intention der Meditation auf diesen Jesus in seiner historischen Kon-
kretheit.

Er kennt keine hohere Stufe der ,,Gotteserfahrung®™ (einer vermeintlich
5. Woche der Exerzitien), sondern der ganze Prozel steht in dieser ,.trinita-
rischen* Polaritit: Gott(-es Geist) in mir, der die Kraft schenkt, auf Gott(-es
Wort) in Jesus zu schauen und zu héren und so Gott (dem Vater) zu begeg-
nen.

— Das Ergriffensein von Gott, wenn sich die eigene Bewuftseinstiefe (in
der Kraft der , Immanenz” seines Geistes) zur ,,Transzendenz* dieses Gottes
Offnet, wird besonders in den ,,Regeln zur Unterscheidung und ,,zur Wahl*
deutlich. Dann namlich kommt das wache und freie Ich des Exerzitanten ins
Spiel, das ,,Ich*, in dessen Tiefe Gottes Geist wirksam ist.

Da sich aber in solche Erfahrungen schnell Irrtum und Verblendung ein-
schleichen konnen, sollten die klugen, in den Prozefl der Exerzitien einge-
bundenen Regeln nie beiseite gestellt werden. Sie verdecken nicht, sondern
verlebendigen solche ,,Gipfelerfahrungen* (A. Maslow).

— Entsprechendes gilt noch stirker von der Heiligen Schrift. Die Exerzi-
tien leiten an zur Meditation (Innerung, also Gott in mir) des zur Geschichte
gewordenen ,,Gott mir Gegeniiber (Leben Jesu). Ignatius legt keine Me-
ditationen iiber Pfingsten, iiber Gottes Gegenwart in der Kirche und im ei-
genen Herzen vor, weil sich diese Innerlichkeit Gottes im Gegeniiber zu
Gott (der Mensch-Gewordene) entfalten soll. Natiirlich darf auch wihrend
der Exerzitien der Blick auf ,,Gott in allen Dingen* oder im eigenen Herzen
fallen. Doch im Jesus der Heiligen Schrift ist die Grundstruktur fiir das
,»Gott in allen Dingen* geoffenbart: So wie die Schrift uns im Menschen
Jesus ,die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und
Wahrheit* (Joh 1,14) zeigt, sollen wir lernen, Gott in allen Dingen zu er-
fahren. Deshalb sind die Exerzitien auch Einiibung in das Dasein einer
,.christlichen Existenz®.

¢) Abschliefend zum Ganzen: Es hat sich wohl gezeigt, dafl Ignatius recht
hat, wenn er in den Regeln ,.fiir das wahre Gespiir, das wir in der streiten-
den Kirche haben miissen* (EB 363), auf die Bedeutung der reflektierenden
Theologen hinweist: ,,Sie werden vielmehr auch selbst von der géttlichen
Kraft erleuchtet und aufgeklirt und erlangen Hilfe aus den Konzilien, Ka-
nones und Satzungen unserer heiligen Mutter Kirche.“





