
•Gott finden in allen Dingen" 

Christliche Kontemplation und ignatianische Exerzitien 

Josef Sudbrack, München 

P. Franz Jalics SJ greift mit seinem Versuch, die Exerzitienmethode mit ei- 
ner kontemplativen Praxis zu verbinden*, nicht nur ein Anliegen der Exer- 
zitien, sondern ein Kernthema christlicher Spiritualität auf. P. Lambert und 
P. Lefrank haben es engagiert vertieft und weiterführende Fragen gestellt. 
Die Bedeutung der Diskussion liegt nicht zuletzt darin, daß das Anliegen 
von Jalics in engem Zusammenhang mit heutiger Psychologie steht. Seine 
Exerzitienpraxis zeigt überdies - im Gegensatz zu anderen Versuchen - ei- 
nen vorzüglichen Weg zur Integration fernöstlicher Meditationspraktiken 
(Za-Zen, La 257). 

Hier geht es nicht um diese vielfach bewährt Praxis, sondern um ihr re- 
flektiertes Verständnis. Lambert (250 u. o.) weist darauf hin, daß das ganz- 
heitliche Menschenbild des Ignatius auch dieses reflektierte Bemühen um 
das Wesen der Gottesbegegnung einschließt. Die •discreta Caritas" (unter- 
scheidend-kluge Liebe, La 251 f) prägt seine wie die gesamte christliche Spi- 
ritualität. Selbst die so gemütstiefe Zisterziensermystik um Bernhard v. 
Clairvaux liebt das Wort. Wenn wir der Aufforderung von Jalics (12; vgl. 
121), seine Praxis zu •diskutieren", folgen, dann ist dies kein nachträgliches 
Besserwissen, sondern in sich schon ein genuiner Teil der Erfahrung selbst 
und kann die •klassische" wie die neue •Deutung des Exerzitienbuches sehr 
befruchten". 

Zur kontemplativen Phase des Exerzitienbuches 

Jalics deutet die Schlußphase der vierten Exerzitienwoche als eine Art 5. 
•kontemplativer" Woche, die sich dann ins Leben erstrecken soll. Ersteres 
aber widerspricht eher dem Text des Exerzitienbüchleins. 

* Wir zitieren im Folgenden nach den Beiträgen in GuLl\ (1998): Franz Jalics: Die kontem- 
plative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 11-25. 118-131; Willi Lam- 
bert: • Wie in rechter Weise beten ", 244-258; Alex Lefrank: Exerzitien als Umwandlungspro- 
zeß, 261-275. Die Exerzitien (übers. Knauer) sind nach der üblichen Numerierung (EB) zitiert. 
Viele Belege meines Beitrags sind in der im Druck befindlichen Arbeit verifiziert: Gottes Geist 
ist konkret. Spiritualität im Kontext des Christentums von heute. Echter Verlag: Würzburg 
1999. 



• Gott finden in allen Dingen " 363 

a) Zuerst ist (gegen die Behauptung von Willigis Jäger) zu sagen, daß 
Kontemplation vom Wortsinn und gemäß der gesamten christlichen Tradi- 
tion kein •gegenstandsloses" Ruhen im Selbst, sondern ein intuitives 
Schauen auf ..., Begegnung mit ... besagt. Darum nun geht es Jalics. 

b) Mit Recht sieht er in der •Betrachtung, Liebe zu erlangen" (EB 
230-237) und den •Drei Weisen zu beten" (EB 238-260) keinen Anhang 
und keine Ergänzung, sondern einen integralen Bestandteil des Exerzitien- 
prozesses. Doch sie gehören nicht allein zur 4. Woche, sondern sind form- 
gebend für den ganzen Prozeß. Sie entfalten das •Prinzip und Fundament" 
(EB 23): In allen •übrigen Dingen auf dem Angesicht der Erde" soll der 
Mensch Gottes Liebe (EB 230-237) erspüren und dies betend (EB 238-260) 
in das •Lob Gottes" hineinheben. 

c) Wie wenig die •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" und die •Drei 
Weisen zu beten" ein Spezifikum der 4.Woche sind, zeigt sich schon darin, 
daß anschließend •Die Geheimnisse des Lebens Christi, unseres Herrn" (EB 
261-312) erschreckend nüchtern dargeboten werden. Diese aber umspannen 
den gesamten Prozeß der eigentlichen Exerzitien. Hierin beschränkt sich Ig- 
natius aus der Sicht der damaligen Exegese auf das irdische Leben Jesu (von 
Verkündigung bis Himmelfahrt; ohne die Pfingsterfahrung, die im Exerzi- 
tanten selbst stattfinden soll). Damit markiert er die Mitte der Exerzitien: Je- 
sus Christus in seinem Menschsein ist Zentrum seiner Spiritualität. Deshalb 
bestand Ignatius so penetrant hartnäckig auf dem Namen •Gesellschaft 
Jesu" (122), statt einen •bescheideneren" Namen zu wählen wie die Bene- 
diktiner, Dominikaner, Franziskaner. 

d) Die •Betrachtung, um Liebe zu erlangen" ist keine letzte Phase (gleich- 
sam 5. Woche) der Exerzitienmethode, in der •äußere" und •innere Sinne" 
wie •die anderen geistigen Fähigkeiten, Gedächtnis, Verstand und Wille" 
(13) zurücktreten, um der tieferen Kontemplation Platz zu machen. Sie will 
im Gegenteil Gott mit allen Fähigkeiten und in allen Dingen finden. Ganz- 
heitlich soll der Exerzitant •ins Gedächtnis bringen" (EB 234), •schauen" 
(EB 235), willentlich •erwägen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen 
auf dem Angesicht der Erde - ,in den Himmeln, Elementen, Pflanzen, 
Früchten, Herden usw.' - für mich abmüht und arbeitet" (EB 236). In •diese 
kontemplative Herzmitte" (La 259) will Ignatius führen, aber keine Medita- 
tionsmethode anbieten, die von diesen •allen Dingen", in denen man Gott 
findet, absieht und •die anderen geistigen Fähigkeiten zurücktreten" läßt. 
Wenn er in seinem Hingabegebet (EB 234) alle Fähigkeiten Gott übergibt, 
läßt er diese nicht •zur Ruhe kommen" (17f), sondern stellt sie aktiv in den 
Dienst Gottes. Ebenso gibt der viel verlästerte ignatianische •Verstandes- 
gehorsam" das Denken nicht auf, sondern nimmt es in Dienst. 

Diese Betrachtung läßt also keineswegs •den einfachen und liebenden 



Josef Sudbrack ^(,4 

Blick ausschließlich auf die ,göttliche Person' gerichtet (sein) und nicht 
auch auf .göttliche Dinge' neben Gott selbst" (13). Ignatius muß anders ver- 
standen werden, als es die •Theorie" von Jalics nahelegt. 

e) Ähnliches gilt für die •Drei Weisen des Betens" (EB 238-260). Sie ent- 
halten keine prozessuale Steigerung der Methodik, wie Jalics im Blick auf 
die drei Grade der Demut und die drei Menschenklassen erschließt; denn 
alle •drei Weisen" gelten jeder der vier Exerzitienwochen. Die erste betrifft 
nicht nur Menschen, die •noch Angewohnheiten" haben, •Todsünden zu be- 
gehen", sondern schließt ausdrücklich die Sinnspitze des Gesamtprozesses 
ein, •Christus unseren Herrn nach(zu)ahmen" (EB 248) •zum größeren 
Ruhm und Lobpreis seiner göttlichen Majestät" (EB 240). Die zweite Weise 
gilt keineswegs nur den Vorphasen des kontemplativen Gebets (117; s. Le 
270), sondern hat wie dieses schon die •Person" im Blick, •an die sich das 
Gebet richtet" (EB 251; 257). 

•Die dritte Weise", die dem Jesusgebet der Ostkirche entspricht, richtet 
sich nach Ignatius nicht nur auf die göttliche Person, sondern auch auf den 
Sinn von Worten, die man aus irgendeinem Gebet nehmen kann. Sie kann 
sogar die •Niedrigkeit seiner selbst" (EB 258) in den Blick nehmen, was 
nach Jalics nicht in die •kontemplative Phase", sondern zur ersten und An- 
fänger-Woche gehören müßte. 

Man kann aus dem Text des Ignatius keine letzte •kontemplative Phase" 
(= fünfte Woche) des Exerzitienprozesses in Sinne Jalics' herauslesen. 

Zum Anliegen eines • Kontemplativen Lebens " 

Nach Jalics hat der Text eine •kontemplative Existenz" im Sinn: •Den Ex- 
erzitanten dazu zu führen, seine Aufmerksamkeit vollständig auf die Ge- 
genwart Gottes zu richten", nach der •reinsten Form der erworbenen Kon- 
templation" zu streben, in der •die anderen geistigen Fähigkeiten wie Ge- 
dächtnis, Verstand und Wille" •und selbst die göttlichen Dinge neben Gott" 
•ganz zurücktreten" (13). Nach der •großen Wende" (15) soll der Exerzitant 
nur noch •auf die göttliche Person" schauen, •alle geistlichen Fähigkeiten", 
auch die •Unterscheidung von Trost und Trostlosigkeit" •zur Ruhe kom- 
men" lassen (17). •Diese Passivität, diese Durchlässigkeit der eigenen Ak- 
tivität, damit Gott alles tut, das ist Kontemplation" (18). Hier wirke sogar 
•der Umgang mit der Hl. Schrift" störend, wozu Jalics sich auf •das geistli- 
che Leben der Kirche" beruft (19-21). 

Lambert (258) findet in dieser Radikalität •ein rationalistisches Verständ- 
nis des Wortes". Damit verweist er auf das hermeneutische Problem dieser 
Theologie. Sie scheint nämlich das meditative Mühen (mit Hilfe der Gnade) 
von der reinen Erfahrung Gottes zu trennen. Es disponiere und bereitete 



• Gott finden in allen Dingen " 365 

zwar •auf die Gnade der Kontemplation" vor, •bis nichts anderes bleibt als 
das reine Bewußtsein (•contemplatio acquisita", die reine Aufmerksamkeit). 
In es senke Gott seine Gegenwart (•contemplatio infusa"). Jede •eigene Ak- 
tivität" •störe" diese Erfahrung. 

Das legt ein quantitatives Verhältnis von Mensch und Gott nahe, als brau- 
che Gott, um aktiv zu werden, die Passivität des Menschen. Das •Alles ist 
Gnade - Basta" (21f, sowohl die menschliche Bereitung wie der Höhepunkt 
der Mystik) des Ignatius und der Teresa von Avila wird aufgespaltet in ak- 
tive Bereitung und passives Empfangen. Man erinnere sich hingegen an Eck- 
harts zweite Predigt über Maria und Marta, worin er der Aktivität Martas die 
größere Gottesnähe zuschreibt. Man erinnere sich an K. Rahner, nach dem 
der Mensch gerade im verantworteten Tun eins ist mit Gott, an Teilhard de 
Chardin, der Gott in der Spitze seines Federhalters findet. 

Das (neuscholastische) Auseinanderdividieren von Gottes Tun, Gotteser- 
fahrung und menschlicher Aktivität entspricht einer ähnlichen Trennung, 
daß man die Dinge dieser Welt verlassen müsse, um Gott zu finden. Doch 
gerade diese steht im Widerspruch zum ignatianischen •Gott in allen Din- 
gen finden" (und nicht •neben" oder •hinter" oder •über" ihnen, La 255), 
das die •Betrachtung, um Liebe zu erlangen", betont. Auch die •Dritte 
Weise des Betens" bezieht in bewußter Methodik das menschliche Tun, den 
Atem- und Körperrhythmus (EB 260) ein in die Hinwendung zur Gott. 

Eine lange Tradition des Mißverstehens 

Dieser Widerspruch zwischen der theoretischen, dem Exerzitienprozeß 
übergestülpten Deutung von Jalics und dem ignatianischen Anliegen (wie 
mir scheint, auch dem von Jalics selbst) steht in einer langen Tradition des 
Ringens um den Sinn christlicher Existenz und Gotteserfahrung, um das, 
was der getreueste Schüler des Ignatius, Pater Nadal, •Contemplativus in 
Actione" (La 9-10) nennt. Sylvia Robert (Une autre connaissance de Dieu. 
Le discernement chez Ignace de Loyola, 1997, 474) schreibt dazu: •Das 
,Kontemplativ im Tun' will ein Verständnis dafür bereiten, daß Gott auch 
dann erkannt werden kann, wenn man sich nicht an ihn wendet, sogar dann, 
wenn man nicht an ihn denkt." Mit •Erkennen, ohne daran zu denken" wird 
gezeigt: Es geht nicht um Hinter- oder Neben-, sondern um ein In-einander 
von Gottes Gnade und menschlichem Tun, von Gotteserfahrung und Erfah- 
rung der anderen •göttlichen Dinge" (13). 

Schon die redaktionelle Vornotiz (11) macht darauf aufmerksam, wie das 
Ringen um das rechte Verständnis dieses Anliegens den Orden in eine Krise 
führte, an der er fast zerbrach. Robert (S. 23) beruft sich dafür auf die 
berühmt gewordene Bemerkung Karl Rahners, daß wir auch heute noch den 



Josef Sudbrack 366 

ignatianischen Beitrag zum Verständnis des Verhältnisses von Gott und 
Mensch kaum begriffen hätten. 

Mit der Sammlung J. de Guiberts •Kirchliche Dokumente zum Studium 
der christlichen Vollkommenheit" (1931, griech.-lateinisch), ergänzt mit 
Texten aus meinen Übersetzungen (•Christliche Mystik. Texte aus zwei 
Jahrtausenden", 1989) seien (kirchenamtliche!) Verurteilungen aufgereiht, 
die wohl alle das oft skandalöse Mißverständnis dessen bezeugen, was mit 
•kontemplativer Existenz" zur Sprache gebracht wird. 

- Den Messalianern (Euchiten), einer frühen Mönchsbewegung wurde 
schon 431 vom Konzil zu Ephesus vorgeworfen, daß sie ein •ständiges Be- 
ten" lehrten, in dem der Dämon ausgetrieben und Gottes Gegenwart end- 
gültig und bleibend bewußt sei; und dieses •ständige Beten" bestehe im 
Freisein von eigener Aktivität. Wo genau die Grenze zur Häresie lag, ist 
schwer festzustellen. Aber immer mehr Schriften aus dieser Umgebung (wie 
die des Ps. Makarios) sind vom Vorwurf der Häresie befreit worden. 

- Der Fall des Evagrios Pontikos (345-399), der 553 auf dem II. Konzil 
von Konstantinopel verurteilt wurde, ist ein Musterbeispiel für diese Neu- 
Beurteilung. Noch Hans U. v. Balthasar und K. Rahner hielten seine Lehren 
für nicht mehr christlich; sie würden ein meditatives Übersteigen der ge- 
schaffenen Wirklichkeiten vertreten, das neuplatonisch (vielleicht sogar 
buddhistisch) zu bewerten sei. Heute (vgl. die Arbeiten von G. Bunge) wird 
dem wohl kaum noch jemand zustimmen. 

- Die mittelalterliche Kontroverse um die •Brüder und Schwestern des 
freien Geistes", die Begharden- und Beginen-Mystik (damit auch die My- 
stik Meister Eckharts und seines Kreises) bewegt sich um ähnliche Fragen. 
Bis in die spanische Mystik schlugen sie Wellen. Teresa von Avila mußte 
sich gegen entsprechende Verdächtigungen schützen; der neu bekehrte Ig- 
natius saß unter dem Verdacht, ein solcher Alumbrado zu sein, im Gefäng- 
nis. Noch nach seinem Tode erhob man ähnliche Vorwürfe gegen seinen Or- 
den: Kann (soll!) ein Mensch so weit kommen, daß ihn seine Gott-Unmit- 
telbarkeit und Gottgleichheit über die irdischen Belange erhebt? 

- Heute ist man sich weithin darüber einig, daß die Verdammung der 26 
(+2) Sätze Meister Eckharts vom 27. 3. 1329 auf Mißverständnissen beruht. 
Sicherlich gab es damals auch Irrtümer; die Grenze zwischen Orthodoxie 
und Häresie ist fließend. Aber es zeugt gerade für die seelsorgliche Genia- 
lität Eckharts, daß es ihm gelang, wichtige Impulse aus dem vorchristlichen 
Umkreis gültig ins Christentum zu integrieren. 

- Wer mit Eckharts intellektuell-mystischen Vorgaben den •Spiegel der 
einfachen, zunichte gewordenen Seelen" liest, der Marguerite Porete 1310 
in Paris (zur Zeit Eckharts!) auf den Scheiterhaufen brachte, erschrickt vor 
diesem Skandal eines dogmatisierenden Mißverständnisses. Auch Margu- 



• Gott finden in allen Dingen " 367 

erite preist eine Erfahrung, in der •die Seele sich um nichts sorgt, weder um 
sich selbst, noch um ihren Nächsten, noch selbst um Gott", eine Erfahrung 
der •reinen Liebe", nach Eckhart: •äne mittel", •sine medio". 

- An Jan van Ruusbroec zeigt sich die vertrackte Situation. Auch er wurde 
von dem damaligen •Lehramt", von Johannes Gerson, dem Kanzler der Pa- 
riser Universität, der Häresie bezichtigt. Aber gerade Ruusbroec distanziert 
sich in klassischer Klarheit von den Irrtümern (s. unten). Sein Schüler hin- 
wiederum, Jan van Leeuwen, der •gute Koch", brandmarkt Eckhart als 
schlimmen Häretiker. Stets ging es um eine Unmittelbarkeit zu Gott, die 
weit-überlegen, aber nicht weit-fern sein soll. 

- Die Mißverständnisse setzen sich fort; über die schon erwähnte spani- 
sche Mystik zum •Geistlichen Führer" des Spaniers Miguel de Molinos 
(1628-1696). Auch er lehrte, wie sein französischer Übersetzer (1997, 8) 
schreibt, •eine Kontemplation im vollständigen Zur-Ruhe-Gekommen-Sein 
von Geist und Herz" (•Quietismus" genannt) und wurde in der spanischen 
und römischen Gesellschaft als heiligmäßiger Seelenführer hoch verehrt. 
Man weiß heute noch nicht, was geschah: Es können politische Intrigen 
(Ludwig XIV.) gewesen sein, auf Grund derer er 1685 als •Quietist" verur- 
teilt wurde. Molinos widerrief (im Angesicht der Folter) und blieb bis zum 
Tode 1696 eingekerkert. 

- Ein Jahr nach seinem Tod veröffentlichte Fenelon (1651-1715) seine 
•Erklärung der Grundsätze (•maximes") der Heiligen über das innere Le- 
ben". Ihm ging es nicht so schlimm wie Molinos oder Mme. Guyon, der er 
seine Bekehrung verdankte und die auch wegen ihrer geistlichen Lehren in 
der Bastille eingesperrt wurde. Aus Fenelons Buch verurteilte 1699 (auf- 
grund von Intrigen!) Papst Innozenz XII. •nur" Sätze als häretisch wie: •Es 
gebe einen bleibenden Zustand der Gottesliebe (1'amour pur), der frei von 
jedem Motiv der Eigeninteressen sei. Weder die Angst vor Strafe, noch das 
Verlangen nach Lohn haben in ihm mehr Platz." Fenelon unterwarf sich und 
wurde mit der Ernennung zum Bischof entschädigt. 

- Diese •histoire scandaleuse" geht weiter bis zur Zensurierung von 40 
Sätzen des Antonius Rosmini-Serbati (1797-1855) als •Ontologismus" (Un- 
mittelbare Gottesschau auf Erden). Heute möchte man ihn heiligsprechen. 

- Sie reicht bis zur Indizierung eines Buches von Otto Karrer über •Ge- 
bet, Vorsehung und Wunder". 

Diese Beispiele mögen genügen. Die von Jalics aufgeworfene Frage nach 
einer •kontemplativen Existenz", in der Gottes Wirklichkeit, Gott als Per- 
son, der menschlichen Erfahrung so unmittelbar nahe ist, daß alles andere 
zurücktritt - Eigeninteressen, meditatives Mühen (1'amour interesse Fene- 
lons), die Dinge neben Gott, auch die Hl. Schrift - begleitet die christliche 
Spiritualität von Anfang an. Ihre oft mißverständliche Verbalisierung führte 



Josef Sudbrack 35g 

zu den schlimmen Skandalen der Kirchengeschichte. Das Anliegen aber, das 
damit zur Sprache kommt, bleibt zentral; es ist das Anliegen der Mystik und 
verlangt vorsichtiges Bedenken. 

Die Meditationsmethode im Stil des ostkirchlichen Jesusgebets (Ulf) 

Bevor es selbst zur Sprache kommt, ist auf die •Methode" hinzuweisen, die 
Jalics nach dem ostkirchlichen Jesusgebet vorstellt. Er deutet es nicht in der 
kaum noch christlich zu nennenden Weise, die sich bei W. Massa oder W. 
Jäger findet: •Hier wird der Mensch jenseits aller Formen und Namen eins 
mit der Unendlichkeit des Mysteriums selbst. Das unendliche Mu, die Fülle 
des Nichts, was den Menschen empfängt und mit sich selbst eint. Der Inhalt 
des Wortes ist hier nicht von Bedeutung. Es wirkt auf der psycho-spirituel- 
len Ebene, die unserem diskursiven Denken nicht unterworfen ist. Das man- 
tra verbindet uns mit Kräften und Strömen, die immer durch den Körper 
fließen, die aber durch diese sich ständig wiederholende Gebetsübung ver- 
stärkt werden. Es bringt uns auf eine Bahn nach Innen und führt uns zu den 
eigentlichen Quellen des Seins." 

Für Jalics hingegen ist die Wirklichkeit Jesu Christi so zentral wie für Kal- 
listos Ware, den Erzbischof der Ostkirche, der •vier wesentliche Elemente" 
des Herzensgebets aufzählt: •(1) Die Anrufung des heiligen Namen Jesus. 
(2) Die Bitte um Gottes Erbarmen, die begleitet ist von einem Gefühl von 
Sündenschmerz. (3) Die Ordnung der häufigen oder ständigen Wiederho- 
lung. (4) Das Verlangen nach nicht-diskursivem oder apophatischem Ge- 
bet." Der Rhythmus der Wiederholung bereitet psychologisch den inneren 
Raum von Stille und Aufmerksamkeit, wie es ähnlich auch im •autogenen 
Training" und in der •transzendentalen Meditation" Maharishi Mahesh Yo- 
gis geschieht. In diese psychosomatische Ruhe nun legt der christliche Be- 
ter die •dialogische Beziehung" zu Jesus. Sie ist nach dem wirklichen Jesus- 
Gebet so dynamisch-intentional, daß der Beter sich als Sünder, als Gegen- 
pol zur Heiligkeit Gottes erfährt; Eckhart sagt wie Therese von Lisieux so- 
gar: als •Nichts". Deshalb heißt die klassische Formel des Jesusgebets: 
•Herr Jesus Christus, sei mir Sünder gnädig!" In vorliegendem Zusammen- 
hang kann das nur heißen: Die erste Exerzitienwoche bleibt konstitutiv für 
die •kontemplative Erfahrung"! Das wahre Jesus-Gebet lebt wie die Exerzi- 
tien nur im Gesamt dieser extrem-•dialogischen", von personaler Beziehung 
getragenen Erfahrung: •Ich, der Sünder - Du mein Jesus!" 

Dies muß nicht reflex bewußt sein, aber realisiert sich in dem, was Robert 
beschreibt als •Erkennen von etwas, ohne daran zu denken". 



• Gott finden in allen Dingen " 369 

Die Meditationsmethode auf dem Hintergrund des interreligiösen Dialogs 

Damit wird berührt, woran P. Josef Neuner in einem Brief an die Redaktion 
aus indischer Erfahrung heraus erinnert: •Jalics schreibt kein Wort über die 
Beziehungen zum Osten, die doch sehr offensichtlich sind. Seine Methode 
ist eng an Vipassana angeschlossen, die mit großem Erfolg in Indien prak- 
tiziert wird. Hunderte von Schwestern, auch Priester nehmen immer wieder 
an diesen Übungen teil. Da ist offensichtlich eine Anhängigkeit. Ich freue 
mich aber sehr, daß bei Jalics Inhalt und Atmosphäre radikal christlich 
sind." Vipashyana wird nach dem •Lexikon der östlichen Weisheitslehren" 
•im Mahayana-Buddhismus als die analytische Überprüfung des Wesens der 
Dinge (aufgefaßt), die zur Einsicht in das Wahre-Wesen der Welt, der Leere 
führt". Es ist die Methode des Leerwerdens von allen Inhalten bis zum •in- 
tuitiven Erkennen der drei Merkmale des Daseins: Vergänglichkeit, Leid- 
haftigkeit, Unpersönlichkeit", und deshalb zum Erkennen ihrer Nichtigkeit 
(vgl. das dialogisch bleibende •Nichts" bei Eckhart, bei Therese von 
Lisieux!). Jalics kennt diese Methoden wohl eher vom Zen-Buddhismus her, 
einer Weiterentwicklung des Buddhismus. 

Solche Übungen des Leerwerdens des Bewußtseins - oft mit Hilfe von 
Körperhaltung und Atmen, A. Deikman nennt es •Entautomatisieren" - 
kennt jede Religion; in der fernöstlichen Mantra-Meditation haben sie eine 
klassische Verwirklichung gefunden. Das ostkirchliche Jesusgebet beruht 
auf der gleichen psychosomatischen Basis. Aber es wird in seiner radikalen, 
hesychastischen Praxis auch heute noch von der Ostkirche mit vorsichtiger 
Zurückhaltung betrachtet (vgl. die Schriften Theophans, des Reklusen). Und 
zweifelsohne manchmal mit Recht. P. J. Kopp SAC erzählt, daß auch P. Las- 
salles Zen-Meister diesem gesagt habe: •Zen-Meditation ohne Religion ist 
unnütz, ist gefährlich." Denn was bewirkt die Methode? Der Mensch durch- 
stößt die Festlegungen und Voreingenommenheiten des Alltagsbewußtseins 
und kommt tatsächlich in die Nähe des Ursprungs aller seiner Fähigkeiten, 
dorthin also, wo er nur Er-Selbst ist, frei von den Begrenzungen durch Bil- 
der, Ideen, unbewußten Vorstellungen, sprachlichen Mechanismen. Es ist 
der •Seelengrund" der Deutschen Mystik. 

In ihrer radikalen Verwirklichung birgt diese Methode auch psychologi- 
sche Gefahren, weshalb ein Zen-Meister sie als guter Psychologe begleiten 
soll. A-religiös, d.h. ohne tiefere Bindung unternommen, kann sie einen 
Mensch zur fast diabolischen Selbststärke führen. Auch Henri Le Saux 
warnt eindringlich davor. So sind die bösen, die •schwarzen" Samurai der 
japanischen Tradition alle auch Zen-Geschulte. Nach Graf Dürckheim hat- 
ten die Nazi-Verbrecher etwas von dieser Zen-Hara-Erfahrung an sich. In 
seinem Buch über •Meditation", das soeben in erweiterter englischer Fas- 



Josef Sudbrack 370 

sung herauskam, zeigt Klaus Engel (s. GuL 1996, 151) auch, daß Meditati- 
onserfahrung als reines •Leerwerden" der mechanischen, chemischen (St. 
Grof, A. Huxley) oder elektrischen (über Gehirnströme) Manipulation an- 
heimgegeben ist. Sie kann von außen, vom •Vorhumanen" her gesteuert 
werden. Deshalb betont P. Kopp, daß die reine Zen-Erfahrung nicht schon 
das Göttliche meine; um es zu berühren, müsse die freie Entscheidung des 
Menschen miteintreten. 

Wenn ein vom Religiösen durchdrungener Mensch sich in diese •Entau- 
tomatisierung", Bewußtseins-•Erweiterung", -•Vertiefung" einläßt, wird er 
in seiner Grund-Wachheit für Gott, Aufmerksamkeit (jüdisch: Kawanah, als 
Urhaltung des Betens) gestärkt. Wo solche Übungen im christlichen Raum 
oder aus christlicher Grundhaltung geschehen, kann sich diese Grundhal- 
tung vertiefen und zur Gotteserfahrung werden, die den Namen mystisch 
(Kallistos: •apophatisch") verdient. Eine Bewußtseinstiefe wird berührt, die 
das Gefangensein im Alltäglichen durchbricht und in die Nähe dessen 
kommt, wo man ganz man-selbst ist, als religiöser Mensch. In der christ- 
lichen Mystik ist der Weg der Selbsterfahrung ein Königsweg zu Gott. 

Die Exerzitienmethode von Jalics zeichnet sich dadurch aus, daß sie 
selbstverständlich von christlicher Atmosphäre geprägt ist. Deshalb hat das 
Meditieren (Kontemplation) auch ohne ausdrückliche Fixierung einen tiefen 
christlichen Sinn. Das scheinbar •inhaltlose" Wachwerden der eigenen In- 
nerlichkeit ist im Grunde ein Wachwerden der christlichen Innerlichkeit und 
wird zur wesentlichen Stufe im Exerzitienprozeß. 

Doch zwei Fragen bleiben. Die wichtigere: Muß nicht gerade im heutigen, 
so vielfältigen Mißbrauch der inneren Erfahrung die Struktur des christli- 
chen Meditierens in aller Behutsamkeit bedacht und weitergeführt werden? 
Die weniger wichtige lautet: Ob die Finalisierung auf diese kontemplative 
Haltung (La 258f) die Dynamik der Exerzitien ausschöpft? 

Drei Zeugnisse vom Ringen um den Sinn der christlichen Kontemplation 

Das erste zeigt den Unterschied der Methoden; das zweite bringt eine psy- 
chologische Differenzierung; das dritte führt zur Grundfrage. 

a) Die Schriften des Niederländers Jan van Ruusbroec (1293-1381), dem 
•Weisen" der •Deutschen Mystik", wurden von P. Enomiya-Lassalle hoch- 
geschätzt. Man staunt über die Aktualität dieser Erfahrung und ihrer behut- 
samen Unterscheidung. In der •Geistlichen Hochzeit" analysiert Ruusbroec 
Erfahrungen, die vielen modernen Meditationsangeboten entsprechen: 

•Wenn der Mensch bloß und unverbildet ist nach den Sinnen und leer ohne Tätigkeit nach 
den höchsten Kräften, so kommt er aus bloßer Natur zur Ruhe. Diese Ruhe können alle Men- 
schen finden, falls sie sich entledigen aller Bilder und aller Tätigkeiten. Vernehmt die Weise, 



• Gott finden in allen Dingen " 371 

in der man diese natürliche Ruhe pflegt. Es ist ein stilles Sitzen, ohne innere und äußere 
Übung, in Leerheit. Ruhe ausgeübt auf diese Weise ist unerlaubt, denn sie erzeugt im Men- 
schen eine Verblendung im Nicht-Wissen und ein Zusammensinken in sich selbst ohne Tun. 
Diese Ruhe ist nichts anderes als eine Leerheit, in die der Mensch fällt und worin er seiner 
selbst und Gottes und aller Dinge vergißt hinsichtlich der Weise jeglichen Tätigseins. Doch 
diese Ruhe ist noch keine Sünde an sich, denn sie ist in allen Menschen von Natur aus, inso- 
fern sie sich entledigen können." 

Dann öffnet Ruusbroec diese •Ruhe" zur christlichen Erfahrung: •Sie ist 
entgegengesetzt der übernatürlichen Ruhe, die man in Gott besitzt, denn 
diese ist ein minne-erfülltes Entströmtsein, begleitet von einfältiger Ein- 
schau in unbegreiflicher Klarheit. Diese Ruhe in Gott, die immerfort mit in- 
nigem Begehren tätig gesucht, in genußvoller Zuneigung gefunden und im 
Entströmtsein der Minne ewiglich besessen wird, und wenn sie besessen 
wird, dennoch gesucht wird, - diese Ruhe ist so hoch erhaben über die Ruhe 
aus Natur, wie Gott erhaben ist über allen Kreaturen." 

Es ist nämlich eine Ruhe, ein Bei-Sich-Sein, das zugleich liebende Be- 
gegnung einschließt. Ruusbroec verankert sie im dreifaltigen Gott, der zu- 
gleich innigste Einheit ist, wie in dreifacher Begegnung lebt, zugleich Ru- 
hen-in-Sich wie äußerste Aktivität. Er nennt dies das •ghemeyne leven". 
Daran muß die Selbst- und Gotteserfahrung des Menschen sich messen: Zu- 
gleich Erfahrung der Einheit in sich selbst (Identität) wie mit Gott (Trans- 
zendenz), worin man sich selbst überschreitet auf den •je-größeren Gott" hin 
(Ignatius). In diesem Überschritt liegt von selbst das Ausgehen zu den Mit- 
menschen in tätiger Liebe. Aber er zerstört nicht, sondern realisiert die in- 
nere Einheit, wie es Teilhard de Chardin formulierte: •Einheit differenziert", 
•Liebe personalisiert." 

b) Der bei einem interreligiösen Treffen in Bangkok tragisch ums Leben 
gekommene Trappist Thomas Merton (1915-1968) wurde in der Entwick- 
lung seines Lebens immer stärker zum Vorkämpfer der religiösen Welt-Ein- 
heit, wobei ihn besonders die Zen-Erfahrung beeindruckte. Nach seinem 
Tode fand man auf seinem Schreibtisch ein oftmals überarbeitetes Manu- 
skript: •The Inner Experience. Notes on Contemplation." Darin preist er zu- 
erst das Zu-Sich-Selbst-Kommen des Menschen, das Finden seines •Inneren 
Selbst": •Bemühe dich, deine natürliche humane Grund-Einheit wiederzu- 
erlangen, dein zerstreutes Sein in ein geordnetes und einfaches Ganzes zu 
sammeln und als menschliche Person zu existieren, die mit sich eins gewor- 
den ist." Nur ein solches Ich kann zur Kontemplation führen. 

Doch darauf errichtet er die christliche Gotteserfahrung. •Die Zen-Auto- 
ren würden sagen, daß sie nur daran interessiert sind, was tatsächlich in der 
Erfahrung da ist, und daß die Christen dem eine theologische Deutung, eine 
Extrapolation aufsetzen." Doch als Christ weiß Merton: Es ist keine Extra- 
polation, sondern realisiert das Wesen des Menschen, •den unendlichen, me- 



Josef Sudbrack 372 

taphysischen Abgrund zwischen Gottes Sein und dem Sein der Seele, zwi- 
schen dem ,Ich' des Allmächtigen und unserem inneren ,ich'. Paradoxer- 
weise aber existiert unser innerstes Sein zugleich in Gott und Gott wohnt in 
ihm - und so muß man zwischen der Erfahrung des eigenen innersten Seins 
und der Erfahrung unterscheiden, in der Gott sich uns in und durch unseres 
inneres Selbst zeigt." 

Mit Johannes Tauler und Johannes vom Kreuz geht Merton in vielfältiger 
Weise diesem Paradox der christlichen Gotteserfahrung nach; daß sie zu- 
gleich Einheit mit sich wie mit Gott ist; daß sie zugleich jenseits der irdi- 
schen Zersplitterung stehe wie vor dem unendlichen Abgrund, der sich zwi- 
schen Gott und Mensch auftut. •Das Ende dieses Weges von Glaube und 
Liebe bringt uns in die Tiefen unseres eigenen Seins und befreit uns, daß wir 
jenseits unserer Selbst zu Gott hin gehen können." 

In der christlichen Kontemplation wird die Einheit mit Gott und zugleich 
der ungeheure Abstand von Gott bewußt. Das •Gott in allen Dingen finden" 
ist von dieser, nur paradox auszusprechenden Wahrheit geprägt. 

c) Ein Blick in die Erforschung der christlichen Spiritualität möge die 
Schwierigkeit unterstreichen, mit diesem Paradox des •Gott in uns" und 
•Gott über uns" umzugehen. Irenee Hausherr wird wie ein Patriarch in der 
Erforschung des alt-christlichen Mönchtums gefeiert. Seine Arbeit war stets 
auch von geistlichem Engagement begleitet. In einer Untersuchung, wie die 
Mönche das biblische •Betet ständig" verstanden, legte er zwei Stränge der 
Interpretation frei: Der eine verwies auf das, was wir •Gute Meinung" nen- 
nen: Der Mensch soll sein Tagewerk in die Obhut Gottes stellen und sich 
dann um das Halten der Gebote und Ausüben der Tugenden bemühen. Den 
anderen nannte er häretisch (Messalianer, Evagrios): Man müsse Gott stän- 
dig im Bewußtsein haben und so durchs Leben gehen. 

Die weitere Forschung (Jean Leclercq, Adalbert de Vogüe, Gabriel Bunge, 
das Ehepaar Guillaumont) zeigte aber, daß Hausherr trotz seiner Liebe zur 
Mönchsspiritualität sie in rationalistischer Engführung verkannte. Natürlich 
gab es den Irrtum eines quietistischen Ausruhens in Gott und Vergessens der 
Weltwirklichkeit. Es gab auch die andere Tendenz, die in unsensiblen Ra- 
tionalismus aufspaltete: Entweder schaut man direkt auf Gott - und dann 
tritt alles andere beiseite; oder man schaut auf die anderen Dinge unter Gott 
- und dann muß Gott zurücktreten - damit anscheinend dem Bibelwort fol- 
gend, daß man nicht zwei Herrn dienen könne. 

Doch die weitere Forschung erkannte, daß die Mönchsspiritualität diese 
rationalistische Alternative überwunden hat: Es gibt ein Gewahrsein von 
Gott, ein •Leben in der Gegenwart Gottes", das Gott nicht ausdrücklich 
fixiert, aber dennoch ihn •bewußt" hat. Das meint Roberts Analyse des ig- 
natianischen •Gotterfahrens": •Erkennen, ohne daran zu denken". 



• Gott finden in allen Dingen " 373 

Darin liegt zuerst einmal gar nichts Außergewöhnliches. Auch ein Kind 
erlebt dies, wenn es sich in der Atmosphäre mütterlicher Obhut •restlos" in 
sein Spiel vertieft und doch ganz und gar von dieser Atmosphäre getragen 
wird. Die Psychologie (E. Erikson) spricht vom Urvertrauen, einem leben- 
digen Bewußtseinszustand, der aber keine direkte Fixierung meint. Jesus 
formuliert es als: •Sorget euch nicht." (Mt 6,25) 

In ähnlicher Weise verstand die alte Mönchsspiritualität das Bibelwort 
von •Betet ständig". 

Exerzitien als Hinführung zur • kontemplativen Existenz " 

Entsprechendes ist auch mit •kontemplativer Existenz" gemeint. Der alte 
Streit zwischen einer aktiven oder mystischen Interpretation der Exerzitien, 
ob ihr Ziel eher die Entscheidung und Lebenswahl oder die •kontemplative 
Existenz" sei (La 273f), bleibt an der Oberfläche dessen hängen, was Igna- 
tius mit •Gott in allen Dingen finden" meint: Gerade in der Lebenswahl ist 
Gott dabei und nicht nur ein fernes Ziel; das hat Robert philologisch exakt 
erarbeitet. Wenn man die knappe Sprechweise der •Drei Weisen der Wahl" 
(EB 175-189) und der •Unterscheidungsregeln" (EB 313-336) durchleuch- 
tet, findet man auch und gerade in ihrer Gotteserfahrung das, was eine •Kon- 
templative Existenz" ausmacht. Ebenso muß umgekehrt gesagt werden: 
•Kontemplative Existenz" heißt nicht, daß für jemand alles, was nicht Gott 
ist, schal wird (wie manche Kirchengebete nahelegen); heißt allerdings noch 
weniger das, was W. Jäger der klassisch-christlichen Kontemplation unter- 
legt, daß alles •Gegenüber" verschwindet und man •ungegenständlich" in 
der eigenen Unendlichkeit ruht. Die sogenannte •ungegenständliche" Me- 
ditation hat im Christentum den Sinn, das eigene Bewußtsein zu einer Wach- 
heit zu führen, in der Gott - nach Sylvia Robert - •erkannt wird, ohne daß 
man an ihn denkt". 

Diese •kontemplative Existenz" ist Sinnerfüllung des ganzen Prozesses 
und meint keine spezifische Gebets- und Meditations-Methode wie die des 
Jesus-Gebetes. Alle Meditationsmethoden des Ignatius lenken den Blick 
sehr bewußt auf Jesus in seiner geschichtlichen Existenz, wie ihn uns nach 
damaliger Exegese die Heilige Schrift vor Augen stellt. Das psychologische 
Ausdeuten des historischen Lebens Jesu Christi als persönliche Entwick- 
lungsstufen im Exerzitienprozeß, das Lefrank beschreibt, ist für Ignatius nur 
ein Zweites, das aus dem Primären, dem ganzheitlichen Blick auf Jesus er- 
fließt. Er glaubte offensichtlich, daß die gottmenschliche Jesus-Gestalt in 
ihrer geschichtlichen Existenz so mächtig ist, daß sie den Meditierenden 
umgestalten und führen wird, ihn also zur Erfahrung des •Geistes Jesu" 
(= Pfingsten) führt. 



Josef Sudbrack 374 

Wer dies nun an Jesus und in der Entscheidung für Jesus, dem menschge- 
wordenen Gott, eingeübt hat, ist geformt vom Dialog mit Gott und realisiert 
die •kontemplative Existenz". Dies legt die •Betrachtung, um Liebe zu er- 
langen" vor: Gott wohnt in allen, in den •empfangenen Wohltaten von 
Schöpfung, Erlösung und besonderen Gaben" (EB 234); und dies in ver- 
schiedener Weise, in Pflanzen, Tieren, Menschen usw. (EB 235); und es 
noch einmal vertiefend: in Gottes aktiven •Mühen und Arbeiten", da er sich 
•in der Weise eines Arbeitenden verhält" (EG 236); denn nach Jak 1,16 
•steigen alle Güter und Gaben von oben herab, so wie von der Sonne die 
Strahlen herabsteigen." (EB 237) 

Dies einzuüben ist Ziel der Exerzitien und realisiert sich am dichtesten in 
der Lebenswahl. Das meint •kontemplative Existenz". 

Abrundende Überlegungen 

Einige nüchterne Bemerkungen zum Verständnis der bewährten Exerzitien- 
praxis von P. Jalics sind noch anzuschließen: 

a) Die Exerzitienpraxis des Ignatius überwindet ein naives, rationalisti- 
sches Gottesbild, als ob Gott und seine Schöpfung wie zwei Dinge neben- 
einander stehen. Gerade die christliche Mystik (J. v. Ruusbroec) aber erfuhr: 
Gott ist ebenso •alles in allem", in dem wir •leben, existieren und sind" 
(Gottes Geist), wie derjenige, zu dessen Gegenüber wir uns betend und bit- 
tend hinwenden können (Jesus lehrt uns dies). Schon Paulus, von dem die 
Zitate stammen, bahnte den Weg zu dieser trinitarischen Wahrheit von Gott, 
wenn er schreibt, daß wir nur in der Innerlichkeit des Geistes Gottes •Abba- 
Vater" rufen können. 

Man kann bei Ignatius keine Reflexion über diese Mehrdimensionalität 
Gottes erwarten. Aber seine Erfahrung (glücklicherweise nicht gebrochen 
durch theologische Spekulationen) leitet an, Gott in allen Dingen (vor allem 
im eigenen Seelengrund) zu finden - und zugleich sich bittend-flehend an 
ihn, den Herrn von allem, zu wenden, wie das EB oftmals betont. 

Auch das formulierte trinitarische Dogma ist nur ein Versuch, in mensch- 
licher Sprache die Mehrdimensionalität Gottes zu •worten" (wie schon Eck- 
hart sein Bemühen nennt, Gott in paradoxen Formulierungen auszuspre- 
chen). Die christliche Mystik weiß Tieferes darüber als das Nachdenken. 
Ruusbroecs •ghemeyne leven" ist hierbei ein Höhepunkt. 

b) Von diesem Hintergrund her ist noch einmal auf die •Kontemplativen 
Exerzitien" von Jalics zu schauen. 

- Durchstößt der Exerzitant in der kontemplativen Meditationsmethode 
die Weltwirklichkeit hin zu Gott als den transzendenten Grund der Welt? 
Oder erfährt er nicht vielmehr Gott in seiner Geist-Wahrheit, der in der Tiefe 



• Gott finden in allen Dingen " 375 

des Bewußtseins lebt? •Ihm" begegnet er durch die Bewußtseinsübung des 
Mantra-Betens (Sitzens, Atmens). Paulus aber betont, daß es nur der wahre 
Geist ist, wenn er •Jesus ist der Herr!" ruft. Deshalb lenkt Ignatius bewußt 
die Intention der Meditation auf diesen Jesus in seiner historischen Kon- 
kretheit. 

Er kennt keine höhere Stufe der •Gotteserfahrung" (einer vermeintlich 
5. Woche der Exerzitien), sondern der ganze Prozeß steht in dieser •trinita- 
rischen" Polarität: Gott(-es Geist) in mir, der die Kraft schenkt, auf Gott(-es 
Wort) in Jesus zu schauen und zu hören und so Gott (dem Vater) zu begeg- 
nen. 

- Das Ergriffensein von Gott, wenn sich die eigene Bewußtseinstiefe (in 
der Kraft der •Immanenz" seines Geistes) zur •Transzendenz" dieses Gottes 
öffnet, wird besonders in den •Regeln zur Unterscheidung" und •zur Wahl" 
deutlich. Dann nämlich kommt das wache und freie Ich des Exerzitanten ins 
Spiel, das •Ich", in dessen Tiefe Gottes Geist wirksam ist. 

Da sich aber in solche Erfahrungen schnell Irrtum und Verblendung ein- 
schleichen können, sollten die klugen, in den Prozeß der Exerzitien einge- 
bundenen Regeln nie beiseite gestellt werden. Sie verdecken nicht, sondern 
verlebendigen solche •Gipfelerfahrungen" (A. Maslow). 

- Entsprechendes gilt noch stärker von der Heiligen Schrift. Die Exerzi- 
tien leiten an zur Meditation (Innerung, also Gott in mir) des zur Geschichte 
gewordenen •Gott mir Gegenüber" (Leben Jesu). Ignatius legt keine Me- 
ditationen über Pfingsten, über Gottes Gegenwart in der Kirche und im ei- 
genen Herzen vor, weil sich diese Innerlichkeit Gottes im Gegenüber zu 
Gott (der Mensch-Gewordene) entfalten soll. Natürlich darf auch während 
der Exerzitien der Blick auf •Gott in allen Dingen" oder im eigenen Herzen 
fallen. Doch im Jesus der Heiligen Schrift ist die Grundstruktur für das 
•Gott in allen Dingen" geoffenbart: So wie die Schrift uns im Menschen 
Jesus •die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und 
Wahrheit" (Joh 1,14) zeigt, sollen wir lernen, Gott in allen Dingen zu er- 
fahren. Deshalb sind die Exerzitien auch Einübung in das Dasein einer 
•christlichen Existenz". 

c) Abschließend zum Ganzen: Es hat sich wohl gezeigt, daß Ignatius recht 
hat, wenn er in den Regeln •für das wahre Gespür, das wir in der streiten- 
den Kirche haben müssen" (EB 363), auf die Bedeutung der reflektierenden 
Theologen hinweist: •Sie werden vielmehr auch selbst von der göttlichen 
Kraft erleuchtet und aufgeklärt und erlangen Hilfe aus den Konzilien, Ka- 
nones und Satzungen unserer heiligen Mutter Kirche." 




