
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terrae 
et inspiravit infaciem eius spiraculum vitae 

et factus est homo in animam viventem. 
Genesis 2,7 

Lebenshauch 
Gedanken zu einem Gedicht von Paul Celan 

LEHMGETIER spielt 
mit der Stahl- 
wolle: ein zweites 
Leben überlebt 
das erste, der Brodem 
fährt durch den Hauch, 
die Buch- 
staben stehen aufwärts, 
dennoch: 
dien noch, 
fürchte noch, 
fürste 
noch. 

•Lehmgetier" gehört zu den Gedichten, die Celan zu seinen Lebzeiten nicht veröf- 
fentlichen wollte.1 Es lebt - wie die Lyrik jüdischer Dichter so oft - ganz aus bibli- 
schen Vorstellungen und ist ohne sie nicht zu verstehen. 

Es geht um den Menschen, den •Adam", den •Erdung", den aus dem Ackerbo- 
den Genommenen und Gebildeten. Die Bibel schweigt über den Stoff, aus dem die 
übrige Schöpfung geformt worden ist; vom Menschen wissen wir es. Er kommt aus 
dem Lehm, wurde gebildet aus dem Urstoff, den alles Leben und alle Fruchtbarkeit 
voraussetzt. Sein Ort ist der Garten, den der Schöpfer ihm als Lebensort und Le- 
bensaufgabe anvertraut hat.2 

1 Paul Celan, Die Gedichte aus dem Nachlaß. Herausgegeben von Bertrand Badiou, Jean- 
Claude Rambach und Barbara Wiedemann. Frankfurt am Main 21997, 273. 
2 Nach Gen 2,15 besteht die Aufgabe des Menschen darin, den Garten Eden zu bebauen und 
zu bewahren. Erst die spätere Überlieferung der Schöpfungsgeschichte in Gen 1 spricht vom 
Unterwerfen und Herrschen (V.28). 



Einübung und Weisung 377 

Aber der Mensch begnügt sich nicht mit dem Leben in dieser selbstverständlichen 
Ordnung. Er beginnt zu spielen. Zu ihm gehören Neugier und Erfindungsgeist. Die 
Stahlwolle steht für das technische Instrumentarium vom Faustkeil bis zum fernge- 
steuerten Marsvehikel, mit dem Menschen die vorgefundene Umwelt nutzen und 

verändern. 
Dadurch kommt ein Prozeß in Gang: Ein zweites Leben überlagert das erste. Ce- 

lan betrachtet den Menschen in der Grundspannung seines Lebens. Das •Lehmge- 
tier" hat seinen Urzusammenhang verlassen. Der Hauch, das •spiraculum vitae", 
durch das Gott ihm sein Leben geschenkt hat3, wird aufgesogen durch den Brodem 
der Schornsteine. Der Mensch, der sich von seiner ersten Lebensaufgabe getrennt 
hat, atmet nicht mehr den Gotteshauch, sondern die immer verbrauchtere Luft, die 
sein technisches Werk hinterläßt. Der •Brodem" ist ein Abgas, ein giftiger Qualm, 
wie ihn Autos und Industrieanlagen hervorbringen. Er über-lebt den Hauch. Das 
Künstliche überdeckt und verdrängt das Natürliche. Der •homo faber", der sich mit 
seiner Stahlwolle alles zurechtfeilt und -putzt, entfernt sich immer mehr von seinem 
Ursprung im Ackerboden und im Gottesatem. Die Luft wird ihm knapp; immer hek- 
tischer schnappt er nach ihr und saugt doch nur erstickende Abluft in seine Lungen. 

•Die Buchstaben stehen aufwärts." Denkt Celan hier an einen Aufstand der Be- 
griffe und Ideen? Im jüdischen Denken hat jeder Buchstabe auf seine eigene Weise 
die Aufgabe, auf den Weltschöpfer und sein Werk zu verweisen.4 Buchstaben, 
Worte und Systeme, die sich selbst genügen, weil sie sich auf den kleinen Bereich 
des Erklärbaren beschränken, stehen auf - nicht nur gegen Gott, sondern auch ge- 
gen das eingehauchte Leben im Menschen. 

Bis hier geht die Situationsbeschreibung des Gedichtes. Der Mensch hat sich des 
Gartens, den er pflegen sollte, bemächtigt und beutet ihn aus. Nun wendet Eden sich 
gegen ihn. Der Lebensatem ist zum erstickenden Qualm geworden; die Sprache klärt 
nicht mehr das Denken und die Beziehungen, sondern ist zum Ausdruck der grund- 
legenden Verwirrung geworden, die über den Menschen gekommen ist. Man könnte 
verzweifeln. Doch an dieser Stelle setzt die Wende ein. Sie wird eingeleitet durch 
das entschiedene •dennoch". Der Dichter ist nicht bereit, den gewordenen Zustand 
ohne Einspruch zu akzeptieren. Er weiß oder ahnt doch wenigstens, daß es die Mög- 
lichkeit einer Richtungsänderung im Denken und Handeln geben muß. Wo der 
Mensch sich besinnt und bekehrt, zieht auch wieder Hoffnung in sein Leben ein. Das 
Hauchleben ist nicht auf immer vom Brodem verschlungen. Es gibt eine Rückkehr 
dorthin, wo es sich wieder atmen läßt. Aber wie? 

•Dennoch - dien noch". Das ist mehr als nur ein geschicktes Wortspiel. Der Bro- 
dem steigt auf aus dem Hetzen und Herrschen. Heute wissen wir, daß wir damit die 
menschliche Gemeinschaft, aber auch die Schöpfung insgesamt in den Untergang 

1 Vgl. Ijob 33,4: •Gottes Geist hat mich erschaffen, der Atem des Allmächtigen mir das Leben 
gegeben." 
4 Vgl. Ithamar Gruenwald, Artikel •Buchstabensymbolik II", in: TRE 7, 306-309. •Man 
glaubte, die Wörter und Buchstaben könnten kraft ihres ureigenen Symbolwertes die Geheim- 
nisse Gottes im Hinblick auf die Welterschaffung verraten, sofern sie nur richtig gedeutet wür- 
den." (307) 



Einübung und Weisung 378 

treiben. Wenn wir nicht wieder zur Grundhaltung des Hörens und des Dienens fin- 
den, richten wir uns und unsere Umwelt zugrunde. Wer nicht die geheimnisvollen 
und unverfügbaren Zusammenhänge der Schöpfung achtet, macht sie sich zur Fein- 
din und erstickt. 

Dem •dien noch" folgt das •fürchte noch". Gemeint ist nicht die Angst, die blind 
macht und jegliche Hoffnung erstickt, sondern die Ehrfurcht, die mit dem Staunen 
und der daraus erwachsenden Bescheidenheit zu tun hat. Der Mensch ohne Ehr- 
furcht hat seinen Platz im geordneten Gefüge der Schöpfung verlassen. Der Ehr- 
fürchtige rechnet mit dem größeren Zusammenhang; er hört genauer hin und weiß 
um die Grenzen seiner Erkenntnis. In Augenblicken des Staunens öffnet sich ihm 
der Horizont, und er erschauert vor dem, was er nicht fassen kann. Im Alltag äußert 
sich die Ehrfurcht im Leben nach einer Ordnung, die man nicht selbst gemacht, son- 
dern empfangen hat. Ordnung, die dem Leben dient, ist praktische Weisheit. Durch 
sie treten die •ewigen Gesetze" in unser Leben ein und machen es heil. 

Schließlich und am schwierigsten zu deuten: •fürste noch". Wieder eine gekonnte 
Wortfigur - und doch mehr. Das Verb •fürsten" steht in keinem Lexikon. Was be- 
deutet es im Zusammenhang unseres Gedichtes? Fürst sein? Sich wie ein Fürst 
fühlen und verhalten? Es handelt sich wie bei den beiden vorangehenden Zeilen um 
einen Imperativ. Für heutige Ohren klingt •Fürst" nach ferner Vergangenheit und 
Märchen. Fürsten kommen in unserm Alltag nicht mehr vor. Wenn wir uns eine 
Vorstellung von ihnen machen, hat sie vor allem mit Macht und Reichtum zu tun. 
Ursprünglich ist der Fürst aber eine Heilsgestalt, der man sich ohne Bedenken an- 
vertrauen kann. Der Fürst hatte sich nicht am Gut seiner Untertanen zu bereichern, 
sondern ihrem Wohlergehen zu dienen.5 Wenn im Mittelalter Könige gesalbt wur- 
den, stellte man sie in der Ausdrücklichkeit dieses Zeichens unter Gottes Auftrag. 
Das später so oft falsch verstandene Gottesgnadentum wurde nicht als Blankovoll- 
macht verstanden, sondern als Hineinnahme in das Handeln Gottes an den Men- 
schen. Der Mensch muß sich wieder seiner angestammten Würde erinnern. Er ist die 
Krone der Schöpfung und nach Gottes Bild geschaffen. Dadurch hat er Anteil er- 
halten an der Sorge Gottes um das Werk seiner Hände. Das will wieder erfaßt und 
eingeübt werden. 

So enden Celans Verse nicht in Verzweiflung oder Trotz, sondern mit einem Auf- 
ruf zur Umkehr. Sie laden dazu ein, wieder den Urzusammenhängen nachzuspüren, 
sich auf den Hauch des Anfangs zu besinnen und so aus dem erstickenden Brodem 
des manipulierten Heute herauszufinden. 

Franziskus Heereman, Abtei Neuburg 

5 Vgl. hierzu die Vorstellungen vom messianischen Friedensfürsten in Jes 9,5f.: •Ein Kind ist 
uns geboren, ein Sohn ist uns geschenkt. Die Herrschaft liegt auf seiner Schulter; man nennt 
ihn: Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott, Vater in Ewigkeit, Fürst des Friedens. Seine Herr- 
schaft ist groß, und der Friede hat kein Ende. Auf dem Thron Davids herrscht er über sein 
Reich; er festigt und stützt es durch Recht und Gerechtigkeit, jetzt und für alle Zeiten." 




