
•Bis Du kommst in Herrlichkeit" 

Medard Kehl, Frankfurt 

Es gibt so etwas wie •Schlüsselworte", die uns den Sinn des Advents gut 
aufschließen können; z. B. Worte wie Tür, Warten, Weg, Umkehr, Wüste, die 
zu blühen beginnt usw. In dieser adventlichen Betrachtung soll das Wort 
•kommen" im Vordergrund stehen: •Gott bzw. Christus kommt". Es steckt 
bereits im Wort •Advent": Ankunft, Ankommen des Herrn. Das griechische 
Wort für Advent lautet •Parusia", was im Deutschen meist mit •Wieder- 
kunft" übersetzt wird. Ja, es lohnt sich, über dieses Wort nachzusinnen, denn 
das •Kommen" gehört zur Selbstdefinition des jüdisch-christlichen Gottes, 
sowohl im AT wie im NT. Ganz markant heißt es z. B. in der Offenbarung 
des Johannes mehrfach: •Gott spricht: Ich bin das Alpha und das Omega, der 
ist, der war und der kommt" (1,8). - Nicht, wie zu erwarten wäre: •der sein 
wird"! So hieß es etwa im Orakel des Pausanias über Zeus: •Zeus war, Zeus 
ist, Zeus wird sein!" Im deutlichen Kontrast zur griechischen Vorstellung 
des Göttlichen ist Gott in der jüdisch-christlichen Tradition eine Macht, die 
nicht bloß immer schon da war, immer da ist und immer da sein wird, ewig 
in sich ruhend und in sich kreisend; nein, er wird erfahren als eine mächtige 
Wirklichkeit, die noch •im Kommen" ist; die auf uns zukommt, die also 
selbst - zusammen mit der Schöpfung - eine Zukunft hat (•Reich Gottes" 
genannt), und die darum auch uns Zukunft eröffnet. Es ist die Macht, die 
Schöpfung von innen her immer wieder zu erneuern, das Gebrochene zu hei- 
len, das Gestorbene zu neuem Leben zu erwecken, das Ermüdete und Er- 
starrte wieder in Bewegung zu bringen. Darum ruft das älteste Gebet der 
Christenheit voller Sehnsucht zu diesem Gott und seinem Christus: •Mara- 
natha", •Komm, o Herr! Komm und erneuere die Welt, die Kirche, uns 
selbst!". 

In seinem Heiligen Geist erhört Gott dieses Rufen der Gläubigen; in ihm 
kommt die erneuernde, zukunktseröffnende Macht der Liebe Gottes immer 
von neuem zur Welt; in ihm erneuert Gott unaufhörlich das Angesicht der 
Erde, der Kirche, unseres eigenen Lebens. Aber es gibt in diesem Kommen 
Gottes zur Welt auch ein letztes Ziel: Wenn Christus, das Ebenbild des un- 
sichtbaren Gottes, am Ende der Zeit •in Herrlichkeit" kommt und die Welt 
endgültig erneuert und vollendet. Dieses Ereignis nennen wir im eigentli- 
chen Sinn •Parusie" oder •Wiederkunft" des Herrn. Was ist damit gemeint? 
In drei Schritten möchte ich diese Hoffnung unseres Glaubens erläutern. 

Im ersten Schritt soll es um das Kommen •in Herrlichkeit" gehen. Was 
bedeutet hier •Herrlichkeit"? Es gibt da eine sehr schöne Erzählung aus der 



Medard Kehl 402 

Lebensbeschreibung des hl. Martin von Tours, die sein Biograph Sulpicius 
Severus etwa im Jahr 400 verfaßt hat. Sie erzählt von einer Vision des hl. 
Martin, aber einer anderen als der bekannten in der Nacht nach der Mantel- 
teilung (im tiefsten sind sie sich aber doch sehr ähnlich): 

•Ich darf nicht übergehen, auf welch schlaue Weise der Teufel damals 
Martinus versuchte. Eines Tages stand er vor ihm in der Zelle, während er 
betete. Purpurlicht strahlte er vor sich her und war auch selbst ganz davon 
umflossen; mit diesem erborgten Lichtglanze hoffte er, um so leichter täu- 
schen zu können. Ein Königsmantel umwallte ihn, er trug ein edelsteinfun- 
kelndes, goldenes Diadem auf dem Haupte, seine Schuhe waren golddurch- 
wirkt; gewinnend war seine Miene, freundlich sein Antlitz, so daß man eher 
alles andere als den Teufel in ihm vermuten mußte. Auf den ersten Anblick 
war Martinus höchlichst überrascht; beide schwiegen geraume Zeit. Dann 
begann der Teufel zuerst: .Erkenne, wen du vor dir erblickst. Ich bin Chri- 
stus. Da ich im Begriff bin, auf die Erde herniederzusteigen, wollte ich mich 
dir zuerst offenbaren.' Martinus schwieg und antwortete mit keiner Silbe 
darauf. Da hatte der Teufel die Frechheit, sein frevelhaftes Bekenntnis zu 
wiederholen: Martinus, warum zweifelst du? Glaube doch, da deine Augen 
es ja schauen! Ich bin Christus.' Jetzt ward es Martinus durch eine Geistes- 
offenbarung kund, der Teufel stehe vor ihm, nicht Gott. Daher sprach er: Je- 
sus, unser Herr, hat nicht gesagt, daß er im Purpur und im Glanz einer Krone 
wiederkommen werde. Ich kann nicht glauben, daß Christus anders gekom- 
men wäre als in jener Haltung und äußeren Gestalt, so wie er gelitten, als 
mit den Wundmalen des Kreuzes.' Bei diesen Worten verschwand der Teu- 
fel plötzlich wie Rauch und erfüllte die Zelle mit üblem Geruch. Auf diese 
Weise hinterließ er das untrügliche Anzeichen dafür, daß er wirklich der 
Teufel gewesen." 

•Kommen in Herrlichkeit": Nein, der Herr kommt nicht in solcher Herr- 
lichkeit, wie wir sie uns menschlich oft ausmalen: weder im Glanz einer 
Krone, noch - wie es heute viele apokalyptische Sekten verkünden - mit 
großen himmlischen Heerscharen (im wortwörtlichen Sinn!), mit denen er 
in die endgültige Schlacht gegen die Feinde Gottes zieht und sie alle in ei- 
nem blutigen Sieg niedermacht. Eine schreckliche Vorstellung - so als ob 
die erste Ankunft Jesu in der Krippe von Bethlehem gescheitert sei und 
Christus am Ende der Zeit mit Gewalt, mit Feuer und Schwert das nachho- 
len müßte, was er in der Zeit mit Liebe nicht geschafft habe. Nein! Hinter 
allen Bildern und Vorstellungen der Bibel, die das Kommen des Herrn in den 
damals üblichen, in der Tat oft sehr furchterregenden, aus der jüdischen 
Apokalyptik der letzten vorchristlichen Jahrhunderte stammenden Symbo- 



•Bis Du kommst in Herrlichkeit" 403 

len veranschaulichen, hinter all dem steht eindeutig die bleibend gültige 
Kernaussage, nämlich: Der kommende Herr ist derselbe Jesus Christus wie 
bei seiner ersten Ankunft! Christus wird so erscheinen, wie wir ihn von sei- 
nem ersten Kommen her kennen: Im demütigen, alle retten-wollenden Glanz 
der Güte und Gerechtigkeit Gottes. Der endzeitliche Herr und Richter über 
die Geschichte ist kein anderer als der Menschensohn, also das menschliche 
und menschenfreundliche Antlitz Gottes, das nicht Angst und Schrecken 
verbreiten will (auch nicht bei den Ungläubigen oder Andersgläubigen!), 
das vielmehr Zuversicht und Hoffnung wecken will, um so alle Menschen 
zur Einsicht, zur Erkenntnis der Wahrheit über unsere Welt, schließlich zur 
Umkehr zu bewegen und sie so - wenn sie es wollen - in sein Reich aufzu- 
nehmen. Die endzeitliche Parusie des Herrn überbietet nicht seine erste An- 
kunft an Glanz und Gloria, sondern sie vollendet sie. Das heißt: wir hoffen, 
daß am Ende der Zeit allen Geschöpfen aller Zeiten und Räume (auch der 
längst vergangenen Jahrmillionen) das offenbar wird, was bisher nur im 
Glauben und in der Liebe erkannt werden kann: daß der Menschensohn Je- 
sus Christus, die menschliche Gestalt der Liebe Gottes, das Maß, der Sinn 
und das Ziel der ganzen Schöpfung ist, in dem alles sein Heil und seine Ver- 
söhnung finden kann. Wenn er sich so in seiner tiefsten Wahrheit ganz un- 
verborgen allen Menschen offenbart, können endlich auch alle ungelösten 
und quälenden Fragen nach dem •Warum" und •Wozu" ihre Antwort finden. 
Das ist der eigentliche Sinn unserer Hoffnung auf das Kommen des Herrn 
•in Herrlichkeit". 

Im zweiten Schritt unserer Adventsmeditation möchte ich auf die schwie- 
rige Frage eingehen: Wie kann das geschehen? Wie kann Jesus Christus al- 
len Geschöpfen zugleich am Ende der Tage als Sinn und Ziel der Geschichte 
offenbar werden? Kann das hier auf unserer Erde geschehen? Wird Christus 
dann vielleicht leibhaftig sichtbar auf einer Wolke des Himmels auf diese 
Erde herabkommen, um sich so allen zu diesem Zeitpunkt noch Lebenden 
und den von den Toten wieder Auferweckten und auf die Erde Zurückge- 
kehrten zu offenbaren? Nun, diese im AT und NT gebräuchliche Vorstellung 
stammt aus dem antiken Weltbild, wo der Raum des Göttlichen geogra- 
phisch lokalisiert war: nämlich in den himmlischen Sphären oberhalb der 
Erde. Wenn Gott sich also auf der Erde offenbaren wollte, mußten er oder 
seine Gesandten vom Himmel her auf die Erde herabsteigen. Es scheint, daß 
diese Vorstellung ganz eng mit dem antiken Weltbild verknüpft ist; und ge- 
nauso wenig, wie dieses Weltbild für uns heute noch gültig ist, so wenig 
müssen wir auch an dieser bildhaften Vorstellung der Wiederkunft des Herrn 
festhalten. Wir können fest und gewiß an die Parusie des Herrn glauben, 
ohne sie unbedingt mit dieser Vorstellung verknüpfen zu müssen. Wer es 
dennoch möchte, soll es ruhig tun; es sei jedem unbenommen; aber er soll 



Medard Kehl 404 

sie nicht allen anderen, gleichsam als Zeichen •wahrer Gläubigkeit" auf- 
zwingen. 

Warum ist diese Vorstellung vom Kommen des Herrn nicht unbedingt not- 
wendig für den Glauben? Man muß bedenken: Die Parusie ist wie die Schöp- 
fung ein einzigartiges Geschehen - jenseits von Raum und Zeit; beides, 
Schöpfung wie Parusie, können wir nicht mit unseren normalen irdischen 
Sinnen, die ja an Raum und Zeit gebunden sind, wahrnehmen oder uns an- 
gemessen vorstellen. Für beides sind darum die biblischen Bilder und Vor- 
stellungen, gerade soweit sie ein vergangenes Weltbild widerspiegeln, nicht 
mehr unbedingt verpflichtend für uns. Aber warum sind Schöpfung und 
Parusie des Herrn so einzigartig und letztlich unvorstellbar? 

Nun, Schöpfung besagt, daß der Ursprung der Welt, der Ursprung von 
Raum und Zeit im unsichtbaren Willen Gottes liegt - vor aller Zeit. Etwas 
ganz anderes ist der zeitliche Anfang der Welt, dem wir uns durchaus mit na- 
turwissenschaftlichen Hypothesen nähern können (z. B. mit der Hypothese 
vom •Urknall"). Aber wie die Welt aus dem Schöpfungswillen Gottes •ent- 
sprungen" ist, wie es zu dem Anfang von Raum und Zeit überhaupt gekom- 
men ist, darüber können wir nur in vielen verschiedenen Bildern (wie es die 
Bibel ja auch tut), aber nicht in eindeutigen Begriffen sprechen. 

Genauso ist es mit dem anderen Pol von Raum und Zeit, mit der Parusie 
Christi: In ihr werden Welt, Raum und Zeit, so hoffen wir, vollendet, d. h. in 
das ewige Leben Gottes zurückgenommen und (im dreifachen Sinn) •auf- 
gehoben". Diese Vollendung der Welt ist aber wiederum etwas ganz anderes 
als ihr mögliches Ende; das Ende unserer Erde kann durch kosmische Kata- 
strophen oder durch menschliche Schuld (was wir mit allen Kräften verhin- 
dern müssen!) herbeigeführt werden. Dieses mögliche Ende können die zu 
diesem Zeitpunkt auf der Erde lebenden Menschen durchaus mit ihren Sin- 
nen wahrnehmen, aber nicht die Vollendung der ganzen Schöpfung. Anfang 
und Ende unserer Welt sind die wahrnehmbare Außenseite der ganzen Ge- 
schichte der Schöpfung; ihr Ursprung und ihre Vollendung bei Gott dagegen 
die unseren irdischen Sinnen verborgene Innenseite. Darum können wir die 
Parusie des Herrn, die ja mit der Vollendung der Schöpfung identisch ist, 
auch nur mit völlig verwandelten, eben vollendeten Augen wahrnehmen; 
d. h. mit Augen, die durch das Ende, durch den Tod hindurchgegangen sind 
und die so in Gottes Licht sein endgültig erneuerndes, vollendendes Kom- 
men zur Welt wahrnehmen können. Anders wohl nicht. 

Mit dem Stichwort •Tod" ist nun auch bereits der dritte und letzte Schritt 
unserer Meditation angeklungen: der Tod als Ort der Parusie des Herrn für 
jeden persönlich. Parusie meint nicht bloß ein kosmisches Geschehen in 
weiter, letztlich für uns uninteressanter Ferne. Nein, im Tod erfährt jeder 
ganz existentiell, was Ende und was Vollendung bedeutet, wo seine person- 



•Bis Du kommst in Herrlichkeit" 4°5 

liehe Welt (oft unter großen Schmerzen und Qualen) untergeht; wo sie aber 
zugleich auch - wie wir hoffen - auf der Innenseite des Todes von Gott auf- 
gehoben und gerettet wird. In unserem Glauben hoffen wir, daß zu jedem 
Menschen, der stirbt, Christus in diesem Augenblick •wiederkommt". Karl 
Rahner hat die schöne Formulierung geprägt: Jesus Christus kommt wieder, 
•insofern alle bei ihm ankommen". Wenn einmal alle Menschen ihren Tod 
gestorben und so bei Christus angekommen sind, ist er wirklich zu allen 
•wiedergekommen"; dann ist der •Jüngste Tag" erreicht. Wann und wie das 
konkret geschehen wird (also gleichsam von der Außenseite unserer irdi- 
schen Erfahrung her betrachtet), wissen wir nicht. Das brauchen wir auch 
nicht zu wissen. Wir sollen wachsam sein; das ist das einzige, was uns die 
Hl. Schrift empfiehlt: Wachsam dem persönlichen und dem kosmischen 
Kommen des Herrn gegenüber. Es ist nicht Sache des Glaubens, darüber 
Auskunft zu geben, wann das Ende der Zeit kommt und wie dann die sicht- 
bare Gestalt des Kosmos und der Erde vergeht. Darum warnt die Hl. Schrift 
auch immer wieder vor einem krampfhaft-fixierten Starren auf mögliche 
Vorzeichen dieses Endes; es macht vom Glauben her keinen Sinn und führt 
nur in die Irre. 

Ich möchte diese Adventsmeditation beschließen mit einem Gebet von 
Teilhard de Chardin, dem großen Theologen und Naturwissenschaftler zu- 
gleich, in dem er auf sehr eindrucksvolle Weise seine persönliche Hoffnung 
auf die Parusie des Herrn ausspricht: 

•Laß mich, wenn meine Stunde gekommen ist, Dich unter der Gestalt je- 
der fremden oder feindlichen Macht wiedererkennen, die mich zerstören 
oder verdrängen will. Wenn sich an meinem Körper oder an meinem Geist 
die Abnutzung des Alters zu zeigen beginnt; wenn das Übel, das mindert 
oder wegrafft, mich von außen überfällt oder in mir entsteht; in dem 
schmerzlichen Augenblick, wo es mir plötzlich zum Bewußtsein kommt, daß 
ich krank bin und alt werde; besonders in jenem letzten Augenblick, wo ich 
fühle, daß ich mir selbst entfliehe, ganz ohnmächtig in den Händen der 
großen unbekannten Mächte, die mich gebildet haben; in all diesen düste- 
ren Stunden laß mich, Herr, verstehen, daß Du es bist, der - sofern mein 
Glaube groß genug ist - unter Schmerzen die Fasern meines Seins zur Seite 
schiebt, um bis zum Mark meines Wesens einzudringen und mich in Dich hin- 
einzuziehen. " 

Gebe Gott uns allen immer von neuem dieses starke Vertrauen auf sein 
rettendes Kommen, jetzt und an unserem •Jüngsten Tage"!* 

Adventspredigt im Mainzer Dom am 7. 12. 1997 




