.,Bis Du kommst in Herrlichkeit®

Medard Kehl, Frankfurt

Es gibt so etwas wie ,,Schliisselworte®, die uns den Sinn des Advents gut
aufschlieBen konnen; z. B. Worte wie Tiir, Warten, Weg, Umkehr, Wiiste, die
zu bliihen beginnt usw. In dieser adventlichen Betrachtung soll das Wort
_kommen* im Vordergrund stehen: ,,Gott bzw. Christus kommt*. Es steckt
bereits im Wort ,,Advent*: Ankunft, Ankommen des Herrn. Das griechische
Wort fiir Advent lautet ,Parusia“, was im Deutschen meist mit ,Wieder-
kunft“ iibersetzt wird. Ja, es lohnt sich, iiber dieses Wort nachzusinnen, denn
das ,,Kommen* gehort zur Selbstdefinition des jiidisch-christlichen Gottes,
sowohl im AT wie im NT. Ganz markant heift es z. B. in der Offenbarung
des Johannes mehrfach: ,,Gott spricht: Ich bin das Alpha und das Omega, der
ist, der war und der kommz* (1,8). — Nicht, wie zu erwarten ware: ,.der sein
wird“! So hieB es etwa im Orakel des Pausanias iiber Zeus: ,,Zeus war, Zeus
ist, Zeus wird sein!“ Im deutlichen Kontrast zur griechischen Vorstellung
des Gottlichen ist Gott in der jiidisch-christlichen Tradition eine Macht, die
nicht bloB immer schon da war, immer da ist und immer da sein wird, ewig
in sich ruhend und in sich kreisend; nein, er wird erfahren als eine méchtige
Wirklichkeit, die noch ,,im Kommen* ist; die auf uns zukommt, die also
selbst — zusammen mit der Schopfung — eine Zukunft hat (,,Reich Gottes®
genannt), und die darum auch uns Zukunft erdffnet. Es ist die Macht, die
Schépfung von innen her immer wieder zu erneuern, das Gebrochene zu hei-
len, das Gestorbene zu neuem Leben zu erwecken, das Ermiidete und Er-
starrte wieder in Bewegung zu bringen. Darum ruft das ilteste Gebet der
Christenheit voller Sehnsucht zu diesem Gott und seinem Christus: ,,Mara-
natha®, ,,Komm, o Herr! Komm und erneuere die Welt, die Kirche, uns
selbst!®.

In seinem Heiligen Geist erhort Gott dieses Rufen der Glaubigen; in ihm
kommt die erueuernde, zukunktseroffnende Macht der Liebe Gottes immer
von neuem zur Welt; in ihm erneuert Gott unaufhérlich das Angesicht der
Erde, der Kirche, unseres eigenen Lebens. Aber es gibt in diesem Kommen
Gottes zur Welt auch ein letztes Ziel: Wenn Christus, das Ebenbild des un-
sichtbaren Gottes, am Ende der Zeit ,.in Herrlichkeit* kommt und die Welt
endgiiltig erneuert und vollendet. Dieses Ereignis nennen wir im eigentli-
chen Sinn ,,Parusie* oder ,,Wiederkunft* des Herrn. Was ist damit gemeint?
In drei Schritten mochte ich diese Hoffnung unseres Glaubens erldutern.

Im ersten Schritt soll es um das Kommen ,,in Herrlichkeit* gehen. Was
bedeutet hier ,,Herrlichkeit“? Es gibt da eine sehr schone Erzidhlung aus der



Medard Kehl 402

Lebensbeschreibung des hl. Martin von Tours, die sein Biograph Sulpicius
Severus etwa im Jahr 400 verfaBt hat. Sie erzihlt von einer Vision des hl.
Martin, aber einer anderen als der bekannten in der Nacht nach der Mantel-
teilung (im tiefsten sind sie sich aber doch sehr #hnlich):

»Ich darf nicht iibergehen, auf welch schlaue Weise der Teufel damals
Martinus versuchte. Eines Tages stand er vor ihm in der Zelle, wiihrend er
betete. Purpurlicht strahlte er vor sich her und war auch selbst ganz davon
umflossen; mit diesem erborgten Lichtglanze hoffte er, um so leichter tiu-
schen zu konnen. Ein Konigsmantel umwallte ihn, er trug ein edelsteinfun-
kelndes, goldenes Diadem auf dem Haupte, seine Schuhe waren golddurch-
wirkt; gewinnend war seine Miene, freundlich sein Antlitz, so daf} man eher
alles andere als den Teufel in ihm vermuten mufite. Auf den ersten Anblick
war Martinus hochlichst iiberrascht; beide schwiegen geraume Zeit. Dann
begann der Teufel zuerst: ,Erkenne, wen du vor dir erblickst. Ich bin Chri-
stus. Da ich im Begriff bin, auf die Erde herniederzusteigen, wollte ich mich
dir zuerst offenbaren.‘ Martinus schwieg und antwortete mit keiner Silbe
darauf. Da hatte der Teufel die Frechheit, sein frevelhaftes Bekenntnis zu
wiederholen: ,Martinus, warum zweifelst du? Glaube doch, da deine Augen
es ja schauen! Ich bin Christus. Jetzt ward es Martinus durch eine Geistes-
offenbarung kund, der Teufel stehe vor ihm, nicht Gott. Daher sprach er: ,Je-
sus, unser Herr, hat nicht gesagt, daf$ er im Purpur und im Glanz einer Krone
wiederkommen werde. Ich kann nicht glauben, daf3 Christus anders gekom-
men wire als in jener Haltung und duferen Gestalt, so wie er gelitten, als
mit den Wundmalen des Kreuzes.‘ Bei diesen Worten verschwand der Teu-
fel plotzlich wie Rauch und erfiillte die Zelle mit iiblem Geruch. Auf diese
Weise hinterlief3 er das untriigliche Anzeichen dafiir, daf er wirklich der
Teufel gewesen.

»-Kommen in Herrlichkeit“: Nein, der Herr kommt nicht in solcher Herr-
lichkeit, wie wir sie uns menschlich oft ausmalen: weder im Glanz einer
Krone, noch — wie es heute viele apokalyptische Sekten verkiinden — mit
groBen himmlischen Heerscharen (im wortwortlichen Sinn!), mit denen er
in die endgiiltige Schlacht gegen die Feinde Gottes zieht und sie alle in ei-
nem blutigen Sieg niedermacht. Eine schreckliche Vorstellung — so als ob
die erste Ankunft Jesu in der Krippe von Bethlehem gescheitert sei und
Christus am Ende der Zeit mit Gewalt, mit Feuer und Schwert das nachho-
len miiBte, was er in der Zeit mir Liebe nicht geschafft habe. Nein! Hinter
allen Bildern und Vorstellungen der Bibel, die das Kommen des Herrn in den
damals iiblichen, in der Tat oft sehr furchterregenden, aus der jiidischen
Apokalyptik der letzten vorchristlichen Jahrhunderte stammenden Symbo-



., Bis Du kommst in Herrlichkeit“ 403

len veranschaulichen, hinter all dem steht eindeutig die bleibend giiltige
Kernaussage, nimlich: Der kommende Herr ist derselbe Jesus Christus wie
bei seiner ersten Ankunft! Christus wird so erscheinen, wie wir ihn von sei-
nem ersten Kommen her kennen: Im demiitigen, alle retten-wollenden Glanz
der Giite und Gerechtigkeit Gottes. Der endzeitliche Herr und Richter iiber
die Geschichte ist kein anderer als der Menschensohn, also das menschliche
und menschenfreundliche Antlitz Gottes, das nicht Angst und Schrecken
verbreiten will (auch nicht bei den Ungliubigen oder Andersgldubigen!),
das vielmehr Zuversicht und Hoffnung wecken will, um so alle Menschen
zur Einsicht, zur Erkenntnis der Wahrheit iiber unsere Welt, schlieBlich zur
Umkehr zu bewegen und sie so — wenn sie es wollen — in sein Reich aufzu-
nehmen. Die endzeitliche Parusie des Herrn iiberbietet nicht seine erste An-
kunft an Glanz und Gloria, sondern sie vollendet sie. Das heifit: wir hoffen,
daB am Ende der Zeit allen Geschopfen aller Zeiten und Rdume (auch der
lingst vergangenen Jahrmillionen) das offenbar wird, was bisher nur im
Glauben und in der Liebe erkannt werden kann: dal der Menschensohn Je-
sus Christus, die menschliche Gestalt der Liebe Gottes, das MaB, der Sinn
und das Ziel der ganzen Schopfung ist, in dem alles sein Heil und seine Ver-
sohnung finden kann. Wenn er sich so in seiner tiefsten Wahrheit ganz un-
verborgen allen Menschen offenbart, konnen endlich auch alle ungeldsten
und quilenden Fragen nach dem ,,Warum* und ,,Wozu* ihre Antwort finden.
Das ist der eigentliche Sinn unserer Hoffnung auf das Kommen des Herrn
,.in Herrlichkeit®.

Im zweiten Schritt unserer Adventsmeditation mochte ich auf die schwie-
rige Frage eingehen: Wie kann das geschehen? Wie kann Jesus Christus al-
len Geschopfen zugleich am Ende der Tage als Sinn und Ziel der Geschichte
offenbar werden? Kann das hier auf unserer Erde geschehen? Wird Christus
dann vielleicht leibhaftig sichtbar auf einer Wolke des Himmels auf diese
Erde herabkommen, um sich so allen zu diesem Zeitpunkt noch Lebenden
und den von den Toten wieder Auferweckten und auf die Erde Zuriickge-
kehrten zu offenbaren? Nun, diese im AT und NT gebrauchliche Vorstellung
stammt aus dem antiken Weltbild, wo der Raum des Gottlichen geogra-
phisch lokalisiert war: nimlich in den himmlischen Sphéren oberhalb der
Frde. Wenn Gott sich also auf der Erde offenbaren wollte, mufiten er oder
seine Gesandten vom Himmel her auf die Erde herabsteigen. Es scheint, dafl
diese Vorstellung ganz eng mit dem antiken Weltbild verkniipft ist; und ge-
nauso wenig, wie dieses Weltbild fiir uns heute noch giiltig ist, so wenig
miissen wir auch an dieser bildhaften Vorstellung der Wiederkunft des Herrn
festhalten. Wir konnen fest und gewi an die Parusie des Herrn glauben,
ohne sie unbedingt mit dieser Vorstellung verkniipfen zu miissen. Wer es
dennoch mdochte, soll es ruhig tun; es sei jedem unbenommen; aber er soll



Medard Kehl 404

sie nicht allen anderen, gleichsam als Zeichen ,,wahrer Gléaubigkeit* auf-
zwingen.

Warum ist diese Vorstellung vom Kommen des Herrn nicht unbedingt not-
wendig fiir den Glauben? Man muf} bedenken: Die Parusie ist wie die Schdp-
fung ein einzigartiges Geschehen — jenseits von Raum und Zeit; beides,
Schopfung wie Parusie, konnen wir nicht mit unseren normalen irdischen
Sinnen, die ja an Raum und Zeit gebunden sind, wahrnehmen oder uns an-
gemessen vorstellen. Fiir beides sind darum die biblischen Bilder und Vor-
stellungen, gerade soweit sie ein vergangenes Weltbild widerspiegeln, nicht
mehr unbedingt verpflichtend fiir uns. Aber warum sind Schépfung und
Parusie des Herrn so einzigartig und letztlich unvorstellbar?

Nun, Schopfung besagt, daB der Ursprung der Welt, der Ursprung von
Raum und Zeit im unsichtbaren Willen Gottes liegt — vor aller Zeit. Etwas
ganz anderes ist der zeitliche Anfang der Welt, dem wir uns durchaus mit na-
turwissenschaftlichen Hypothesen nihern kénnen (z. B. mit der Hypothese
vom ,,Urknall*). Aber wie die Welt aus dem Schopfungswillen Gottes ,,ent-
sprungen* ist, wie es zu dem Anfang von Raum und Zeit {iberhaupt gekom-
men ist, dariiber kénnen wir nur in vielen verschiedenen Bildern (wie es die
Bibel ja auch tut), aber nicht in eindeutigen Begriffen sprechen.

Genauso ist es mit dem anderen Pol von Raum und Zeit, mit der Parusie
Christi: In ihr werden Welt, Raum und Zeit, so hoffen wir, vollendet, d. h. in
das ewige Leben Gottes zuriickgenommen und (im dreifachen Sinn) ,,auf-
gehoben®. Diese Vollendung der Welt ist aber wiederum etwas ganz anderes
als ihr mogliches Ende; das Ende unserer Erde kann durch kosmische Kata-
strophen oder durch menschliche Schuld (was wir mit allen Kriften verhin-
dern miissen!) herbeigefiihrt werden. Dieses mogliche Ende konnen die zu
diesem Zeitpunkt auf der Erde lebenden Menschen durchaus mit ihren Sin-
nen wahrnehmen, aber nicht die Vollendung der ganzen Schépfung. Anfang
und Ende unserer Welt sind die wahrnehmbare AuBenseite der ganzen Ge-
schichte der Schopfung; ihr Ursprung und ihre Vollendung bei Gott dagegen
die unseren irdischen Sinnen verborgene Innenseite. Darum konnen wir die
Parusie des Herrn, die ja mit der Vollendung der Schopfung identisch ist,
auch nur mit vollig verwandelten, eben vollendeten Augen wahrnehmen;
d. h. mit Augen, die durch das Ende, durch den Tod hindurchgegangen sind
und die so in Gottes Licht sein endgiiltig erneuerndes, vollendendes Kom-
men zur Welt wahrnehmen konnen. Anders wohl nicht.

Mit dem Stichwort ,, Tod* ist nun auch bereits der dritte und letzte Schrirt
unserer Meditation angeklungen: der Tod als Ort der Parusie des Herrn fiir
Jjeden personlich. Parusie meint nicht bloB ein kosmisches Geschehen in
weiter, letztlich fiir uns uninteressanter Ferne. Nein, im Tod erfihrt jeder
ganz existentiell, was Ende und was Vollendung bedeutet, wo seine person-



., Bis Du kommst in Herrlichkeit 405

liche Welt (oft unter groBen Schmerzen und Qualen) untergeht; wo sie aber
zugleich auch — wie wir hoffen — auf der Innenseite des Todes von Gott auf-
gehoben und gerettet wird. In unserem Glauben hoffen wir, daB zu jedem
Menschen, der stirbt, Christus in diesem Augenblick ,.wiederkommt*‘. Karl
Rahner hat die schone Formulierung geprigt: Jesus Christus kommt wieder,
_insofern alle bei ihm ankommen*. Wenn einmal alle Menschen ihren Tod
gestorben und so bei Christus angekommen sind, ist er wirklich zu allen
,wiedergekommen*; dann ist der ,Jiingste Tag" erreicht. Wann und wie das
konkret geschehen wird (also gleichsam von der Aufenseite unserer irdi-
schen Erfahrung her betrachtet), wissen wir nicht. Das brauchen wir auch
nicht zu wissen. Wir sollen wachsam sein; das ist das einzige, was uns die
HI. Schrift empfiehlt: Wachsam dem persénlichen und dem kosmischen
Kommen des Herrn gegeniiber. Es ist nicht Sache des Glaubens, dariiber
Auskunft zu geben, wann das Ende der Zeit kommt und wie dann die sicht-
bare Gestalt des Kosmos und der Erde vergeht. Darum warnt die Hl. Schrift
auch immer wieder vor einem krampfhaft-fixierten Starren auf mogliche
Vorzeichen dieses Endes; es macht vom Glauben her keinen Sinn und fiihrt
nur in die Irre.

Ich mochte diese Adventsmeditation beschlieBen mit einem Gebet von
Teilhard de Chardin, dem groBen Theologen und Naturwissenschaftler zu-
gleich, in dem er auf sehr eindrucksvolle Weise seine personliche Hoffnung
auf die Parusie des Herrn ausspricht:

, LaP mich, wenn meine Stunde gekommen ist, Dich unter der Gestalt je-
der fremden oder feindlichen Macht wiedererkennen, die mich zerstoren
oder verdringen will. Wenn sich an meinem Korper oder an meinem Geist
die Abnutzung des Alters zu zeigen beginnt; wenn das Ubel, das mindert
oder wegrafft, mich von auflen iiberfillt oder in mir entsteht; in dem
schmerzlichen Augenblick, wo es mir plotzlich zum Bewuftsein kommt, dafs
ich krank bin und alt werde; besonders in jenem letzten Augenblick, wo ich
fiihle, daf3 ich mir selbst entfliche, ganz ohnmdchtig in den Hdanden der
grofien unbekannten Miichte, die mich gebildet haben; in all diesen diiste-
ren Stunden laff mich, Herr, verstehen, daf Du es bist, der — sofern mein
Glaube grof genug ist — unter Schmerzen die Fasern meines Seins zur Seite
schiebt, um bis zum Mark meines Wesens einzudringen und mich in Dich hin-
einzuziehen. “

Gebe Gott uns allen immer von neuem dieses starke Vertrauen auf sein
rettendes Kommen, jetzt und an unserem ,,Jiingsten Tage*!*

* Adventspredigt im Mainzer Dom am 7. 12. 1997





