
•Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt 
und stirbt, bleibt es allein" 

Gedanken zum christlichen Verständnis von Tod und ewigem Leben 

Jacob Kremer, Wien 

Ein Hund 
der stirbt wie ein Hund 
und der weiß 
daß er stirbt wie ein Hund 
und der sagen kann 
daß er weiß 
daß er stirbt wie ein Hund 
ist ein Mensch 

Dieses mit •Definition" überschriebene •Warngedicht" von Erich Fried sieht 
menschliches Sterben in engster Verbindung mit dem Verenden eines Hun- 
des. Davon unterscheidet es sich nur dadurch, daß der Mensch um seinen 
Tod weiß und dieses Wissen äußern kann. Das erweisen auch älteste ar- 
chäologische Funde, die von sorgfältiger Bestattung Kunde geben. Solche 
Funde belegen darüber hinaus die alte Menschheitsüberzeugung, daß der 
Tod nicht das radikale Ende menschlichen Lebens bedeutet, wie das der 
Dichter Erich Fried vielleicht annimmt. Die Hoffnung auf ein Leben über 
den Tod hinaus ist fast allen Religionen gemeinsam, wenn sie diese auch auf 
unterschiedliche Weise näher zu bestimmen suchen. Als Beispiel dafür kann 
die vor allem von Piaton vertretene Lehre gelten, wonach im Tod die imma- 
terielle und als solche unsterbliche Seele aus dem Gefängnis des materiel- 
len, sterblichen Leibes befreit wird. 

Für Christen bekommt die menschliche Hoffnung ihr besonderes Gepräge 
durch den im Alten Bund fest verankerten Glauben an Gott (JHWH), den 
Herrn über Leben und Tod, sowie vor allem durch den Glauben an die Über- 
windung der Todesmacht durch Jesus Christus. Dieser hat als wahrer Sohn 
Gottes und als wahrer Mensch selbst die Bitterkeit menschlichen Sterbens 
erlitten, wie die Überlieferung von seiner Todesangst in Getsemani (Mk 
14,32-42) und seinem Schrei am Kreuz •Mein Gott, mein Gott, warum hast 
du mich verlassen?" (Mk 15,34) festhält. Vorausgesetzt ist dabei die Über- 
zeugung der biblischen Verfasser, daß der Tod engstens mit der Verstrickung 
aller Menschen in die Sünde verknüpft ist, so daß der leibliche Tod sozusa- 
gen als Symptom für ein diese Welt überschreitendes Todesgeschick gewer- 



• Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein " 407 

tet werden kann. Jesus selbst hat aber kurz vor seinem Tod die Erwartung 
ausgesprochen, wieder mit den Seinen und den bei Gott weilenden Toten 
vereint zu werden: •Ich werde vom Gewächs des Weinstocks nicht mehr 
trinken, bis ich es neu trinken werde in dem Königreich Gottes" (Mk 
14,25par). Durch die österlichen Erfahrungen der Frauen und der Apostel 
wurde der Glaube an seine Errettung aus dem Tod und die uns dadurch ge- 
schenkte Hoffnung zum zentralen Glaubensartikel aller Christen. 

Zu den Worten Jesu über das mit unserem Verstand niemals zu lösende 
Rätsel des Sterbens gehört auch der aus der Erfahrung eines Bauern ge- 
nommene Spruch: •Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde gesenkt wird 
und stirbt, bleibt es allein, wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht" (Joh 
12,24). Das kleine Korn bleibt für sich •allein" und •unfruchtbar", wenn es 
nicht in die Erde gesät wird, zerfällt und gleichsam •stirbt". Hingegen ver- 
mag es als ein in die Erde gesenktes und dort •verwesendes" Korn reiche 
Frucht zu tragen: den Halm und die Ähren. Ähnlich dient es auch uns nur 
dann als Nahrung, wenn es gemahlen, zerkaut und seiner bisherigen Exi- 
stenzweise beraubt wird. 

Der Evangelist Johannes hat diesen alten Spruch, wie der Kontext lehrt, 
zunächst auf Jesu eigenen Tod und dessen Überwindung bezogen. Jesu Ster- 
ben am Kreuz bedeutete demnach nicht, wie es äußerlich scheinen konnte, 
das Scheitern seines Lebenswerkes, der angekündigten Gottesherrschaft. 
Durch seinen Kreuzestod wurde er vielmehr zum Quell des Lebens für alle 
Menschen, und er verwirklichte Gottes Herrschaft über jede Macht, die Le- 
ben mindert und vernichtet. In abgewandelter Weise können wir deshalb die- 
sen Spruch vom Weizenkorn auch auf unser Sterben beziehen; durch den 
Tod gelangt nämlich unser persönliches Leben erst zu seiner Vollendung, 
trägt das, was wir auf Erden gesät haben, reiche Frucht, nicht bloß für ein 
kurzes Erdendasein, sondern für ein ewiges Leben in Fülle. In dieser Über- 
zeugung kann die Offenbarung des Johannes sagen: •Selig die Toten, die im 
Herrn sterben..., sie sollen ausruhen von ihren Mühen; denn ihre Werke fol- 
gen ihnen nach" (Offb 14,13). Sie sind also selig zu preisen und nicht etwa 
zu bedauern; ihre Anstrengungen waren nicht umsonst, im Sterben haben sie 
aufgrund ihrer Verbundenheit mit Christus (•im Herrn") gleichsam die Ernte 
ihres Lebens eingebracht. 

Der Apostel Paulus greift das Bild vom Weizenkorn bei seiner Verteidi- 
gung der leiblichen Auferstehung der Toten auf. Den damaligen Zweiflern 
in Korinth legt er die doppelte Frage in den Mund: •Wie werden Tote auf- 
erstehen? Mit welchem Leib kommen sie? (1 Kor 15,35). Solchen Einwän- 
den gegenüber verweist er auf den Unterschied zwischen der Gestalt eines 
Weizenkorns, das gesät wird, und der Gestalt des daraus hervorsprossenden 
Halmes mit den Ähren: •Was du säst, ist nicht der Leib, der auferstehen soll, 



Jacob Kremer 408 

sondern nur ein nacktes Korn, z.B. ein Weizenkorn oder ein anderes. Gott 
gibt ihm einen Leib, wie er will, einem jeden Samen einen eignen Leib" (1 
Kor 15,37f)- Der Unterschied zwischen der Gestalt bzw. dem •Leib" eines 
in die Erde gesenkten Korns und dem Halm mit vielen Ähren ist ein Bild, 
das uns hilft, den Unterschied zwischen dem ins Grab gelegten Leichnam 
und dem aus dem Tod befreiten Menschen wahrzunehmen. Der Apostel faßt 
dann seine Argumentation kurz zusammen mit den kunstvoll gegenüberge- 
stellten Sätzen: •Gesät wird in Vergänglichkeit, auferweckt in Unvergäng- 
lichkeit; gesät wird in Armseligkeit, auferweckt in Herrlichkeit; gesät wird 
in Schwachheit, auferweckt in Kraft (über den Tod); gesät wird ein irdischer 
Leib, auferweckt ein geistlicher (überirdischer) Leib" (1 Kor 15,42-44). 

Der Unterschied zwischen dem ins Grab gelegten vergänglichen, armseli- 
gen und irdischen Leib einerseits sowie dem unvergänglichen, herrlichen, 
starken und überirdischen Leib andererseits wurde in den vergangenen Jahr- 
hunderten unter dem Einfluß der Philosophie Piatons und vieler davon fas- 
zinierter Theologen oft auf den Unterschied zwischen dem materiellen, 
sterblichen Leib und der immateriellen, unsterblichen Seele bezogen. Den 
Tod interpretierte man als Trennung der unsterblichen Seele vom sterbli- 
chen Leib; erst am Jüngsten Tag würden beide wieder miteinander vereint. 
Mit Recht wird diese noch in manchen Kreisen beliebte theologische Er- 
klärung von Bibelwissenschaftlern und vielen Dogmatikern heute abgelehnt, 
da sie nur schwer mit den Aussagen der Bibel zu vereinbaren ist. Anders als 
die griechische Philosophie kennt die Bibel nämlich kaum die Unterschei- 
dung zwischen Leib und Seele. Vor allem ist nach der Bibel eine Seele nicht 
unsterblich, weil sie immateriell ist; Unsterblichkeit ist vielmehr ein Ge- 
schenk Gottes. Schließlich steht nirgendwo in der Bibel, daß am jüngsten 
Tag die Leiber der Verstorbenen wieder mit ihren Seelen vereint werden. 
Nach dem Verständnis der Bibel bilden Leib und Seele vielmehr eine Ein- 
heit und nicht etwa zwei Teile des Menschen, die für sich existieren kön- 
nen. 

Demnach trifft der Tod den ganzen Menschen mit Leib und Seele. Als sol- 
cher gelangt er nach den Worten des Alten Testaments bei seinem Sterben 
in die Scheol (Unterwelt), wie es auch von Jesus im Glaubensbekenntnis 
heißt: •abgestiegen in das Reich des Todes". Und als solcher wird er durch 
die Macht des auferstandenen Herrn aus dem Bereich des Todes errettet zu 
einem ewigen Leben, bildhaft ausgedrückt: von den Toten auferweckt. Dies 
geschieht anfanghaft schon in der Taufe, die in jüngeren Schriften des Neuen 
Testaments •Auferstehung" genannt werden kann (vgl. Kol 2,12; 3,1); end- 
gültig erfolgt dies in der Teilhabe am Leben des auferstandenen Herrn in der 
Stunde des Todes (vgl. Phil 1,23; 2 Kor 5,1; Lk 23,43); vollendet wird die- 
ses neue Leben durch die Erfahrung der Gemeinschaft mit allen Verstorbe- 



• Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein " 409 

nen, wie sie nach damaligen Vorstellungen in unterschiedlichen apokalyp- 
tischen Szenarien einer Auferstehung der Toten bei der Parusie ausgemalt 
wird (vgl. 1 Thess 4,16; 1 Kor 15,51f; 15,23-28). Für den einzelnen bricht 
dieser •Jüngste Tag" aber schon mit der Christusbegegnung in seiner To- 
desstunde an, unbeschadet seiner Hinordnung auf das Ende der Welt. 

Diese Errettung aus dem Bereich des Todes kann zu Recht als Auferste- 
hung des Leibes bezeichnet werden, wenn man die Bildhaftigkeit dieser 
Aussage beachtet; die Errettung betrifft nämlich den ganzen Menschen in 
seiner leiblichen Existenz, durch die er eine ansprechbare Person ist und wie 
Jesus, seine Mutter und die Heiligen von uns angeredet werden kann. Die- 
ser •Leib" ist nicht einfach identisch mit dem im Grab der Verwesung preis- 
gegebenen Leichnam, so wie mein irdischer •Leib", durch den ich diese 
konkrete Person bin, nicht voll identisch ist mit dem im Lauf des Lebens 
sich ständig erneuernden und verändernden Körper. Wir dürfen als Christen 
hoffen, daß jeder Tote schon unmittelbar nach seinem Sterben •leiblich" 
(d. h. personal) Anteil an der Herrlichkeit des auferstanden Herrn erhält, wie 
dies Paulus für sich erhoffte (Phil 1,23; vgl. 1 Thess 4,17). 

Ermutigt durch den Spruch über das Weizenkorn, mit dem Jesus nach den 
Worten des vierten Evangelisten die Überwindung des bitteren Todes aus- 
gesprochen hat, außerdem belehrt durch die Worte des Apostels Paulus über 
das Geheimnis unserer leiblichen Auferstehung im Bild des Weizenkorns, 
brauchen wir Christen angesichts des Todes nicht der Traurigkeit zu verfal- 
len •wie die übrigen, die keine Hoffnung haben" (1 Thess 4,13). Wir dürfen 
vielmehr hoffen, daß die Verstorbenen in einer Existenzweise leben, die un- 
ser menschliches Verstehen übersteigt und nach den Worten der Bibel mit 
•Herrlichkeit" zu bezeichnen ist (Rom 5,2; 8,18 u.ö.). Diese wird ihnen 
nicht aufgrund einer immateriellen •Seele" zuteil, sondern dank des Erbar- 
mens Gottes und der Überwindung der Todesmacht durch Jesu Kreuz und 
Auferstehen. 

Wenn wir als Christen nach alter kirchlicher Tradition für unsere Toten 
beten, tun wir das, um auf diese Weise unsere Verbundenheit mit ihnen aus- 
zudrücken und ihnen eine Läuterung für die Todesstunde zu erflehen, durch 
die sie als schwache und in Sünde verstrickte Menschen dazu befähigt wer- 
den, die unermeßliche Herrlichkeit Gottes zu erfassen und dank des Erbar- 
mens Gottes daran Anteil zu erhalten. Hauptinhalt unseres Betens für die 
Verstorbenen muß aber der Dank an Gott sein; denn er hat den Verstorbenen 
das irdische Leben geschenkt und sie schon dadurch zum ewigen Leben, zur 
Gemeinschaft mit ihm, mit seinem Sohn und dem Heiligen Geist bestimmt. 
Wir Christen unterscheiden uns also von anderen irdischen Geschöpfen 
nicht nur dadurch, daß wir um unser Sterben wissen, sondern dadurch, daß 
wir die jedes menschliche Begreifen übersteigende Hoffnung haben, bei un- 



Jacob Kremer 410 

serem Sterben dank Jesu Tod und Auferstehen die Frucht unseres Erdenda- 
seins zu erhalten: Anteil am ewigen Leben des dreieinigen Gottes. 

Lit.(Auswahl): G. Greshake / J. Kremer, Resurrectio Mortuorum. Darmstadt 
21991; J. Kremer, Die Zukunft der Toten. Stuttgart 1988; ders., Der erste 
Brief an die Korinther (RNT). Regensburg 1997, 318-367; ders., Parusie 
und Weltgericht, in: StdZ 216 (1998) 477-492. Über die neuere Diskussion 
informiert G. Greshake, Auferstehung im Tod. Ein •parteischer" Rückblick 
auf eine theologische Diskussion, in: Theol Phil 73 (1998) Heft 4. 

Gottes Menschenfreundlichkeit 
Eine exegetische Meditation von Titus 3 

Thomas Söding, Münster 

1. Das Zauberwort Menschlichkeit 

Menschlichkeit ist ein Zauberwort. Es hat einen guten Klang, schon in der 
Antike, nicht anders in der Gegenwart. Es setzt große Emotionen frei, weckt 
hohe Erwartungen und begründet tiefe Hoffnungen. Menschlich zu sein, ist 
ein Ideal - nicht nur in der Welt, auch in der Kirche. Eine •menschliche" 
Verkündigung wird gefordert, eine •menschliche" Kirche eingeklagt, eine 
•menschenfreundliche" Pastoral angemahnt. Jesus als •das menschliche 
Antlitz Gottes" sehen zu lernen, ist ein Programmwort des Papstes auf dem 
Weg ins neue Jahrtausend. Wie aber können sich Menschlichkeit und Kirch- 
lichkeit verbinden? Was ist nicht nur dem Anschein nach, sondern in Wahr- 
heit •menschenfreundlich"? Und wie verhält sich die Menschenfreundlich- 
keit zur Wahrheit des Evangeliums? 




