
Gott ehren in der Achtung der Nächsten 
Theologische Überlegungen zur universalen Bedeutung des Dekalogs 

Dorothea Sattler, Vendersheim 

I. Zur Fragestellung 

Peter Handke erzählt in seinem Buch mit dem Titel •Kindergeschichte"1 von 
einem Vater, der sich sehnlichst ein Kind wünscht. Es wird ihm schließlich 
geschenkt, doch seine Frau verläßt ihn bald nach der Geburt. Der Vater 
bleibt allein mit dem Kind zurück und erlebt all die Anforderungen, alle 
Freuden und Sorgen, die mit der Pflege und Erziehung eines ohne diesen Er- 
wachsenen nicht lebensfähigen Wesens verbunden sind. Die Erzählung er- 
reicht einen dramatischen Höhepunkt in der Schilderung des Schuldigwer- 
dens des Vaters an seinem Kind: •Mit der Zeit verlor der auf das Haus Be- 
schränkte, (...) kaum zur Ruhe Kommende schließlich jeden Sinn für die Far- 
ben und Formen, wie auch für den Abstand und die Staffelung der Gegen- 
stände, sah sich, im blicktrübenden, unseligen Zwielicht, von diesen umstellt 
wie von blinden Spiegeln, und das Kind trieb sich da um als ein undeutli- 
ches Ding unter andern. Es war die Unwirklichkeit; und die Unwirklichkeit 
heißt: Es gibt kein Du. Die Folge war der Ungeist, kaum mehr unterscheid- 
bar vom Wahnsinn. Der Entgeisterte hatte sich nicht mehr in der Gewalt, und 
die Angst machte ihn zusätzlich willenlos. Und es kam der Tag der Schuld, 
und die Stunde des Kindes. Nach einer Regennacht, schon weit im Frühjahr, 
stand der untere Teil des Neubaus voll Wasser. (...) Der Schlaftrunkene 
starrte auf das bräunliche Wasser mit Mordgedanken. Von oben rief wieder 
und wieder das Kind, welches mit etwas nicht zu Rande kam, und wurde im- 
mer dringlicher; schließlich ein Katastrophen ton. Da verlor der knietief in 
dem Naß stehende Erwachsene die Besinnung, stürmte hinauf gleich einem 
Totschläger und schlug das Kind mit aller Gewalt, so wie er wohl noch nie 
einen Menschen geschlagen hatte, in das Gesicht."2 Ein Vater prügelt sein 
Kind fast zu Tode, und er weiß in demselben Augenblick, daß er Unrecht tut. 
Er weiß, daß ein Un-geist ihn gefangen genommen hat, wenn er das Du, das 
geliebte Du seines Kindes, nicht mehr gelten läßt, ihm sein Daseinsrecht 
streitig macht. 

Du sollst nicht morden! Ist dies ein Gebot, dem alle Menschen guten Wil- 

1 Vgl. P. Handke, Kindergeschichte. Frankfurt 1984. 
2 Ebd., 41-43. 



Dorothea Sattler 424 

lens zustimmen können - es können müßten? Haben die im Dekalog zu- 
sammengefaßten Weisungen universal-menschliche Gültigkeit? Welchen 
Zusammenhang gibt es zwischen dem jüdisch-christlichen Gottesbekenntnis 
und den Geboten der Mitmenschlichkeit, die Achtung und Anerkenntnis des 
Daseinsrechts der anderen einfordern? 

Ich möchte in diesem Beitrag systematisch-theologische Überlegungen 
zur universalen Bedeutung des Dekalogs anstellen. Dabei habe ich weniger 
die inhaltlichen Aussagen der einzelnen Weisungen im Blick, die im Zehn- 
gebot nach einer komplizierten Überlieferungsgeschichte von Redaktoren 
zusammengefaßt wurden. Betrachtet werden soll vielmehr die Grundstruk- 
tur des Dekalogs: die durch die Zusammenstellung der beiden Tafeln des 
Dekalogs zum Ausdruck gebrachte Verbundenheit zwischen der Verpflich- 
tung zur Verehrung des einen befreienden Gottes Jahwe, der Israel aus der 
Fronschaft in Ägypten herausgeführt hat (1. Tafel: 1.-3. Gebot), und der 
Verpflichtung zur Anerkenntnis der Lebensrechte der Nahestehenden, der 
Mit-lebenden (2. Tafel: 4.-10. Gebot). Das Thema ist also - nach einer For- 
mulierung in einem vielbeachteten Aufsatz von Karl Rahner3 - die univer- 
sale Bedeutung der •Einheit von Nächsten- und Gottesliebe". 

Bei näherem Hinsehen lassen sich bei dieser Fragestellung zwei Teil- 
aspekte unterscheiden. Es stellt sich zum einen die Frage, ob die Aussage, 
daß nur diejenigen Menschen Gott lieben, die auch ihre Nächsten lieben, als 
eine zur Mitte der biblischen Botschaft des Alten und des Neuen Testaments 
gehörende zu betrachten ist, ob ihr also angesichts der Intensität ihrer Be- 
zeugung ein hoher Stellenwert zukommt, für den es im Namen des bibli- 
schen Gottes vor allen Menschen einzutreten gilt. Zu fragen wäre in diesem 
Zusammenhang aber auch nach den in den biblischen Schriften erkennbaren 
Begründungen für die Annahme, daß die Nächstenliebe Voraussetzung und 
Konsequenz der Gottesliebe sei. 

Während die skizzierte erste Teilfrage bei der Themenstellung von der er- 
forderlichen Anerkenntnis des biblisch bezeugten Gottes ausgeht und da- 
nach fragt, ob und warum dessen Verehrung die Anerkenntnis der Daseins- 
rechte aller Mit-Geschöpfe einschließt, setzt die zweite Teilfrage bei der 
Wahrnehmung an, daß auch Menschen, die sich nicht zum Gott Israels be- 
kennen, ein Leben der Liebe leben. Verbindet die vom Gewissen geforderte 
Offenheit für das Du des Anderen und für die Wahrung seiner Daseinsrechte 
die universale Menschheitsfamilie? Welche Bezüge lassen sich von dorther 
zum Willen des Schöpfergottes herstellen, seine Geschöpfe als solche zu 
formen, die sich nach liebender Verbundenheit mit anderen Geschöpfen seh- 

3 Vgl. K. Rahner, Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe, in: Schriften zur Theologie. 
Bd. VI. Einsiedeln-Zürich-Köln 21968, 277-298. 



Gott ehren in der Achtung der Nächsten 425 

nen? Eint uns die Liebe, und führt sie uns alle hin zu dem einen Gott? Sind 
diejenigen, die ihre Nächsten lieben, bereits bei Gott - und was bedeutet dar- 
über hinaus eine auch ausdrückliche Anerkenntnis des biblisch bezeugten 
all-einen Gott Israels? Welche Relevanz hat ein solches, bewußtes Bekennt- 
nis im Leben und im Sterben von Menschen? 

II. Voraussetzungen und Beschränkungen 

1. Bibeltheologisches Grundverständnis des Dekalogs 

Die gegenwärtige systematisch-theologische Reflexion folgt in aller Regel 
der methodischen Anweisung des 2. Vatikanischen Konzils für die Lehre der 
Dogmatik, die im Dekret über die Priesterausbildung (vgl. OT 16) formu- 
liert ist. Demnach hat sie zunächst die Themen der Schrift darzulegen. Im 
Rahmen der Überlegungen hier kann ich zwar nicht auf exegetische Einzel- 
fragen eingehen, ich möchte jedoch kurz den Ertrag der bibeltheologischen 
Diskussion4 über den Dekalog skizzieren. Die einzelnen Weisungen der so- 
genannten zweiten Tafel des Dekalogs sind als Gebote für eine Lebens- 
führung in einer Gemeinschaft zu verstehen, durch deren Beachtung ein ver- 
söhnliches Zusammenleben ermöglicht wird. In die Zusammenstellung der 
Gebote ist Erfahrungswissen eingegangen. Ihr Grundgedanke ist der Schutz 
der elementaren Rechte Nahestehender auf Sorge um das Überlebenkönnen 
auch im Alter, auf Lebenserhalt, auf Nachkommenschaft, auf Gerechtigkeit 
vor Gericht, auf Besitz. Israel verpflichtet sich zu dieser Weise des Mitein- 
anders im Namen jenes Gottes, der nicht will, daß Menschen anderen Men- 
schen ihre Lebensmöglichkeiten streitig machen. Israel hat diesen Gott in 
seiner Geschichte erfahren: Es ist der all-eine Gott, der Schöpfer des Him- 
mels und der Erde und aller lebenden Wesen. Der explizite Monotheismus 
formt sich zusammen mit dem Bekenntnis zu dem einen Schöpfergott in der 

4 Vgl. zur exegetischen Diskussion vor allem: W. H. Schmidt (in Zusammenarbeit mit H. Del- 
kurt und A. Graupner), Die Zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik. Darmstadt 1993 
(= Erträge der Forschung 281) (Lit.!); E. Zenger, Eine Wende in der Dekalogforschung? Ein 
Bericht, in: Theologische Revue 64 (1964) 189-198; F.-L. Hoßfeld, Der Dekalog. Seine späten 
Fassungen, die originale Komposition und seine Vorstufen. Fribourg 1982; M. Peek-Horn, Der 
Dekalog. Ein Literaturbericht, in: Katechetische Blätter 107 (1982) 788-796; B. Lang, Neues 
über den Dekalog, in: Theologische Quartalschrift 164 (1984) 58-65; R. Oberforcher, Arbeit 
am Dekalog. Der Beitrag der alttestamentlichen Forschung zum Verständnis der zehn Gebote, 
in: Bibel und Liturgie 59 (1986) 74-85; J. Vincent, Neuere Aspekte der Dekalogforschung, in: 
Biblische Notizen 32 (1986) 83-104; E. Otto, Alte und neue Perspektiven in der Dekalogfor- 
schung, in: Evangelischer Erzieher 42 (1990) 125-132; M. Limbeck, Das Gesetz im Alten und 
Neuen Testament. Darmstadt 1997. 



Dorothea Sattler 426 

Zeit des Babylonischen Exils, in der nach den neueren Erkenntnissen der 
exegetischen Forschung wohl auch der Dekalog seine uns heute überlieferte 
Gestalt erhalten hat. 

2. Verzicht auf material-ethische Konkretisierungen 

Eine detaillierte ethische oder sozialethische Interpretation der Tragweite 
der einzelnen Weisungen im Dekalog kann ich hier nicht vorlegen. Diesbe- 
züglich stimme ich im Grundsatz mit einer in der Literatur von nicht weni- 
gen - etwa auch von Franz Furger5 - eingenommenen Position überein: Es 
genügt bei der Formulierung von ethischen Normen nicht, allein den zwi- 
schenmenschlichen Bezugsrahmen gelten zu lassen. Wir bemühen uns 
heute, die strukturellen, die sozial-gesellschaftlichen und die generatio- 
nenübergreifenden Zusammenhänge aufzudecken, wenn Unrecht geschieht. 
Im systematisch-theologischen Sinn müßte hier die Rede von der Wirklich- 
keit der •Erbsünde" sein, also von der Versuchung der Menschen zur Sünde, 
die vorgängig zur eigenen Tat besteht. Letztlich entlastet diese Überlegung 
die einzelnen Menschen: Wir alle sind eingebunden in Zusammenhänge, die 
unser Verhalten mit-bestimmen, somit auch fremd-bestimmen, ohne uns je- 
doch die je eigene Verantwortlichkeit für das Getane zu nehmen. 

III. Antwortversuche 

7. Gottes Wille ist es, daß seine Geschöpfe sich unbedingt bejahen 

Auf welche Argumente stützt sich die These, daß nach dem Zeugnis der bib- 
lischen Schriften Gott selbst sich als ein Gott vorstellt, dessen Wesen zu er- 
kennen und anzuerkennen für Menschen bedeutet, ein Leben der Liebe 
führen zu wollen? Ich möchte auf diese Frage antworten, indem ich theolo- 
gische, christologisch-soteriologische und pneumatologisch-ekklesiologi- 
sche Aspekte darstelle. 

a. Gottes Evangelium und das Gesetz 
Hinter den Schlagworten •Gesetz und Evangelium" verbirgt sich eine im 
ökumenischen Gespräch zwischen den evangelischen Kirchen und der rö- 
misch-katholischen Kirche über lange Zeit heftig umstrittene Frage: Martin 
Luther erkannte in dem zu seiner Zeit verbreiteten Handel mit Ablaßbriefen, 

5 Vgl. F. Furger, Der Dekalog - eine Urcharta der Menschenrechte ?, in: R. Mosis / L. Ruppert 
(Hg), Der Weg zum Menschen. Zur philosophischen und theologischen Anthropologie. FS A. 
Deissler. Freiburg-Basel-Wien 1989, 294-309. 



Gott ehren in der Achtung der Nächsten 427 

in der Häufung der •Meßopferfeiern" in allen Kirchenwinkeln und in aller- 
lei Bußübungen eine mißbräuchliche Praxis: Gute Werke der Menschen 
schienen geeignet, sich Gottes Zuneigung, Gottes Wohlwollen, Gottes 
Gnade verdienen zu können. Gegen diese Fehldeutung des Evangeliums von 
der immer unverdienten, immer freien, immer ungeschuldeten Gabe der 
Liebe Gottes wandte sich Martin Luther mit großer Entschiedenheit. Luther 
erinnerte und gegenwärtigte die Predigt des Paulus, nicht die Werke des Ge- 
setzes, sondern allein der Glaube, allein das Vertrauen auf Gottes Zuneigung 
zu uns, mache uns gerecht - bewahre uns in Verbundenheit mit Gott. Luther 
sah sich dazu herausgefordert, das Ungenügen aller menschlichen 
Bemühungen, das Gute zu tun, zu betonen. Der Versuch, das Gesetz erfül- 
len zu wollen, erweist die Menschen als Sünder und Sünderinnen. Retten 
kann uns allein der gnädige Gott, nicht aber unser Wille, gut zu sein. 

Im ökumenischen Gespräch der Konfessionen zeichnet sich in den letzten 
Jahrzehnten - trotz mancher Widerstände - ein weitreichender Konsens in 
der Rechtfertigungslehre ab6, in deren Kontext auch die Frage nach einer an- 
gemessenen Zuordnung von •Gesetz" und •Evangelium" gehört. In den Ge- 
sprächen wurde deutlich, daß Luthers Entgegensetzung von Gesetz und 
Evangelium vor dem Hintergrund des gesamtbiblischen Zeugnisses einer 
Modifikation bedarf: Das •Gesetz" ist nicht identisch mit kleinlichen An- 
weisungen; es geht bei ihm um eine Weisung zu mitmenschlicher Gerech- 
tigkeit im Namen des einen Gottes, des Schöpfers aller sichtbaren und un- 
sichtbaren Wirklichkeiten. Das Bemühen, einander gerecht zu werden, steht 
nicht im Widerspruch zu der Aussage, die heute zwischen den Konfessionen 
konsensfähig ist, daß nämlich nicht die guten Werke, sondern allein Gottes 
Wille, sich auch den Schwachen, den Gescheiterten zuzuwenden, unsere 
Hoffung auf vollendete Gemeinschaft mit Gott begründe. 

Bibelwissenschaftliche Arbeiten8 haben gezeigt, daß Versuche vorwie- 
gend evangelischer Exegeten, dem Dekalog - im Sinne Luthers - dadurch 

6 Auf die derzeit mit großer Intensität geführte Debatte, ob die vom Lutherischen Weltbund 
und vom Päpstlichen Rat zur Förderung der Einheit der Christen erarbeitete •Gemeinsame Er- 
klärung zur Rechtfertigungslehre" (Text in: Herder Korrespondenz 51 [1997] 191-200) einen 
bestehenden Grundkonsens in dieser Frage erkennen lasse, kann ich hier nicht näher eingehen. 
Die Diskussionsbeiträge zu dieser Frage sind sehr zahlreich und werden in den Heften epd-Do- 
kumentation von Nr. 46/1997 an fortlaufend gesammelt und publiziert. 
7 Vgl. H. J.E. Beintker, Luther und das Alte Testament, in: Theologische Zeitschrift 46 (1990) 
219-244; G. Wenz, Die Zehn Gebote als Grundlage christlicher Ethik. Zur Auslegung des er- 
sten Hauptstücks in Luthers Katechismen, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 89 (1992) 
404-439. 
8 Vgl. N. Lohfink, Kennt das Alte Testament einen Unterschied von •Gebot" und •Gesetz"?. 
Zur bibeltheologischen Einstufung des Dekalogs, in: Jahrbuch für Biblische Theologie 4 
(1989)63-89. 



Dorothea Sattler 428 

weiterhin seine Gültigkeit zu bewahren, daß sie ihn als •Weisung", als •Le- 
bensregel" streng von den nur in Israel gültigen •Gesetzen" unterscheiden, 
sich nicht auf das Zeugnis der Schrift stützen können. Der Dekalog ist wie 
andere Weisungen zu einem gerechten Leben in Gemeinschaft eng verbun- 
den mit Israels Deutung seines Geschicks als Tat jenes Gottes, dessen Sin- 
nen und Trachten Gerechtigkeit ist. Hosea klagt im Namen Jahwes: •Es gibt 
keine Treue und keine Liebe und keine Gotteserkenntnis im Land. Nein, 
Fluch und Betrug, Mord, Diebstahl und Ehebruch machen sich breit, Blut- 
tat reiht sich an Bluttat" (Hos 4,1-2); •Liebe" will dieser Gott, nicht 
•Schlachtopfer", •Gotteserkenntnis", nicht •Brandopfer" (Hos 6,6). Micha 
faßt zusammen, was Jahwe von den Menschen erwartet, was gut ist, näm- 
lich: •Nichts anderes als dies: Recht tun, Güte und Treue lieben, in Ehrfurcht 
den Weg gehen mit deinem Gott" (Micha 6,8). 

Das Evangelium ist Gottes Zusage und Versprechen, immer da zu sein für 
seine Schöpfung, und diese Verheißung in Zeit und Geschichte erfahrbar, er- 
lebbar zu machen. Dieses Evangelium, dessen Sinn Israel in dem Satz zu- 
sammenfaßt: •Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Ägypten heraufgeführt 
hat, aus dem Sklavenhaus" (Dtn 5,6; Ex 20,2), entpflichtet nicht von mit- 
menschlicher Liebe, es ermutigt vielmehr dazu, im Wissen um einen Gott, 
der in die Herzen sieht und die kleine Kraft wertschätzt. 

b. Leben und Sterben Jesu als Offenbarung des Willens Gottes 
Neuere Entwürfe zur christlich-theologischen Soteriologie versuchen sich 
dem Verständnis der Rede von der erlösenden Bedeutung des Todes Jesu zu 
nähern, indem sie Jesu Sterben als letzte Konsequenz seines Lebens be- 
schreiben. Auf diese Weise soll einem Mißverständnis begegnet werden, zu 
dem eine verkürzte Rezeption der sogenannten •Satisfaktionslehre" des An- 
selm von Canterbury (f 1109) in der christlichen Theologie und Frömmig- 
keit geführt hat: Gott wollte durch die mörderische Bluttat an seinem Sohn 
nicht in seinem gerechten Zorn besänftigt werden. Nein: Menschen haben 
Jesus getötet, Gott hat ihn auferweckt - so schärft Petrus in seinen in der 
Apostelgeschichte überlieferten Predigten den frühen Christengemeinden 
immer wieder ein (vgl. Apg 2,23-24; 3,15 u.ö.). Gott macht seinen Sohn auf 
neue Weise lebendig; er setzt ihn ins Recht; er läßt die Zeugen des Aufer- 
standenen erfahren, daß die Liebe, die Jesus lebte, Gültigkeit, Dauer und Be- 
stand auf ewig hat, weil in ihr Gottes eigene Bereitschaft in Zeit und Ge- 
schichte offenbar wurde, auch dann noch gemeinschaftstreu, gerecht, lie- 
bend zu bleiben, wenn ihn mörderische Ablehnung trifft. Christus Jesus ist 
das •Ebenbild des unsichtbaren Gottes" (2 Kor 4,4; Kol 1,15; 3,10; Hebr 
1,3), seine •Ikone"; wer ihn sieht, sieht den Vater ( vgl. Joh 14,9). 



Gott ehren in der Achtung der Nächsten 429 

Jesus erlebt seine tiefe Verbundenheit mit Gott als eine Ermächtigung, als 
einen Aufruf, alle Geschöpfe zu lieben. Die Kranken, die Vergessenen und 
die Verachteten erfahren seine Aufmerksamkeit. So also ist Gott: Gott wollte 
als Mensch unter Menschen leben, damit sie an seiner Liebe zu den Begeg- 
nenden erkennen, wer er ist. 

c. Reflexionen der neutestamentlichen Gemeinden 
Zu den drei •Grundfunktionen" der christlichen Gemeinde, die das 2. Vati- 
kanische Konzil in vielen Texten erläutert, zählt neben Martyria und Leitur- 
gia auch die Diakonia - der Dienst an den Ärmsten der Armen. Selbstbe- 
sinnungen der Kirche auf ihre Sendung - Reformbewegungen, wie sie in der 
Geschichte der Kirche immer wieder dringlich wurden - haben die Über- 
zeugung wachgehalten, im Geist Jesu Christi gesandt zu sein, Gottes Liebe 
auch in Taten der Liebe zu erweisen. Im Sinne des Selbstverständnisses der 
Glaubensgemeinschaft Israel erinnern auch die Evangelisten ihre Gemein- 
den an das Doppelgebot der Liebe - Gott lieben und die Nächsten wie uns 
selbst - daran hängen Gesetz und Propheten (Mk 12,28-31; Mt 22,34-40; Lk 
10,25-28). Die johanneischen Schriften formulieren in eindrücklicher 
Dichte, was die ersten christlichen Gemeinden als ihre Sendung erkannt ha- 
ben: •Ein neues Gebot" - ein erneuertes altes Gebot - hat Jesus uns gege- 
ben, wenn er sagt: •Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch 
ihr einander lieben" (Joh 13,34). •Neu" ist nicht das Gebot, wohl aber die 
Identifikation des Gebietenden mit dem Gebot: Maßstab der menschlichen 
Liebe ist die Liebe, die Gott in Christus Jesus als seine eigene Lebensweise 
offenbar gemacht hat. Es ist eine Liebe, die auch den ihm zugefügten mör- 
derischen Tod nicht scheut, wenn dieser der einzige Weg ist, sich als ge- 
meinschaftstreu, als nicht gemeinschaftsbrüchig zu erweisen. 

Der erste Johannesbrief sagt das, woran ich in diesem ersten Zugang zum 
Verständnis der Rede von der Einheit der Nächstenliebe und der Gottesliebe 
erinnern wollte, ganz einfach; er sagt: •Wer Gott liebt, soll auch seinen Bru- 
der - und auch seine Schwester - lieben" (1 Joh 4,21). Bestechend einfach 
ist auch das Argument für dieses Gebot, das nach dem ersten Johannesbrief 
ein Gottes-Gebot ist: •Wer Bruder und Schwester nicht liebt, die er sieht, 
kann Gott nicht lieben, den er nicht sieht" (1 Joh 4,20). 

2. Gottes Dasein ist • erwiesen " in der menschlichen Zustimmung zum Du 

Der sich in seinem Handeln an Israel und im Leben und Sterben Jesu Chri- 
sti in Zeit und Geschichte selbst vorstellende Gott will, daß seine Geschöpfe 
einander lieben. Läßt sich nun auch die These als begründet erweisen, daß 
alle Menschen letztlich solche Liebende sein wollen? Läßt sich sogar den- 



Dorothea Sattler 430 

ken, daß ihr Wünschen und Sehnen sie als solche erweist, die durch ihr Han- 
deln und Streben implizit der Annahme zustimmen, Gott selbst rufe sie dazu 
auf, sich auf das Du des Nächsten hin zu öffnen? 

Was bedeutet es, wenn Millionen von Menschen sich auf ganz unge- 
wöhnliche Weise sehr betroffen zeigen durch den Tod von Diana, die auch 
durch ihr soziales Engagement weltweite Achtung erfahren hat? Mutter Te- 
resa hat über die Grenzen des Christentums hinaus für ihre Liebe zu den 
Ärmsten der Armen Anerkennung erfahren. Vertreter der Weltreligionen ha- 
ben trauernd von ihr Abschied genommen und daran erinnert, daß wir alle 
kommen und gehen, wir alle Sterbliche sind, daß denen jedoch, die lieben, 
ein ewiges Gedächtnis gewiß ist. 

a. Der Gedankengang von Karl Rahner 
Karl Rahner hat in Anknüpfung an Joseph Marechal, Thomas von Aquin 
und Immanuel Kant einen Gedankengang in die neuere Theologie einge- 
bracht, der große Beachtung gefunden hat. Ganz knapp skizziert, geht sein 
sogenannter •transzendentaler Gottes,erweis'" der Frage nach, was als die 
Bedingung der Möglichkeit des erlebbaren, erfahrbaren menschlichen Ver- 
haltens bestimmt werden kann. Welche •impliziten", •unthematisierten", 
•unbewußten" Voraussetzungen hat das Handeln eines Menschen, wenn die- 
ser etwa zugunsten eines anderen auf etwas verzichtet, was ihm zumindest 
im Augenblick einen Lustgewinn bereiten könnte? Was motiviert uns zum 
Verzicht? Warum erfüllen wir unsere Pflicht? Warum sind wir einander treu? 
Warum lassen wir uns unsere Lebensmöglichkeiten beschneiden, damit an- 
dere leben können - warum, da wir doch wissen, daß unsere Tage gezählt 
sind und keine Stunde, kein versäumter Genuß sich uns in derselben Weise 
wieder bietet? 

Karl Rahner beantwortet diese Frage so: •Der Akt personaler Liebe zum 
menschlichen Du ist (...) der umfassende, allem anderen Sinn, Richtung und 
Maß gebende Grundakt des Menschen"9. In der Liebe, in der Offenheit für 
das Du, so Rahner, begegnet der Mensch sich selbst in seiner ganzen Frag- 
lichkeit. Des Menschen •Leiblichkeit, seine Zeitlichkeit und Geschichtlich- 
keit, seine letzte Uneinholbarkeit durch Reflexion, der Charakter der Uner- 
gründlichkeit und des Wagnisses in seinem Dasein, die Antizipation seiner 
Zukunft in Hoffnung oder Verzweiflung (...), seine dauernde Konfrontiert- 
heit mit dem namenlosen, schweigenden, absoluten Geheimnis, das sein Da- 
sein umfaßt, seine Bereitschaft zum Tod (...): all das zusammen sind not- 
wendig auch Wesenszüge der Liebe zum Du."10 

' K. Rahner, Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe (Anm. 3) 288. 
10 Ebd., 289f. 



Gott ehren in der Achtung der Nächsten 431 

Karl Rahner macht darauf aufmerksam, daß jede wahre Tat der Liebe, die 
den Nächsten in seinem Daseinsrecht und in seinem Streben nach Glück und 
Vollendung gelten läßt, auch zeigt: Es ist möglich, sich darauf zu verlassen, 
daß diese Liebe Sinn macht, daß sie nicht ins Leere geht, daß jeder und jede 
nochmals umfangen ist von einer Liebe (einer Zusage des Dasein-sollens), 
die auch vor dem Tod, vor der immer bedrohlichen, immer gegenwärtigen 
Endlichkeit alles Seienden, nicht zurückschreckt, vielmehr unerschrocken 
das Gute erstrebt, wenn sie dabei auch willentlich oder unwillentlich oft das 
Böse ergreift. Selbst die Sünde lockt uns noch mit dem Ruf, ein vermeintli- 
ches Gut zu ergreifen. 

Karl Rahner hat große Gedankenkraft darauf verwandt, Menschen darauf 
aufmerksam zu machen, ihr Handeln erweise ihr immer schon vorhandenes 
Vertrauen darauf, daß die Fraglichkeit ihres Daseinsvollzugs eine Antwort 
erfährt. Rahner will zeigen, daß Menschen in ihrem Handeln eine Antwort 
auf die Sinnfrage geben, die sich ohne das Vertrauen in das Gegründet-Sein 
von allem, was ist, in dieser Form nicht geben ließe. Seine transzendentale 
Reflexion auf die Bedingung der Möglichkeit sittlichen Handelns führt ihn 
zu der Erkenntnis: Menschen setzen immer schon voraus, daß in dem An- 
deren eine Wirklichkeit begegnet, die eine zu schützende Gabe, ein zu ach- 
tendes Geschenk, ein auf Vollendung hin angelegter Verweis ist auf den Ge- 
ber, den Schenkenden - auf Gott, der alles Begonnene auch vollenden wird. 

In der schöpfungstheologischen Begründung seiner These setzte Rahner 
erneut bei den Fragen an, die Menschen in ihrem Leben bewegen. Er for- 
mulierte den Gedanken, Gott habe den Menschen als ein Wesen erschaffen, 
das sein eigenes Dasein angesichts seiner Endlichkeit und seiner zugleich 
gegebenen Offenheit auf das Du hin als fraglich erfährt, als in sich nicht lös- 
bar, als Rätsel, das tödlich ist, und als solches eine Suchbewegung auslöst. 
Gott ist es, der den Menschen als ein solches Wesen erschafft, das auf der 
Suche ist nach dem Sinn von allem, was ist. Gott legt in den Menschen die 
Frage nach dem Sinn der Liebe hinein. Gott gibt sich selbst als Antwort auf 
diese Frage. Gott selbst ist die Liebe: Er selbst ist offen für das Andere. Gott 
will das Dasein der Geschöpfe. Er genügt zwar sich selbst, will aber das An- 
dere teilhaben lassen an seinem Leben. Menschen vollziehen in ihrem lie- 
benden Dasein die Bewegung Gottes mit, das heile Dasein des Du, des An- 
deren, zu ersehnen. Im Mitvollzug der Offenheit Gottes für das Du der 
Schöpfung können die Geschöpfe zur Gewißheit finden, daß jener Gott, der 
der Schöpfung ihr Dasein ermöglicht, diese Schöpfung auch vollendet. Jede 
Tat der Liebe ist eine Antizipation; sie ist Anbruch des Reiches Gottes, in 
dessen vollendeter Gestalt niemandem mehr sein Daseinsrecht bestritten 
werden wird. 



Dorothea Sattler 432 

b. Zur Rezeption seiner Gedanken 
Das 2. Vatikanische Konzil hat wichtige Schritte getan, die nicht-christ- 
lichen Religionen anerkennend wertzuschätzen. Bei der Frage, was die Re- 
ligionen verbindet, spielten die skizzierten Überlegungen von Karl Rahner 
eine bedeutende Rolle. Insbesondere in dem Dekret über das Verhältnis der 
katholischen Kirche zu den nicht-christlichen Religionen (•Nostra Aetate": 
NA) und auch im Missionsdekret (•Ad Gentes": AG) finden sich zahlreiche 
Anklänge an Rahners Überlegungen. NA 1 erinnert daran, daß alle Men- 
schen denselben Ursprung und dasselbe Ziel haben: den einen Gott. Die Ge- 
meinsamkeit der Religionen sieht das Konzil in dem Bemühen gegeben, auf 
die Fragen, vor die alle Menschen sich in ihrem Leben gestellt sehen, eine 
Antwort zu geben. Die Konzilsväter formulieren dies so: •Die Menschen er- 
warten von den verschiedenen Religionen Antwort auf die ungelösten Rät- 
sel des menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen der Men- 
schen im tiefsten bewegen: Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel un- 
seres Lebens? Was ist das Gute, was die Sünde? Woher kommt das Leid, und 
welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Glück? Was ist der Tod, 
das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schließlich: Was ist je- 
nes letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen 
und wohin wir gehen?" (NA 1). 

IV. Kontexte der Überlegungen 

Abschließend möchte ich die Frage nach der Verbundenheit von Nächsten- 
liebe und Gottesliebe in ihre theologischen Kontexte einordnen. Ich greife 
dabei auf eine Redeweise von der Verbundenheit zwischen Gott, dem Schöp- 
fer, und der geschaffenen Welt zurück, die in der jüngeren Zeit in systema- 
tisch-theologischen Entwürfen mehr und mehr vorkommt: Ich meine die 
Rede von der •Beziehungswilligkeit" Gottes, von seiner Offenheit für das 
Du seiner Schöpfung.11 

1. Schöpfungslehre 

Auf ewig - je immer - war und ist Gott offen für das Du der Schöpfung. 
Gott gestaltet in seinem erschaffenden Wirken eine Beziehung, deren Kenn- 
zeichen es ist, un-gleich zu sein: Gott ist in seinem Dasein nicht angewiesen 
auf das Dasein der Schöpfung; Gott ist - er wäre auch ohne uns alle; wir 

"   Vgl. D. Sattler, Beziehungsdenken in der Erlösungslehre. Bedeutung und Grenzen. Frei- 
burg-Basel-Wien 1997. 



Gott ehren in der Achtung der Nächsten 433 

aber sind das immer neue, immer unerwartete Ereignis seines Willens, die 
Schöpfung an seinem Leben teilhaben zu lassen. Die Schöpfungslehre ver- 
sucht auf die Frage zu antworten, warum überhaupt etwas ist und nicht viel- 
mehr nichts. Sie formuliert und reflektiert die Glaubensüberzeugung, daß 
Gott nicht deshalb geschaffenes Sein hervorbringt, damit es ihm dienen 
kann. Rein aus Freude an der Vielfalt und an der Schönheit seiner mitein- 
ander lebenden Geschöpfe - rein aus •Übermut", nicht aus •Eigensinn" hat 
Gott die Welt erschaffen - das Leben all der Tiere und der Pflanzen, den 
Mond, die Sterne und die Menschen. Und Gott hat alles so geordnet, daß 
niemand je allein sein müßte; dem Mann hat er in der Frau ein ihm entspre- 
chendes Gegenüber erschaffen; den Menschen hat er die Sorge für jene Ge- 
schöpfe aufgetragen, deren Bestand und deren Wohlbehalt gefährdet sind. 

2. Soteriologie 

Alles war gut in den Augen Gottes - und hätte auch gut bleiben können. 
Doch ist es unzutreffend anzunehmen, Gott wäre davon überrascht worden, 
daß seine Geschöpfe die in sie gelegte Freiheit dazu mißbrauchten, böse zu 
sein, sich abschotten zu wollen von Gott, dem sie ihr Leben verdankten. Gott 
weiß immer schon, daß er durch die Aufnahme einer Beziehung zur ge- 
schaffenen Wirklichkeit mit der Frage konfrontiert sein wird, wie er mit den 
Geschöpfen umgehen soll, die die Eigenart seiner Beziehungswilligkeit 
nicht erkennen, die sie ablehnen und ihre eigenen Wege gehen wollen. In 
Zeit und Geschichte hat Gott an Israel offenbar gemacht, daß seine Bezie- 
hungswilligkeit weder durch Torheit noch durch Sünde gefährdet wird. Gott 
bleibt auch den Treulosen treu; er folgt den Irrenden auf ihren Wegen und 
holt sie heim. Sein auf ewig in seinem Herzen gefaßter Beschluß, schließ- 
lich selbst als Mensch unter Menschen zu wohnen, um sich eschatologisch 
end-gültig als vertrauenswürdig, als glaubwürdig zu erweisen in seiner le- 
ben-stiftenden Beziehungswilligkeit, ist in Jesus von Nazaret Geschichte ge- 
worden - so bekennen wir Christen. Im Leben und Sterben Jesu, in seinem 
Leben in liebender Beziehung zu Menschen und in seinem Sterben wird 
end-gültig offenbar, daß Gottes Beziehungswilligkeit die Macht der Sünde, 
des Gemeinschaftsbruchs, brechen kann: Die Liebe ist stärker als der Tod. 

3. Eschatologie 

Große Theologen in der christlichen Tradition antworten auf die Frage, 
warum Gott die Welt erschaffen habe, da er doch hätte wissen müssen, daß 
die Geschöpfe sündigen werden, mit der Überlegung, Gott sei nur deshalb 
schöpferisch tätig geworden, weil er auch darum wußte, daß er die Welt er- 



Dorothea Sattler 434 

lösen und vollenden könne. Insofern lassen sich Schöpfungslehre und Es- 
chatologie nur gedanklich unterscheiden, sie lassen sich aber nicht vonein- 
ander trennen: Immer schon - von allem Anbeginn und in jedem Augenblick 
- weiß Gott um seine Möglichkeit und seine Willigkeit, die mit der Schöp- 
fung aufgenommene Beziehung als eine heilbringende zu gestalten. Nach 
christlicher Glaubensüberzeugung ist uns im Christus-Ereignis die Ge- 
wißheit geschenkt worden, daß das Drama der Beziehung zwischen Schöp- 
fung und Schöpfer - ein Drama mit ungezählten Akten an Treulosigkeit - 
nicht mit dem Bruch der Beziehung endet: Der Auferweckte, der Lebendige 
Christus Jesus ist der •Anfang" - der •Grund" - der neuen Schöpfung, wel- 
cher nicht Tod, nicht Nichtigkeit, sondern das Leben bevorsteht. In jeder Tat 
der Liebe im Geist Jesu Christi - im Geist Gottes - hat dieses vollendete Le- 
ben bereits begonnen. Wir sind berufen, Gottes Ja zum Dasein der Ge- 
schöpfe - auch der Sünder und Sünderinnen - mitzusprechen, indem wir 
einander unbedingt-bedingungslos gelten lassen in unserem Wunsch nach 
Leben, nach erfülltem Dasein. 

Gott möchte, daß die Menschen seinen Namen achten, weil er der all-eine 
Gott ist, weil er allein Gewähr ist für ein Leben, in dem alle die Erfüllung 
ihrer wahren Sehnsucht finden, so wie er es durch sein Handeln an Israel of- 
fenbar gemacht hat. Gott stellt sich als einer vor, der möchte, daß sein 
•Reich" - die Herrschaft seiner Liebe - hier und heute schon im Zusammen- 
Leben der Geschöpfe beginnt. Die Tat der Nächstenliebe im Sinne der Ach- 
tung des Daseinsrechtes der Geschöpfe hat eschatologische Bedeutung; sie 
ist kein •Sonderbereich" neben der Gottesbeziehung der Menschen. Wer den 
Anderen liebt, hat das Gesetz erfüllt (Rom 13,8.10; Gal 5,14) und Gottes 
Wesen erkannt. 




