Gott ehren in der Achtung der Néchsten

Theologische Uberlegungen zur universalen Bedeutung des Dekalogs

Dorothea Sattler, Vendersheim

I. Zur Fragestellung

138

Peter Handke erzihlt in seinem Buch mit dem Titel , Kindergeschichte®' von
einem Vater, der sich sehnlichst ein Kind wiinscht. Es wird ihm schlieBlich
geschenkt, doch seine Frau verlaBt ihn bald nach der Geburt. Der Vater
bleibt allein mit dem Kind zuriick und erlebt all die Anforderungen, alle
Freuden und Sorgen, die mit der Pflege und Erziehung eines ohne diesen Er-
wachsenen nicht lebensfihigen Wesens verbunden sind. Die Erzdhlung er-
reicht einen dramatischen Hohepunkt in der Schilderung des Schuldigwer-
dens des Vaters an seinem Kind: ,,Mit der Zeit verlor der auf das Haus Be-
schrinkte, (...) kaum zur Ruhe Kommende schlieBlich jeden Sinn fiir die Far-
ben und Formen, wie auch fiir den Abstand und die Staffelung der Gegen-
stande, sah sich, im blicktriilbenden, unseligen Zwielicht, von diesen umstellt
wie von blinden Spiegeln, und das Kind trieb sich da um als ein undeutli-
ches Ding unter andern. Es war die Unwirklichkeit; und die Unwirklichkeit
heiBt: Es gibt kein Du. Die Folge war der Ungeist, kaum mehr unterscheid-
bar vom Wahnsinn. Der Entgeisterte hatte sich nicht mehr in der Gewalt, und
die Angst machte ihn zusitzlich willenlos. Und es kam der Tag der Schuld,
und die Stunde des Kindes. Nach einer Regennacht, schon weit im Friihjahr,
stand der untere Teil des Neubaus voll Wasser. (...) Der Schlaftrunkene
starrte auf das braunliche Wasser mit Mordgedanken. Von oben rief wieder
und wieder das Kind, welches mit etwas nicht zu Rande kam, und wurde im-
mer dringlicher; schlieBlich ein Katastrophenton. Da verlor der knietief in
dem NaB stehende Erwachsene die Besinnung, stiirmte hinauf gleich einem
Totschléiger und schlug das Kind mit aller Gewalt, so wie er wohl noch nie
einen Menschen geschlagen hatte, in das Gesicht.*? Ein Vater priigelt sein
Kind fast zu Tode, und er wei in demselben Augenblick, daB er Unrecht tut.
Er weiB, daB ein Un-geist ihn gefangen genommen hat, wenn er das Du, das
geliebte Du seines Kindes, nicht mehr gelten 148t, ihm sein Daseinsrecht
streitig macht.

Du sollst nicht morden! Ist dies ein Gebot, dem alle Menschen guten Wil-

! Vgl. P. Handke, Kindergeschichte. Frankfurt 1984.
? Ebd., 41-43.



Dorothea Sattler 424

lens zustimmen konnen — es kénnen miiten? Haben die im Dekalog zu-
sammengefafiten Weisungen universal-menschliche Giiltigkeit? Welchen
Zusammenhang gibt es zwischen dem jiidisch-christlichen Gottesbekenntnis
und den Geboten der Mitmenschlichkeit, die Achtung und Anerkenntnis des
Daseinsrechts der anderen einfordern?

Ich mochte in diesem Beitrag systematisch-theologische Uberlegungen
zur universalen Bedeutung des Dekalogs anstellen. Dabei habe ich weniger
die inhaltlichen Aussagen der einzelnen Weisungen im Blick, die im Zehn-
gebot nach einer komplizierten Uberlieferungsgeschichte von Redaktoren
zusammengefat wurden. Betrachtet werden soll vielmehr die Grundstruk-
tur des Dekalogs: die durch die Zusammenstellung der beiden Tafeln des
Dekalogs zum Ausdruck gebrachte Verbundenheit zwischen der Verpflich-
tung zur Verehrung des einen befreienden Gottes Jahwe, der Israel aus der
Fronschaft in Agypten heransgefiihrt hat (1. Tafel: 1.-3. Gebot), und der
Verpflichtung zur Anerkenntnis der Lebensrechte der Nahestehenden, der
Mit-lebenden (2. Tafel: 4.—10. Gebot). Das Thema ist also — nach einer For-
mulierung in einem vielbeachteten Aufsatz von Karl Rahner® — die univer-
sale Bedeutung der ,,Einheit von Nichsten- und Gottesliebe®.

Bei ndherem Hinsehen lassen sich bei dieser Fragestellung zwei Teil-
aspekte unterscheiden. Es stellt sich zum einen die Frage, ob die Aussage,
daB nur diejenigen Menschen Gott lieben, die auch ihre Néchsten lieben, als
eine zur Mitte der biblischen Botschaft des Alten und des Neuen Testaments
gehdrende zu betrachten ist, ob ihr also angesichts der Intensitit ihrer Be-
zeugung ein hoher Stellenwert zukommt, fiir den es im Namen des bibli-
schen Gottes vor allen Menschen einzutreten gilt. Zu fragen wiire in diesem
Zusammenhang aber auch nach den in den biblischen Schriften erkennbaren
Begriindungen fiir die Annahme, daB die Nichstenliebe Voraussetzung und
Konsequenz der Gottesliebe sei.

Wihrend die skizzierte erste Teilfrage bei der Themenstellung von der er-
forderlichen Anerkenntnis des biblisch bezeugten Gottes ausgeht und da-
nach fragt, ob und warum dessen Verehrung die Anerkenntnis der Daseins-
rechte aller Mit-Geschopfe einschlieBt, setzt die zweite Teilfrage bei der
Wahrnehmung an, dal auch Menschen, die sich nicht zum Gott Israels be-
kennen, ein Leben der Liebe leben. Verbindet die vom Gewissen geforderte
Offenheit fiir das Du des Anderen und fiir die Wahrung seiner Daseinsrechte
die universale Menschheitsfamilie? Welche Beziige lassen sich von dorther
zum Willen des Schopfergottes herstellen, seine Geschdpfe als solche zu
formen, die sich nach liebender Verbundenheit mit anderen Geschopfen seh-

* Vgl. K. Rahner, Uber die Einheit von Néichsten- und Gottesliebe, in: Schriften zur Theologie.
Bd. VI. Einsiedeln-Ziirich—K&1n 21968, 277-298.



Gott ehren in der Achtung der Niichsten 425

nen? Eint uns die Liebe, und fiihrt sie uns alle hin zu dem einen Gott? Sind
diejenigen, die ihre Nichsten lieben, bereits bei Gott —und was bedeutet dar-
iiber hinaus eine auch ausdriickliche Anerkenntnis des biblisch bezeugten
all-einen Gott Israels? Welche Relevanz hat ein solches, bewuBtes Bekennt-
nis im Leben und im Sterben von Menschen?

I1. Voraussetzungen und Beschrénkungen

1. Bibeltheologisches Grundverstindnis des Dekalogs

Die gegenwirtige systematisch-theologische Reflexion folgt in aller Regel
der methodischen Anweisung des 2. Vatikanischen Konzils fiir die Lehre der
Dogmatik, die im Dekret iiber die Priesterausbildung (vgl. OT 16) formu-
liert ist. Demnach hat sie zunichst die Themen der Schrift darzulegen. Im
Rahmen der Uberlegungen hier kann ich zwar nicht auf exegetische Einzel-
fragen eingehen, ich mochte jedoch kurz den Ertrag der bibeltheologischen
Diskussion* iiber den Dekalog skizzieren. Die einzelnen Weisungen der so-
genannten zweiten Tafel des Dekalogs sind als Gebote fiir eine Lebens-
fiihrung in einer Gemeinschaft zu verstehen, durch deren Beachtung ein ver-
sohnliches Zusammenleben ermoglicht wird. In die Zusammenstellung der
Gebote ist Erfahrungswissen eingegangen. Ihr Grundgedanke ist der Schutz
der elementaren Rechte Nahestehender auf Sorge um das Uberlebenkénnen
auch im Alter, auf Lebenserhalt, auf Nachkommenschaft, auf Gerechtigkeit
vor Gericht, auf Besitz. Israel verpflichtet sich zu dieser Weise des Mitein-
anders im Namen jenes Gottes, der nicht will, da8 Menschen anderen Men-
schen ihre Lebensméglichkeiten streitig machen. Israel hat diesen Gott in
seiner Geschichte erfahren: Es ist der all-eine Gott, der Schopfer des Him-
mels und der Erde und aller lebenden Wesen. Der explizite Monotheismus
formt sich zusammen mit dem Bekenntnis zu dem einen Schopfergott in der

4 Vgl. zur exegetischen Diskussion vor allem: W. H. Schmidt (in Zusammenarbeit mit H. Del-
kurt und A. Graupner), Die Zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik. Darmstadt 1993
(= Ertrige der Forschung 281) (Lit.!); E. Zenger, Eine Wende in der Dekalogforschung? Ein
Bericht, in: Theologische Revue 64 (1964) 189-198; F.-L. HoBfeld, Der Dekalog. Seine spiten
Fassungen, die originale Komposition und seine Vorstufen. Fribourg 1982; M. Peek-Horn, Der
Dekalog. Ein Literaturbericht, in: Katechetische Bliitter 107 (1982) 788-796; B. Lang, Neues
iiber den Dekalog, in: Theologische Quartalschrift 164 (1984) 58-65; R. Oberforcher, Arbeit
am Dekalog. Der Beitrag der alttestamentlichen Forschung zum Verstandnis der zehn Gebote,
in: Bibel und Liturgie 59 (1986) 74-85; J. Vincent, Neuere Aspekte der Dekalogforschung, in:
Biblische Notizen 32 (1986) 83-104; E. Otto, Alte und neue Perspektiven in der Dekalogfor-
schung, in: Evangelischer Erzieher 42 (1990) 125-132; M. Limbeck, Das Gesetz im Alten und
Neuen Testament. Darmstadt 1997.



Dorothea Sattler 426

Zeit des Babylonischen Exils, in der nach den neueren Erkenntnissen der
exegetischen Forschung wohl auch der Dekalog seine uns heute iiberlieferte
Gestalt erhalten hat.

2. Verzicht auf material-ethische Konkretisierungen

Eine detaillierte ethische oder sozialethische Interpretation der Tragweite
der einzelnen Weisnngen im Dekalog kann ich hier nicht vorlegen. Diesbe-
ziiglich stimme ich im Grundsatz mit einer in der Literatur von nicht weni-
gen — etwa auch von Franz Furger® — eingenommenen Position iiberein: Es
geniigt bei der Formulierung von ethischen Normen nicht, allein den zwi-
schenmenschlichen Bezugsrahmen gelten zu lassen. Wir bemiihen uns
heute, die strukturellen, die sozial-gesellschaftlichen und die generatio-
neniibergreifenden Zusammenhinge aufzudecken, wenn Unrecht geschieht.
Im systematisch-theologischen Sinn miiBte hier die Rede von der Wirklich-
keit der ,,Erbsiinde* sein, also von der Versuchung der Menschen zur Siinde,
die vorgéingig zur eigenen Tat besteht. Letztlich entlastet diese Uberlegung
die einzelnen Menschen: Wir alle sind eingebunden in Zusammenhinge, die
unser Verhalten mit-bestimmen, somit auch fremd-bestimmen, ohne uns je-
doch die je eigene Verantwortlichkeit fiir das Getane zn nehmen.

III. Antwortversuche

1. Gottes Wille ist es, daf3 seine Geschépfe sich unbedingt bejahen

Aunf welche Argumente stiitzt sich die These, daB nach dem Zeugnis der bib-
lischen Schriften Gott selbst sich als ein Gott vorstellt, dessen Wesen zu er-
kennen und anzuerkennen fiir Menschen bedeutet, ein Leben der Liebe
fithren zu wollen? Ich méchte auf diese Frage antworten, indem ich theolo-
gische, christologisch-soteriologische und pneumatologisch-ekklesiologi-
sche Aspekte darstelle.

a. Gottes Evangelinm und das Gesetz

Hinter den Schlagworten ,,Gesetz und Evangelium* verbirgt sich eine im
O6kumenischen Gesprich zwischen den evangelischen Kirchen und der ro-
misch-katholischen Kirche iiber lange Zeit heftig umstrittene Frage: Martin
Luther erkannte in dem zu seiner Zeit verbreiteten Handel mit Ablafbriefen,

* Vgl. F. Furger, Der Dekalog — eine Urcharta der Menschenrechte?, in: R. Mosis / L. Ruppert
(Hg), Der Weg zum Menschen. Zur philosophischen und theologischen Anthropologie. FS A.
Deissler. Freiburg—Basel-Wien 1989, 294-309.



Gott ehren in der Achtung der Nichsten 427

in der Hiaufung der ,MeBopferfeiern® in allen Kirchenwinkeln und in aller-
lei BuBiibungen eine mifbrauchliche Praxis: Gute Werke der Menschen
schienen geeignet, sich Gottes Zuneigung, Gottes Wohlwollen, Gottes
Gnade verdienen zu konnen. Gegen diese Fehldeutung des Evangeliums von
der immer unverdienten, immer freien, immer ungeschuldeten Gabe der
Liebe Gottes wandte sich Martin Luther mit groBer Entschiedenheit. Luther
erinnerte und gegenwirtigte die Predigt des Paulus, nicht die Werke des Ge-
setzes, sondern allein der Glaube, allein das Vertrauen auf Gottes Zuneigung
zu uns, mache uns gerecht — bewahre uns in Verbundenheit mit Gott. Luther
sah sich dazu herausgefordert, das Ungeniigen aller menschlichen
Bemiihungen, das Gute zu tun, zu betonen. Der Versuch, das Gesetz erfiil-
len zu wollen, erweist die Menschen als Stinder und Siinderinnen. Retten
kann uns allein der gnidige Gott, nicht aber unser Wille, gut zu sein.

Im 6kumenischen Gesprich der Konfessionen zeichnet sich in den letzten
Jahrzehnten — trotz mancher Widerstinde — ein weitreichender Konsens in
der Rechtfertigungslehre ab®, in deren Kontext auch die Frage nach einer an-
gemessenen Zuordnung von ,,Gesetz* und , Evangelium* gehort. In den Ge-
sprichen wurde deutlich, da Luthers Entgegensetzung von Gesetz und
Evangelium vor dem Hintergrund des gesamtbiblischen Zeugnisses einer
Modifikation bedarf’: Das ,,Gesetz* ist nicht identisch mit kleinlichen An-
weisungen; es geht bei ihm um eine Weisung zu mitmenschlicher Gerech-
tigkeit im Namen des einen Gottes, des Schopfers aller sichtbaren und un-
sichtbaren Wirklichkeiten. Das Bemiihen, einander gerecht zu werden, steht
nicht im Widerspruch zu der Aussage, die heute zwischen den Konfessionen
konsensfihig ist, daB namlich nicht die guten Werke, sondern allein Gottes
Wille, sich auch den Schwachen, den Gescheiterten zuzuwenden, unsere
Hoffung auf vollendete Gemeinschaft mit Gott begriinde.

Bibelwissenschaftliche Arbeiten® haben gezeigt, dal Versuche vorwie-
gend evangelischer Exegeten, dem Dekalog — im Sinne Luthers — dadurch

¢ Auf die derzeit mit groBer Intensitit gefiihrte Debatte, ob die vom Lutherischen Weltbund
und vom Piipstlichen Rat zur Férderung der Einheit der Christen erarbeitete ,,Gemeinsame Er-
klirung zur Rechtfertigungslehre* (Text in: Herder Korrespondenz 51 [1997] 191-200) einen
bestehenden Grundkonsens in dieser Frage erkennen lasse, kann ich hier nicht nzher eingehen.
Die Diskussionsbeitrige zu dieser Frage sind sehr zahlreich und werden in den Heften epd-Do-
kumentation von Nr. 46/1997 an fortlaufend gesammelt und publiziert.

7 Vgl. HJ.E. Beintker, Luther und das Alte Testament, in: Theologische Zeitschrift 46 (1990)
219-244; G. Wenz, Die Zehn Gebote als Grundlage christlicher Ethik. Zur Auslegung des er-
sten Hauptstiicks in Luthers Katechismen, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 89 (1992)
404-439.

8 Vgl. N. Lohfink, Kennt das Alte Testament einen Unterschied von ,,Gebot“ und ,,Gesetz"?.
Zur bibeltheologischen Einstufung des Dekalogs, in: Jakrbuch fiir Biblische Theologie 4
(1989) 63-89.



Dorothea Sattler 428

weiterhin seine Giiltigkeit zu bewahren, daf sie ihn als ,,Weisung*, als ,,Le-
bensregel“ streng von den nur in Israel giiltigen ,,Gesetzen* nunterscheiden,
sich nicht auf das Zeugnis der Schrift stiitzen konnen. Der Dekalog ist wie
andere Weisungen zu einem gerechten Leben in Gemeinschaft eng verbun-
den mit Israels Deutung seines Geschicks als Tat jenes Gottes, dessen Sin-
nen und Trachten Gerechtigkeit ist. Hosea klagt im Namen Jahwes: ,,Es gibt
keine Treue und keine Liebe und keine Gotteserkenntnis im Land. Nein,
Fluch und Betrug, Mord, Diebstahl und Ehebruch machen sich breit, Blut-
tat reiht sich an Bluttat“ (Hos 4,1-2); ,Liebe“ will dieser Gott, nicht
»Schlachtopfer®, , Gotteserkenntnis®, nicht ,,Brandopfer* (Hos 6,6). Micha
fafit zusammen, was Jahwe von den Menschen erwartet, was gut ist, nim-
lich: ,,Nichts anderes als dies: Recht tun, Giite nnd Treue lieben, in Ehrfurcht
den Weg gehen mit deinem Gott* (Micha 6,8).

Das Evangelium ist Gottes Zusage und Versprechen, immer da zu sein fiir
seine Schopfung, und diese Verheilung in Zeit und Geschichte erfahrbar, er-
lebbar zu machen. Dieses Evangelium, dessen Sinn Israel in dem Satz zu-
sammenfaBt: ,,Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Agypten heraufgefiihrt
hat, aus dem Sklavenhauns* (Dtn 5,6; Ex 20,2), entpflichtet nicht von mit-
menschlicher Liebe, es ermutigt vielmehr dazu, im Wissen um einen Gott,
der in die Herzen sieht und die kleine Kraft wertschitzt.

b. Leben und Sterben Jesu als Offenbarung des Willens Gottes

Neuere Entwiirfe zur christlich-theologischen Soteriologie versuchen sich
dem Verstindnis der Rede von der erlosenden Bedeutung des Todes Jesu zu
nédhern, indem sie Jesu Sterben als letzte Konsequenz seines Lebens be-
schreiben. Auf diese Weise soll einem Mifiverstindnis begegnet werden, zu
dem eine verkiirzte Rezeption der sogenannten ,,Satisfaktionslehre* des An-
selm von Canterbury (1 1109) in der christlichen Theologie und Frémmig-
keit gefiihrt hat: Gott wollte durch die morderische Bluttat an seinem Sohn
nicht in seinem gerechten Zorn besinftigt werden. Nein: Menschen haben
Jesus getotet, Gott hat ihn auferweckt — so schirft Petrus in seinen in der
Apostelgeschichte iiberlieferten Predigten den friihen Christengemeinden
immer wieder ein (vgl. Apg 2,23-24; 3,15 u.6.). Gott macht seinen Sohn auf
neue Weise lebendig; er setzt ihn ins Recht; er 14t die Zeugen des Aufer-
standenen erfahren, daf} die Liebe, die Jesus lebte, Giiltigkeit, Dauer und Be-
stand auf ewig hat, weil in ihr Gottes eigene Bereitschaft in Zeit und Ge-
schichte offenbar wurde, auch dann noch gemeinschaftstreu, gerecht, lie-
bend zu bleiben, wenn ihn morderische Ablehnung trifft. Christus Jesus ist
das ,,Ebenbild des unsichtbaren Gottes* (2 Kor 4,4; Kol 1,15; 3,10; Hebr
1,3), seine ,,Ikone*; wer ihn sieht, sieht den Vater ( vgl. Joh 14,9).



Gott ehren in der Achtung der Néichsten 429

Jesus erlebt seine tiefe Verbundenheit mit Gott als eine Erméchtigung, als
einen Aufruf, alle Geschopfe zu lieben. Die Kranken, die Vergessenen und
die Verachteten erfahren seine Aufmerksamkeit. So also ist Gott: Gott wollte
als Mensch unter Menschen leben, damit sie an seiner Liebe zu den Begeg-
nenden erkennen, wer er ist.

c. Reflexionen der neutestamentlichen Gemeinden

Zu den drei ,,Grundfunktionen® der christlichen Gemeinde, die das 2. Vati-
kanische Konzil in vielen Texten erldutert, z&hlt neben Martyria und Leitur-
gia auch die Diakonia — der Dienst an den Armsten der Armen. Selbstbe-
sinnungen der Kirche auf ihre Sendung — Reformbewegungen, wie sie in der
Geschichte der Kirche immer wieder dringlich wurden — haben die Uber-
zeugung wachgehalten, im Geist Jesu Christi gesandt zu sein, Gottes Liebe
auch in Taten der Liebe zu erweisen. Im Sinne des Selbstverstindnisses der
Glaubensgemeinschaft lsrael erinnern auch die Evangelisten ihre Gemein-
den an das Doppelgebot der Liebe — Gott lieben und die Néchsten wie uns
selbst — daran hingen Gesetz und Propheten (Mk 12,28-31; Mt 22,34-40; Lk
10,25-28). Die johanneischen Schriften formalieren in eindriicklicher
Dichte, was die ersten christlichen Gemeinden als ihre Sendung erkannt ha-
ben: ,,Ein neues Gebot“ — ein erneuertes altes Gebot — hat Jesus uns gege-
ben, wenn er sagt: ,,Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch
ihr einander lieben* (Joh 13,34). ,Neu“ ist nicht das Gebot, wohl aber die
Identifikation des Gebietenden mit dem Gebot: MaB3stab der menschlichen
Liebe ist die Liebe, die Gott in Christus Jesus als seine eigene Lebensweise
offenbar gemacht hat. Es ist eine Liebe, die anch den ihm zugefiigten mor-
derischen Tod nicht scheut, wenn dieser der einzige Weg ist, sich als ge-
meinschaftstreu, als nicht gemeinschaftsbriichig zu erweisen.

Der erste Johannesbrief sagt das, woran ich in diesem ersten Zugang zum
Verstidndnis der Rede von der Einheit der Néchstenliebe und der Gottesliebe
erinnern wollte, ganz einfach; er sagt: ,,Wer Gott liebt, soll auch seinen Bru-
der — und auch seine Schwester — lieben® (1 Joh 4,21). Bestechend einfach
ist auch das Argument fiir dieses Gebot, das nach dem ersten Johannesbrief
ein Gottes-Gebot ist: ,,Wer Bruder und Schwester nicht liebt, die er sieht,
kann Gott nicht lieben, den er nicht sieht* (1 Joh 4,20).

2. Gottes Dasein ist ,,erwiesen‘ in der menschlichen Zustimmung zum Du

Der sich in seinem Handeln an Israel und im Leben und Sterben Jesu Chri-
sti in Zeit und Geschichte selbst vorstellende Gott will, daB seine Geschopfe
einander lieben. LBt sich nun auch die These als begriindet erweisen, dal3
alle Menschen letztlich solche Liebende sein wollen? LaBt sich sogar den-



Dorothea Sattler 430

ken, daB ihr Wiinschen und Sehnen sie als solche erweist, die durch ihr Han-
deln und Streben implizit der Annahme zustimmen, Gott selbst rufe sie dazn
auf, sich auf das Du des Nichsten hin zu 6ffnen?

Was bedeutet es, wenn Millionen von Menschen sich auf ganz unge-
wohnliche Weise sehr betroffen zeigen durch den Tod von Diana, die auch
durch ihr soziales Engagement weltweite Achtung erfahren hat? Mutter Te-
resa hat iiber die Grenzen des Christentums hinaus fiir ihre Liebe zu den
Armsten der Armen Anerkennung erfahren. Vertreter der Weltreligionen ha-
ben trauernd von ihr Abschied genommen und daran erinnert, dal wir alle
kommen und gehen, wir alle Sterbliche sind, dal denen jedoch, die lieben,
ein ewiges Gedichtnis gewiB ist.

a. Der Gedankengang von Karl Rahner

Karl Rahner hat in Ankniipfung an Joseph Maréchal, Thomas von Aquin
und Immanuel Kant einen Gedankengang in die neuere Theologie einge-
bracht, der groBe Beachtung gefunden hat. Ganz knapp skizziert, geht sein
sogenannter ,,transzendentaler Gottes,erweis‘“* der Frage nach, was als die
Bedingung der Moglichkeit des erlebbaren, erfahrbaren menschlichen Ver-
haitens bestimmt werden kann. Welche ,,impliziten*, ,unthematisierten®,
,unbewulten* Voraussetzungen hat das Handeln eines Menschen, wenn die-
ser etwa zugunsten eines anderen auf etwas verzichtet, was ihm zumindest
im Augenblick einen Lustgewinn bereiten konnte? Was motiviert uns zum
Verzicht? Warum erfiillen wir unsere Pflicht? Warum sind wir einander treu?
Warum lassen wir uns unsere Lebensmoglichkeiten beschneiden, damit an-
dere leben kénnen — warum, da wir doch wissen, dafl unsere Tage gezihlt
sind und keine Stunde, kein versdumter Genuf3 sich uns in derselben Weise
wieder bietet?

Karl Rahner beantwortet diese Frage so: ,,Der Akt personaler Liebe zum
menschlichen Du ist (...) der umfassende, allem anderen Sinn, Richtung und
MaB gebende Grundakt des Menschen™. In der Liebe, in der Offenheit fiir
das Du, so Rahner, begegnet der Mensch sich selbst in seiner ganzen Frag-
lichkeit. Des Menschen ,,Leiblichkeit, seine Zeitlichkeit und Geschichtlich-
keit, seine letzte Uneinholbarkeit durch Reflexion, der Charakter der Uner-
griindlichkeit und des Wagnisses in seinem Dasein, die Antizipation seiner
Zukunft in Hoffnung oder Verzweiflung (...), seine dauernde Konfrontiert-
heit mit dem namenlosen, schweigenden, absoluten Geheimnis, das sein Da-
sein umfaft, seine Bereitschaft zum Tod (...): all das zusammen sind not-
wendig auch Wesensziige der Liebe zum Du.“"?

® K. Rahner, Uber die Einheit von Nichsten- und Gottesliebe (Anm. 3) 288.
9 Ebd., 289f.



Gott ehren in der Achtung der Nédchsten 431

Karl Rahner macht darauf aufmerksam, daf} jede wahre Tat der Liebe, die
den Nichsten in seinem Daseinsrecht und in seinem Streben nach Gliick und
Vollendung gelten 14Bt, auch zeigt: Es ist moglich, sich darauf zu verlassen,
daf3 diese Liebe Sinn macht, daf} sie nicht ins Leere geht, da} jeder und jede
nochmals umfangen ist von einer Liebe (einer Zusage des Dasein-sollens),
die auch vor dem Tod, vor der immer bedrohlichen, immer gegenwirtigen
Endlichkeit alles Seienden, nicht zuriickschreckt, vielmehr unerschrocken
das Gute erstrebt, wenn sie dabei auch willentlich oder unwillentlich oft das
Bose ergreift. Selbst die Siinde lockt uns noch mit dem Ruf, ein vermeintli-
ches Gut zu ergreifen.

Karl Rahner hat grole Gedankenkraft darauf verwandt, Menschen darauf
aufmerksam zu machen, ihr Handeln erweise ithr immer schon vorhandenes
Vertrauen darauf, daB die Fraglichkeit ihres Daseinsvollzugs eine Antwort
erfahrt. Rahner will zeigen, dal Menschen in ihrem Handeln eine Antwort
auf die Sinnfrage geben, die sich ohne das Vertrauen in das Gegriindet-Sein
von allem, was ist, in dieser Form nicht geben lieBe. Seine transzendentale
Reflexion auf die Bedingung der Moglichkeit sittlichen Handelns fiihrt ihn
zu der Erkenntnis: Menschen setzen immer schon voraus, daB in dem An-
deren eine Wirklichkeit begegnet, die eine zu schiitzende Gabe, ein zu ach-
tendes Geschenk, ein auf Vollendung hin angelegter Verweis ist auf den Ge-
ber, den Schenkenden — auf Gott, der alles Begonnene auch vollenden wird.

In der schopfungstheologischen Begriindung seiner These setzte Rahner
erneut bei den Fragen an, die Menschen in ihrem Leben bewegen. Er for-
mulierte den Gedanken, Gott habe den Menschen als ein Wesen erschaffen,
das sein eigenes Dasein angesichts seiner Endlichkeit und seiner zugleich
gegebenen Offenheit auf das Du hin als fraglich erféhrt, als in sich nicht 10s-
bar, als Ritsel, das tddlich ist, und als solches eine Suchbewegung auslost.
Gott ist es, der den Menschen als ein solches Wesen erschafft, das auf der
Suche ist nach dem Sinn von allem, was ist. Gott legt in den Menschen die
Frage nach dem Sinn der Liebe hinein. Gott gibt sich selbst als Antwort auf
diese Frage. Gott selbst ist die Liebe: Er selbst ist offen fiir das Andere. Gott
will das Dasein der Geschopfe. Er geniigt zwar sich selbst, will aber das An-
dere teilhaben lassen an seinem Leben. Menschen vollziehen in ihrem lie-
benden Dasein die Bewegung Gottes mit, das heile Dasein des Du, des An-
deren, zu ersehnen. Im Mitvollzug der Offenheit Gottes fiir das Du der
Schopfung kénnen die Geschopfe zur Gewibheit finden, daB jener Gott, der
der Schopfung ihr Dasein erméglicht, diese Schopfung auch vollendet. Jede
Tat der Liebe ist eine Antizipation; sie ist Anbruch des Reiches Gottes, in
dessen vollendeter Gestalt niemandem mehr sein Daseinsrecht bestritten
werden wird.



Dorothea Sattler 432

b. Zur Rezeption seiner Gedanken

Das 2. Vatikanische Konzil hat wichtige Schritte getan, die nicht-christ-
lichen Religionen anerkennend wertzuschitzen. Bei der Frage, was die Re-
ligionen verbindet, spielten die skizzierten Uberlegungen von Karl Rahner
eine bedeutende Rolle. Insbesondere in dem Dekret tiber das Verhaltnis der
katholischen Kirche zu den nicht-christlichen Religionen (,,Nostra Aetate*:
NA) und auch im Missionsdekret (,,Ad Gentes*: AG) finden sich zahlreiche
Anklinge an Rahners Uberlegungen. NA 1 erinnert daran, daB alle Men-
schen denselben Ursprung und dasselbe Ziel haben: den einen Gott. Die Ge-
meinsamkeit der Religionen sieht das Konzil in dem Bemiihen gegeben, auf
die Fragen, vor die alle Menschen sich in ihrem Leben gestellt sehen, eine
Antwort zu geben. Die Konzilsviter formulieren dies so: ,,Die Menschen er-
warten von den verschiedenen Religionen Antwort auf die ungeldsten Riit-
sel des menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen der Men-
schen im tiefsten bewegen: Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel un-
seres Lebens? Was ist das Gute, was die Siinde? Woher kommt das Leid, und
welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zam wahren Glick? Was ist der Tod,
das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schlielich: Was ist je-
nes letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen
und wohin wir gehen?** (NA 1).

IV. Kontexte der Uberlegungen

AbschlieBend mochte ich die Frage nach der Verbundenheit von Nichsten-
liebe und Gottesliebe in ihre theologischen Kontexte einordnen. Ich greife
dabei auf eine Redeweise von der Verbundenheit zwischen Gott, dem Schop-
fer, und der geschaffenen Welt zuriick, die in der jiingeren Zeit in systema-
tisch-theologischen Entwiirfen mehr und mehr vorkommt: Ich meine die
Rede von der ,,Beziehungswilligkeit Gottes, von seiner Offenheit fiir das
Du seiner Schopfung.!

1. Schopfungslehre

Auf ewig — je immer — war und ist Gott offen fiir das Du der Schopfung.
Gott gestaltet in seinem erschaffenden Wirken eine Beziehung, deren Kenn-
zeichen es ist, un-gleich zu sein: Gott ist in seinem Dasein nicht angewiesen
auf das Dasein der Schopfung; Gott ist — er wire auch ohne uns alle; wir

" Vgl. D. Sattler, Beziehungsdenken in der Erlosungsiehre. Bedeutung und Grenzen. Frei-
burg-Basel-Wien 1997.



Gott ehren in der Achtung der Niichsten 433

aber sind das immer neue, immer unerwartete Ereignis seines Willens, die
Schopfung an seinem Leben teilhaben zu lassen. Die Schopfungslehre ver-
sucht auf die Frage zu antworten, warum iiberhaupt etwas ist und nicht viel-
mehr nichts. Sie formuliert und reflektiert die Glaubensiiberzeugung, dal
Gott nicht deshalb geschaffenes Sein hervorbringt, damit es ihm dienen
kann. Rein aus Freude an der Vielfalt und an der Schonheit seiner mitein-
ander lebenden Geschdpfe — rein aus ,,Ubermut®, nicht aus ,,Eigensinn‘ hat
Gott die Welt erschaffen — das Leben all der Tiere und der Pflanzen, den
Mond, die Sterne und die Menschen. Und Gott hat alles so geordnet, da}
niemand je allein sein miiBte; dem Mann hat er in der Frau ein ihm entspre-
chendes Gegeniiber erschaffen; den Menschen hat er die Sorge fiir jene Ge-
schopfe aufgetragen, deren Bestand und deren Wohlbehalt gefdhrdet sind.

2. Soteriologie

Alles war gut in den Augen Gottes — und hitte auch gut bleiben konnen.
Doch ist es unzutreffend anzunehmen, Gott wire davon iiberrascht worden,
daB seine Geschopfe die in sie gelegte Freiheit dazu miB8brauchten, bose zu
sein, sich abschotten zu wollen von Gott, dem sie ihr Leben verdankten. Gott
weiB immer schon, daB er durch die Aufnahme einer Beziehung zur ge-
schaffenen Wirklichkeit mit der Frage konfrontiert sein wird, wie er mit den
Geschopfen umgehen soll, die die Eigenart seiner Beziehungswilligkeit
nicht erkennen, die sie ablehnen und ihre eigenen Wege gehen wollen. In
Zeit und Geschichte hat Gott an Israel offenbar gemacht, dafl seine Bezie-
hungswilligkeit weder durch Torheit noch durch Siinde gefdhrdet wird. Gott
bleibt auch den Treulosen treu; er folgt den Irrenden auf ihren Wegen und
holt sie heim. Sein auf ewig in seinem Herzen gefaBter BeschluB, schlieB-
lich selbst als Mensch unter Menschen zu wohnen, um sich eschatologisch
end-giiltig als vertrauenswiirdig, als glaubwiirdig zu erweisen in seiner le-
ben-stiftenden Bezichungswilligkeit, ist in Jesus von Nazaret Geschichte ge-
worden — so bekennen wir Christen. Im Leben und Sterben Jesu, in seinem
Leben in liebender Beziehung zu Menschen und in seinem Sterben wird
end-giiltig offenbar, daB Gottes Beziehungswilligkeit die Macht der Siinde,
des Gemeinschaftsbruchs, brechen kann: Die Liebe ist stirker als der Tod.

3. Eschatologie

GroBe Theologen in der christlichen Tradition antworten auf die Frage,
warum Gott die Welt erschaffen habe, da er doch hitte wissen miissen, daB
die Geschopfe siindigen werden, mit der Uberlegung, Gott sei nur deshalb
schopferisch titig geworden, weil er auch darum wuBte, daBl er die Welt er-



Dorothea Sattler 434

16sen und vollenden konne. Insofern lassen sich Schopfungslehre und Es-
chatologie nur gedanklich unterscheiden, sie lassen sich aber nicht vonein-
ander trennen: Immer schon — von allem Anbeginn und in jedem Augenblick
— weill Gott um seine Méglichkeit und seine Willigkeit, die mit der Schop-
fung aufgenommene Beziehung als eine heilbringende zu gestalten. Nach
christlicher Glaubensiiberzengung ist uns im Christus-Ereignis die Ge-
wilheit geschenkt worden, daB das Drama der Beziehung zwischen Schép-
fung und Schopfer — ein Drama mit ungezihlten Akten an Treulosigkeit —
nicht mit dem Bruch der Beziehung endet: Der Auferweckte, der Lebendige
Christus Jesus ist der ,,Anfang* — der ,,Grund* — der neuen Schopfung, wel-
cher nicht Tod, nicht Nichtigkeit, sondern das Leben bevorsteht. In jeder Tat
der Liebe im Geist Jesu Christi — im Geist Gottes — hat dieses vollendete Le-
ben bereits begonnen. Wir sind berufen, Gottes Ja zum Dasein der Ge-
schopfe — auch der Siinder und Siinderinnen — mitzusprechen, indem wir
einander unbedingt-bedingungslos gelten lassen in unserem Wunsch nach
Leben, nach erfiilltem Dasein.

Gott mochte, da8 die Menschen seinen Namen achten, weil er der all-eine
Gott ist, weil er allein Gewiihr ist fiir ein Leben, in dem alle die Erfiillung
ihrer wahren Sehnsucht finden, so wie er es durch sein Handeln an Israel of-
fenbar gemacht hat. Gott stellt sich als einer vor, der méchte, daB sein
,»Reich* — die Herrschaft seiner Liebe — hier und heute schon im Zusammen-
Leben der Geschopfe beginnt. Die Tat der Nichstenliebe im Sinne der Ach-
tung des Daseinsrechtes der Geschopfe hat eschatologische Bedeutung; sie
ist kein ,,Sonderbereich* neben der Gottesbeziehung der Menschen. Wer den
Anderen liebt, hat das Gesetz erfiillt (R6m 13,8.10; Gal 5,14) und Gottes
Wesen erkannt.





