EINUBUNG UND WEISUNG

Das Hohelied Salomos

1. Stimme der Sehnsucht

2,8 Die Stimme meines Liebsten,
horch doch — da —
er kommt gesprungen
iiber die Berge,

gehiipft
tiber die Hiigel.

2,9 Er gleicht,
mein Liebster,
einer Gazelle
oder einem Damhirschbockchen.
Sieh doch — da —
er bleibt stehen
hinter unsrer Mauer,
schaut durch die Fenster,
strahlt durch die Gitter.

2,10 Da ruft mein Liebster
und spricht zu mir —
Auf, du,
meine Liebste,
meine Schone,
und komm du.

Sie haben den Beginn eines Liebesgedichtes* gelesen. Da lenkt eine junge Frau alle
Aufmerksamkeit auf die Ankunft ihres Geliebten. Mit allen Sinnen ersehnt sie ihn,
vibriert vor Erwartung, ihre Gefiihle und Gedanken kreisen um ihn. Sie hort ihn
kommen. Fast iibermenschliche Kraft schreibt sie ihm zu, ungewohnlich schnell,
kraftvoll und grazil hort sie ihn mit seinem Springen und Hiipfen auf sich zukom-
men. Fiir einen Moment setzt im Gedicht jede Bewegung aus — und dann sieht die
Liebende, wie der Liebende schaut, wie er mit glinzenden Augen die Geliebte sucht.

* Die Ubersetzung der Verse aus dem Hohenlied bezieht sich weithin auf: Das Hohelied Salo-
mos. Ubersetzt, transkribiert und kommentiert von Klaus Reichert. Salzburg und Wien 1996
(inzwischen als Taschenbuch: dtv 12545, Miinchen 1998).



Einiibung und Weisung 443

Der liebende Geliebte hat alle Hindernisse iiberwunden, um zur Geliebten zu kom-
men. Jetzt steht er vor ihrer Tiir und lockt sie ans ihrem Haus: mit seinen Augen,
mit seinem Ruf, liebt sie heraus aus der Verborgenheit.

Wiirden wir darauf gefaBit sein, diese Verse in einem Gottesdienst zu horen? Ver-
mutlich nicht. Und doch kommen sie jetzt im Advent zu Gehor (21. Dezember). Jiin-
gere Menschen sind sprachlos, wenn sie diese Gedichte horen und erfahren, da sie
in der Bibel stehen. Im ,,Hohenlied* ndmlich. So heif3t das Buch nach einer auf Mar-
tin Luther zuriickgehenden Sprachgewohnheit. Es gehort znm Alten Testament.
Wortlich heifit dieses Buch: ,,Das Lied der Lieder und ist zu verstehen im Sinne
von ,,das beste Lied” oder ,,das schonste Lied* oder ,das‘ Lied schlechthin. Lied
meint fréhliches Lied. Zehn Seiten umfaBt es in der hebrdischen Bibel. Zugeschrie-
ben werden diese Liebeslieder dem Konig Salomo.

Wie kaum ein anderes biblisches Buch ist das Hohelied umstritten. Die Frage,
wie man es verstehen soll, hat zahlreiche Antworten gefunden. Soll man es wortlich
verstehen oder im iibertragenen Sinne und dann fromm? Schlief3t die eine Weise des
Verstehens die andere grundsitzlich aus?

Das Hohelied gehort zur Weltliteratur. Deswegen, weil es Poesie von hichstem
Rang ist. Es ist von der Frage bewegt, was das Menschenleben und die Welt be-
griindet, auch, was dieses Leben fragwiirdig macht. Poesie erfindet Leben und will
so die eigene Lebensperspektive erweitern, indem es die Sinne fiir einen bislang ver-
deckten Bereich des Lebens ¢ffnet. Von da aus ergibt sich nicht selten fiir unter-
schiedliche Menschen, daB jeweils anderes fiihlbar wird und im Fiihlbaren das An-
dere.

2,10 Da ruft mein Liebster
und spricht zu mir —
Auf, du,
meine Liebste,
meine Schone,
und komm du.

Diese Gedichtzeilen warten in ihrem ganzen Zusammenhang mit einer bildrei-
chen und doch unverbliimten Eindringlichkeit auf, um die liebende Beziehung zwi-
schen einer Frau und einem Mann anzuleuchten. Im Gedicht ist es Frithling. Paft
das in unsere Zeit, jetzt, wo kaum noch ein Blatt am Baum ist? Nach der Regenzeit
des Winters in Israel entfalten leuchtend aufspringende Knospen eine farbenfrohe
Pracht. Eine ganze Sinfonie aus Landschaft, Pflanzen, Tieren, Diiften wird im Ge-
dicht mit Bildvergleichen ertffnet. Und mittendrin zwei Menschen, die mit ge6ff-
neten Sinnen auf die Wandlung ihres Lebens hoffen — durch die Liebe. Doch gegen
die Natur als Ort der Liebe steht die Stadt als Ort des hilflosen Umbherirrens und ge-
waltsam aufrecht erhaltener Ordnung. Wie kann der Mensch diese Entfremdung be-
stehen? Wie kann er dariiber hinausgefiihrt werden? Durch die Liebe in allen ihren
Formen, so lautet die Antwort dieses biblischen Buches.

Daf} die Entfremdung des Menschen sehr tief gehen kann, ist wohl auch die Er-
fahrung derer, die in diesen Versen noch anderes heraushéren, ndmlich daf3 die
Liebe zu dem, der als der Bote der géttlichen Liebe ersehnt wird, zwar einerseits die



Einiibung und Weisung 444

Entfremdung spiirbar macht, doch sie auch iiberwindet, weil der Geliebte, der Got-
tessohn, die frohe Botschaft verheiBit, in das verlorene Paradies hineinzufiihren, wo
alle Entfremdung {iberwunden ist.

Hat das mit uns zu tun? Wessen Tag ist nicht voll von alltiglichen Dingen? Worii-
ber sprechen wir? Von den gesellschaftlichen Problembergen? Von den erhéhten
Stromgebiihren, vom gefiillten Wartezimmer, von den Besorgungen vor Weihnach-
ten? Ist das alles? Gibt es in all dem nicht Gegenzeichen, die wir aufleben lassen,
ganz bewufBt jetzt im Advent? Es wird frith dunkel — manche ziinden Kerzen an. Die
winterlichen Béume sind kahl - griine Tannenbidume kommen in die Zimmer. Im
Alltagstrott konnen Gefiihle einfrieren, und winterliche Zeiten brechen an — und es
gibt Momente, wo das Eis taut, wo eine behutsame Frage, eine zirtliche Geste, ein
offenes Ohr zeigen, daB es ,,Friihling* geben kann, neues Leben.

Der lebendige Gott will, daf} in solchen Gegenzeichen die Stimme der Sehnsucht
sich erhebt, so oder so.

2. Geheimnisvolle Schonheit

Wohl wie kein anderes biblisches Buch hat das Hohelied Salomos oder das Hohe-
lied der Liebe aus dem Alten Testament die Phantasie befliigelt. Einige Verse heillen
sO:
1,15 Sieh doch — schon bist du,
meine Liebste,
sieh doch — schon,
Deine Blicke
Tauben.
1,16 Sieh doch — schon bist du,
mein Liebster,
ja wie lieb,
Unser Bett
Jja wie iippig griin.

Gegenseitig besingen die Liebenden ihre Schénheit. In langen Perlenketten von
Vergleichen wollen die Lieder die sichtbare Gestalt der jungen Frau oder des jun-
gen Mannes ins Bild setzen, im ganzen und auch in Details. Da heiBt es von der Ge-
liebten etwa:

4,2 Deine Zdihne
wie eine Herde zur Schur bereiter Schafe,
die heraufziehn aus der Schwemme
alle
doppelt trichtig
und fehl wirft
nicht eins
unter ihnen.



Einiibung und Weisung . 445

Was fiir ein Kompliment, was fiir eine Liebeserkldarung! Weille Zihne, — wie eine
Herde von Schafen, die vor der Schur gewaschen werden, damit man weile Wolle
scheren kann. Beabsichtigt ist dabei ein Gegensatz zu den schwarzen, frechen Zie-
genbdcken. WeiBe Zihne also: verheiBungsvoll und vital, rundum vielversprechend.

Vom Geliebten heifit es:

5,11 Sein Kopf —
Gold, lauteres Gold,
seine Locken —
Dattelpalmenblitter,
rabenschwarze.

Wie eine Gotterstatue erscheint der Geliebte, durch seine imponierende Erschei-
nung sticht er unter allen hervor, geheimnisvoll ist seine Ausstrahlung im Kontrast
des rotlich-goldenen Kopfes und der schwarzen Locken.

Doch geht es nicht nur um die Beschreibung der Gestalt, es geht vor allem darum,
die Gefiihlsbewegungen einzufangen, die die Liebenden dabei fiireinander empfin-
den.

Schénheit will im Betrachten wahrgenommen und im Miteinander erfahren wer-
den. Sie erschlieBt sich nur, wenn man sich von ihr ergreifen 1468t. Die Bildverglei-
che helfen, konkrete Anhaltspunkte zn haben und doch auf eine unauslotbare Tiefe
zu verweisen, die das Geheimnis der anderen Person bewahrt. So entsteht der Zau-
ber der Liebe, in den das Lied hineinzieht. Jede direkte Anweisung miiite eine
falsche Wirkung haben und wiirde sich mit dem Sprachschutt des Alltagsallerlei und
der Reklame vermengen.

Jeweils die Geliebte und der Geliebte sagen zueinander: ,,Deine Blicke — Tauben*
(s. 1,15; 5,12). Dabei geht es um die bewegliche Lebendigkeit der Augen. ,,Mit ei-
nem einzigen Blick* kann der Funke iiberspringen, kann ein Mensch verzaubert sein
und zum Liebenden werden. Da im Alten Orient Tauben als Liebesbotinnen gelten,
sind die Blicke im Hohenlied als Liebesboten zu verstehen, — quicklebendig, gliick-
lich, verheiBungsvoll, tief wie ein Brunnen.

Karge Worte wiirden alles in blasser Allgemeinheit zuriicklassen. Deshalb wird
gesungen. Lieder entspringen der Schatzkammer des Herzens. Sie rithren an das Ge-
heimnis des Lebens, sie helfen, im Leben daheim zu sein — im erfahrbaren und im
ersehnten Leben. Singen reicht tief in die Vergangenheit und tief in die Zukunft hin-
ein, in die Erfahrung, ein Ja erfahren zu haben und es immer noch mehr erfahren zu
wollen.

So gibt es wunderbare Vertonungen zum Lied der Lieder, in denen der Zauber
der Tone zur Bildkraft der Verse hinzutritt, um dem Geheimnis menschlicher Liebe
sich anzundhern.

,.Bin solches Lied kann nur die Liebe lehren* — sagt der mittelalterliche M&nch
Bernhard von Clairvaux. Er legt das ,,Lied der Lieder* auf das Gesamt der christli-
chen Glaubenslehre hin aus und nimmt dabei vor allem die Beziehung Gott-Mensch
in den Blick. Nach seiner Uberzeugung ist der Mensch fiir die Liebe geschaffen. Er



Einiibung und Weisung 446

hat es zwar weithin vergessen und sich in alle moglichen falschen Richtungen ver-
laufen, doch wenn er wirklich in sich geht und zu sich kommt, findet er die ver-
schiittete Quelle der Liebe wieder, die Quelle der Gottesliebe und der Liebe zum
Nichsten. Er schreibt in seiner ersten Hoheliedpredigt:

»Dies Lied klingt nicht im Ohr:

es jubelt auf im Herzen.

Es tont nicht von den Lippen,

sondern erregt in tiefer Freude.

Nicht Stimmen schwingen da in eins,
sondern die Strebungen der Herzen.
Es ist nicht drauflen zu vernehmen,

es schallt nicht offen auf dem Markz.
Nur die es singt, vernimmt den Klang,
und der, dem sie es singt:

die Braut und ihr geliebter Briutigam.*

3. Gliick der Einzigartigkeit

Im Hohenlied Salomos gibt es kunstvolle Wechselgesidnge. Der Rhythmus der
Worte weist dahin, anch die Bilder ergénzen sich und veranschaulichen eine grund-
legende Zwiesprache. Einmal singen der junge Mann und die junge Frau voneinan-
der so:

2,2 Wie eine Lotusblume
unter dem Dornengestriipp,
S0, ja
ist meine Liebste
unter den jungen Mddchen.

2,3 Wie ein Apfelbaum
unter Waldbdumen,
so, ja
ist mein Liebster
unter den jungen Mdnnern.

Diese beiden Verse sind die Keimzelle eines groBeren Liedes. Mit dufBBerster
Wachbheit und voller Selbstbewufltsein nehmen die beiden Liebenden die Erfahrung
der Begliickung wahr, im jeweils anderen einen einzigartigen Menschen gefunden
zu haben. Weder sie noch er bestreiten das Kompliment, vielmehr geben sie es ge-
genseitig zuriick.

Der junge Mann vergleicht seine Geliebte mit einer Lotusblume. Als Seerosenart
verschwindet sie téglich, doch die Bliite entfaltet sich strahlend immer wieder neu



Einiibung und Weisung 447

aus dem Wasser. So wurde sie zum Symbol der Neugeburt, zom Zeichen des Le-
bens und der Fruchtbarkeit. Mit diesem Vergleich bestitigt der junge Mann seine
Geliebte, die sich zuvor selbst als Lotusblume bezeichnet hat, als eine, die erfrisch-
tes Leben und immer neue Lebenslust verheit. Doch erhéht er sie auch. Denn er
stellt sie in einen Kontrast zam Dornengestriipp. So bezeichnet er die anderen jun-
gen Médchen. Dornengestriipp: Da ist es diirr, da gibt es keine Lebensnahrung. Die
Geliebte wiegt leicht alle anderen Frauen auf; sie ist einzigartig.

Die junge Frau erwidert mit einem dhnlichen Vergleich. Er ist ihr wie ein Apfel-
baum unter Waldbdumen. Der Apfelbanm gilt als belebend, trigt Friichte hinauf bis
in die Krone, lidt dazu ein, von seinen Friichten zu zehren; in seinem Schatten kann
man ausruhen und sich geborgen fiihlen.

Wie alttestamentliche Menschen die Wiiste mit ihrem Dornengestriipp meiden,
so anch den undurchdringlichen Wald mit seinem Geist und seinen wilden Tieren.
Beide Liebenden sind sich gegenseitig eine einzigartige Ausnahme in ruppiger Um-
gebung.

Die Einzigartigkeit eines geliebten Menschen zu beteuern und der personlichen
Zuneigung, die fiir die Liebenden unteilbar ist, Gestalt zn geben, ist eine grole Kunst,
—auch in Worten wie in diesem Gedicht. Soll die Liebe aufbliihen, brancht sie neben
dem Verborgenen anch das Sich-Zeigen, ja sogar das Vergleichen mit anderen, die
Lust, sich einen unanfgebbaren Platz im Herzen und im Leben einzurdumen.

Die Freude am geliebten anderen wichst zur Frende an der Freiheit, einander zu-
zugehoren. So heifit es in dieser biblischen Lyrik uniibertroffen knapp:

2,16 Mein Liebster
mein
und ich
sein.

Dreimal begegnet dieser Vers (s. 6,3; 7,11). Schlichter Ausdruck gliicklichen Er-
fiilltseins. Ausdruck aber auch einer tiefen Ehrfurcht vor der Einzigartigkeit und
Wiirde des anderen Menschen, zugleich auch ein Wort der Entscheidung, nidmlich
des anderen bediirfen zu wollen. Das wire ein Spitzensatz der Liebe, sich zur ge-
genseitigen Verwiesenheit entscheiden zu wollen! Und doch wird hier keine Theo-
rie der Partnerschaft entfaltet. Vielmehr sind Ausrufe verdichtet, die erfiillte Au-
genblicke in der Begegnung von Mann und Frau in Worte bringen; Worte freilich,
die eine alles iibersteigende Sehnsucht erwecken.

Das Hohelied kann in seiner Sinntiefe nicht erschopft werden. Es hat nicht nétig,
mit Kleidern der Auslegung iiberdeckt zu werden, um mit seiner anregenden und er-
regenden Sprache die Lebensform zu besingen, die aus einem tiefen Glauben an die
lebensstiftende und lebensverdndernde Kraft Gottes im Vertrauen aufgenommen
werden will. Und doch 6ffnen sich immer neue Sinndimensionen dieser Lyrik.

Eine von der Tatsache her, dafl das Hohelied zu den fiinf Festrollen fiir die jiidi-
schen Hauptfeste gehort und als Lesung fiir das Passah-Mazzot-Fest bestimmt ist.
So gehort es zum Kern der Liturgie. Das Volk Israel erinnert sich an die Heraus-
fiihrung aus Agypten und preist darin die iiberschwengliche Liebe Gottes. Denn die-



Einiibung und Weisung 448

ses einzigartige Ereignis hat Israel aufgehen lassen, daf es als Volk dem lebendigen
Gott einzigartig ist, und Er ihm. Und daraus wichst neue Freiheit und neues Leben.

4. Ein kunstvolles Gewebe

Was das A und O unseres Lebens ist — diese Frage auf niichternen Magen gestellt
zu bekommen und beantworten zu sollen, wire ein harter Brocken. Und doch ent-
scheidet sich in jedem Tag mit, was mir in meinem Leben so grundlegend ist, daf3
ich es mir nicht zerreden lasse, vielmehr mich immer wieder damit verwebe und da-
von mittragen lasse. Wahrscheinlich ist es nicht nur eine einzige Sache, der mein
Augenmerk gilt, sondern eher ein Gewebe unterschiedlicher Lebensfiden.

Wenn wir in dieses biblische Buch, das Hohelied Salomos, hineinhdren, um die
eigene Lebenssicht erweitern zu lassen, dann haben wir es auch mit einem Gewebe
zu tun, das unterschiedliche farbige Lebensfiden aufnimmt und verflicht, so da§
daraus ein anziehender ,,Stoff* entstanden ist, in dem jedes Detail im Gesamtbild
leuchtend wird. Ein Gewebe, das in Bewegung bringt, weil es immer neue Bilder
zeigt, um darstellend anzudeuten, was letztlich nicht darzustellen ist.

Schon bei den rémischen Dichtern des Altertums (z. B. Ovid) wird die Dichtung
als Gewebe gedeutet, das durch Verflechtungen entsteht und besteht. Nichts ande-
res sagt unser Wort ,,Text”. Es ist ein Lehnwort aus dem lateinischen ,,textura‘, das
eben Gewebe heiflt. DaB das Menschenleben, ja sogar die Welt ein grofles Gewebe
sei, davon sprechen viele groBe Dichter. Hinter jedem Text will sich also Leben ent-
hiillen; Lebensbewegungen wollen als Hintergrund wahrgenommen sein, um ande-
res im Vordergrund stiitzen zu konnen.

Gerade weil ein Textgewebe einen Facettenreichtum erlebter Momente zusam-
mentriigt, ist der Lese- und Hérvorgang aus sich heraus nicht ganz, nicht hell, ver-
mag nicht abschlieBendes Verstehen zu gewinnen. Das bruchstiickhaft Scheinende,
der oft stammelnde Charakter der AuBernngen, die vielen Liicken, auf die der Ori-
entierung suchende Mensch st6Bt, die kulturelle Bedingtheit der Form, — das und an-
deres verlangen immer neues Schauen und Horchen, damit wir nach und nach uns
selber gewinnen im Gegeniiber zum Text. Jede Ungeduld, und sei sie noch so edel
motiviert, ist in Gefahr, das zu verlassen, was sie sucht. Das Textgewebe soll uns ja
treffen, wie es geschrieben ist; es braucht das Gegeniiber von Text und Horer oder
Leser.

Bibelwissenschaftler haben in den letzten Jahren zunehmend deutlicher erkannt,
daB wir es im Hohenlied Salomos mit einer Sammlung von Einzelliedern zu tun ha-
ben, die iiberarbeitet und bewuBt gestaltet wurden. Daf3 viele Gewebefiden einge-
webt wurden, dafiir lassen sich etliche Anzeichen finden: Es gibt etwa Wiederho-
lungen, refrainartige Sitze, ein Zueinander von verschiedenen Stimmen, Stilmittel,
die manche Partien verkniipfen. Doch auch der Klang der Sprache spielt eine grofie
Rolle. Im Hebriischen etwa klingt das Wort fiir Weihrauch (lebonah - 4.,6) ganz
dhnlich wie der Name des Gebirges Libanon (4,8). Beide Worte stehen an einer
Stelle in groBer Nihe zueinander. Sie sind zunéchst Ortsangaben, aber auch Um-
schreibungen fiir die Sphire und Umgebung der Liebenden. Was zunéchst ganz



Einiibung und Weisung 449

spielerisch von der Lautgestalt her eine lockere Verkniipfung herzustellen scheint:
lebonah und libanon, fiihrt weit dariiber hinaus. Es entsteht mit ihnen eine feine
Komposition, in der von Klangkombinationen her Stimmungsumschwiinge, Hoffen
und Bangen, Entschlossenheit der Liebenden und Angste, das Auf nnd Ab der lie-
benden Anndherung ansgehen. So entsteht Poesie, in der die Gefiihle der Liebenden
die Welt des Textes bewegen, spielerisch und mehrbodig.

Andere Gewebefidden kommen dazu. Die Elemente der Welt tauchen anf: Sonne
und mit ihr Feuer, die Erde mit allen ihren Formungen von Berg und Tal, von Na-
tur mit Tieren nnd Pflanzen und Kultur mit Gold und Silber, Wasser mit Regen und
Quellen, Luft mit Wind und Atem. Spannungsvoll sind auch die verschiedenen Orte
des Gedichtes: die Berge und das Haus der Mutter, die Stadt und der Weinberg, der
Garten und die Straflen. Alle Sinne werden angesprochen: Sehen und Horen, Rie-
chen, Schmecken, Tasten. Gewebe, die das groe Gedicht durchziehen.

Wer sie einmal wahrgenommen hat, wird einen kleinen Vers, der wie eine Zwi-
schenbilanz wirkt, anders horen:

5,1 Ja efit doch, Freunde,
trinkt und werdet trunken
an Liebe.

Diese Aufforderung zum Lebens- und LiebesgenuB ist ganz ernst gemeint. Doch
will sie im Zusammenhang des Gewebes nicht platt verstanden werden. Zn ihr
gehort, allererst wahrzunehmen, was an Lebensfeindlichem, an Nicht-Liebe, an Tod
in der Natur und in der Gesellschaft méchtig ist. Zu ihr gehort, die Sehnsucht groB
werden zu lassen, die aus der Erfahrung entsteht, ergdnzungsbediirftig zu sein. Dazu
gehort anch der Mut, sich aus der Hand zu geben und einem anderen Menschen sich
in seiner Unverwechselbarkeit anzuvertrauen. Das gehort zur Liebe und ihrem Ge-
nnf wie auch die Ahnung, daB der Liebe gottliche Kraft innewohnt. In diesem Ge-
webe will das Wort gehort sein:

Ja efit doch, Freunde,
trinkt und werdet trunken
an Liebe.

5. Die Macht der Liebe

»Damals hat es mit uns angefangen.“ Nicht selten taucht dieses Wort bei Liebenden
anf, wenn sie von sich erzihlen, wie sie sich gefunden haben. ,,Damals hat es mit
uns angefangen.” Sie sagen damit, daB ihr Anfang mehr etwas Passives als etwas
Aktives ist. Unsere Sprache ist da sehr genau. Der Anfang wird nicht als etwas Ge-
machtes erlebt, sondern als etwas Erfahrenes, ja etwas Widerfahrenes. Das eigene
Anfangen ist der zweite Schritt, ist Antwort auf die Vorgabe. Dieses ,.es*, das mit
den Menschen anfidngt, wird als Macht erfahren, als die Macht der Liebe. In diesem



Einiibung und Weisung 450

Anfang steckt ein UberschuB, der dann den Stoff bietet fiir die Geschichte der Lie-
benden. Solch ein Anfang iibersteigt alles, was wir ahnen, uns ausdenken, verwirk-
lichen konnen. In ihm steckt auch, daf} die Spannung zwischen Sehnsucht und Er-
fiillung nie zu Ende kommt.

Die Macht der Liebe kann Menschen {iberwiltigen mit Leidenschaft, so daf} sie
die Liebe wie eine Krankheit empfinden. Einige Wortscherben aus dem Hohenlied
Salomos im Alten Testament geben davon Ausdruck:

2,5 Ja stérkt mich doch
mit Traubenmost,
erquickt mich mit Apfeln,

denn liebeskrank bin ich,
ich.

Oder es heif3t:

5,8 Ich beschwére euch,
Téchter Jerusalems,
wenn thr ihn findet,
meinen Liebsten,
was sagt ihr
ihm?

Wie
liebeskrank
ich bin.

Ein anderes Wort:

7.11 Ich
bin meines Liebsten
und nach mir
ist seine Sehnsucht.

Hier spricht jeweils die liebende Frau. Sie bringt die Erfahrungen der Liebe ins
Wort. Weil sie sich in der Liebe verzehrt, kann sie nur durch Liebe, durch neuen
LiebesgenuB wieder gestirkt werden. Nach dem plotzlichen Entschwinden des Ge-
liebten beschwort sie die Tochter Jerusalems, ihren Geliebten von ihrem Ungliick in
Kenntnis zu setzen, ihn wissen zu lassen, da8 sie krank vor Liebe ist. Wer anders
konnte die Krankheit heilen als der, der sie verursacht hat? SchlieBlich bekundet die
Frau, daf3 auch der Mann nach ihr Verlangen, Sehnsucht hat. Beide sind sich eben-
biirtig, in ihrer volligen Ausrichtung auf die je andere Person.

Aus diesen Wortscherben wird ahnbar, daB die Liebenden nicht mehr anders le-
ben wollen und kénnen als miteinander. So sehr diese Liebe als Widerfahrnis erlebt
wird, als etwas, das erweckt wurde in ihnen und eine Art Ransch entwickelt hat, so
sehr ist auch vernehmbar, daB sie anders als in Freiheit nicht den geliebten Anderen
erleben und genieBen kénnen. Nicht gebraucht oder beherrscht fiihlen sie sich, viel-



Einiibung und Weisung 451

mehr hingerissen voneinander. Nur so, im Rausch und zugleich in Freiheit, lassen
sich Grenzen iiberschreiten, wird jemand iiber sich hinausgefiihrt und begegnet
darin dem, was er selbst nicht fassen kann.

Die Macht der Liebe. Sie beschert das Helle, das Leichte, das Entziicken, den
Rausch, den siebten Himmel, sie beschert genauso das Wilde, das Hingerissensein,
die Entbehrungen, das Brennen, die Qual des Wartens. Sie [4Bt auf Hindernisse
stoflen, wie das Hohelied mehrfach ausruft: ,,Weckt nicht, stort nicht die Liebe*
(2,7; 3,5; 8,4). Die Liebe hat wohl ihre eigenen Spielregeln, und sie wird zerstort,
wo einer iiber den anderen verfiigen will. Andererseits 6ffnet sich in ihr der Raum
ins Unendliche, wo die Liebenden mit dem Staunen an kein Ende kommen.

Durch das Hohelied zieht sich ein Strang, der andeutet, wie sehr die Liebe auch
eine Macht der Freiheit ist. Fast spielerisch verwandeln sich die Personen. So ent-
steht ein Raum von Freiheit, in dem Menschen sich iiber alle Hindernisse hinweg
aufeinanderzubewegen, sich finden in einem lebendigen Hin und Her. Mal verwan-
delt sich die Frau zur Landarbeiterin oder zu einer hoheitsvollen, fast unberiihrba-
ren, gottlichen Person, mal verwandelt sich der Mann: Scheint der Geliebte zun#chst
der Konig zu sein, wird er spiter bei den Hirten gesucht. Als ob jede gesellschaftli-
che Position durch die Liebe verblat, weil es einen neuen Mittelpunkt des Lebens
gibt. Wo Sehnsucht und Erfiillung identisch werden, feiert die Liebe ihr Fest. In ei-
nem AbschluBwort zum Hohenlied heifit es von der Macht der Liebe:

8,7 Selbst Unmengen von Wasser
konnen nicht loschen
die Liebe
und Fluten
sie nicht wegschwemmen.

6. Liebe als Lebensgrund

Dichtung und Musik, Mystik und Malerei haben im Hohenlied der Liebe aus dem
Alten Testament oft den Schliissel gefunden, um grundlegende Erfahrungen auszu-
driicken. Unter ihnen ist Marc Chagall, der einen Zyklus von fiinf Bildern geschaf-
fen hat, die im ,,Nationalmuseum der Biblischen Botschaft Marc Chagall* in Nizza
zu sehen sind. Dort sind sie entgegen dem Uhrzeigersinn aufgehingt, so daB der
Blick des Schauenden, wenn er den kleinen Raum betritt, zunéchst auf den kronen-
den Abschluf des Zyklus fillt. Weil sich die Liebe den GesetzméiBigkeiten der Zeit
entzieht, weil sie sich selbst iibersteigt und nicht festzuhalten ist, weil sie auf das
Hintergriindig-Unsichtbare verweist, gibt es dieses Ordnungsprinzip im Museum.
Es sind enthiillend-verhiillende Bilder mit Tiefenwirkung, die in das Geheimnis der
Liebe hineinziehen.

Das erste Bild der Serie, dem man als letztem in der Anordnung begegnet, trigt
den Titel: ,,Leg mich wie ein Siegel auf dein Herz.“ Ganz im Vordergrund ist die
Liebende gemalt. Mit ihrem Kopf ruht sie auf dem Herzen des Liebenden, ganz aus-



Einiibung und Weisung 452

gerichtet auf ihn, wie er umgekehrt voller Liebesverlangen iiber sie geneigt ist. Eine
einzige Sinfonie in Rot ist dieses Bild.

Das Wort selber heifit in voller Lange so:

8,6 Leg mich wie ein Siegel
an dein Herz,
wie ein Siegel
an deinen Arm.
Denn:
Stark wie der Tod
ist die Liebe,
unwiderstehlich wie das Totenreich
ihr Begehren,
Ihre Brinde Feuerbrinde,
Flamme des Unnennbaren.

»Leg mich wie ein Siegel an dein Herz.” Die geliebte liebende Frau singt diese
Bitte, und darin schwingt die Sehnsucht nach engster Gemeinschaft mit. Fiir einen
Menschen des Alten Orient war das Siegel oft der wertvollste Schmuck. Zugleich
der allerpersonlichste. Denn ein Siegel steht fiir den eigenen Namen. Deshalb trug
man sein Siegel immer mit sich. Und zwar trug man es an einer Schnur um den Hals
und/oder um das Handgelenk. Solche Siegel waren meist sorgféltig graviert, sie wa-
ren Zeichen der Identitdt und personlichstes Gut, von dem man sich nicht trennte,
kostbarer als ein Juwel, das Ein und Alles. Die Bitte der Frau besagt dann: Ich
mochte, daB uns nichts trennen kann, ich moéchte dein kostbarster Schmuck, dein un-
austauschbarer Schatz sein. Und zwar ,,an deinem Herzen und ,,an deinem Arm®,
was im biblischen Verstindnis meint: In deinem ganzen Sinnen und Denken, in all
deinem Tun méchte ich das prigende Siegel, ja unvertretbar sein. Was die Frau sagt,
gilt gleichermafen vom Mann.

Das Siegel war deshalb so kostbar, weil es auch Amulett war, das vor drohenden
Gefahren schiitzen soll. Es soll Lebenskraft und Lebensmut so schenken, daB} es alle
Formen des Todes wie Ungliick und Krankheit abwehren kann. Das Siegel bedeu-
tet also Leben. Deshalb schlieBt sich an die Bitte der Frau die entsprechende Be-
griindung an:

Leg mich wie ein Siegel

an dein Herz,

wie ein Siegel

an deinen Arm.

Denn:

Stark wie der Tod

ist die Liebe,

unwiderstehlich wie das Totenreich
ihr Begehren.



Einiibung und Weisung 453

,»Gegen den Tod ist kein Kraut gewachsen®, sagen wir, weil wir erleben, daf3 nie-
mand dem Tod entkommen kann. Doch die Frau setzt dagegen: Auch der Macht der
Liebe kann sich niemand entziehen, wenn sie jemanden ergriffen hat. Das Lied sagt:
Die Liebe ist in sich der Gegensatz zum Tod, sie ist dem Tod, dem gréBten Feind
der Liebe, ebenbiirtig und kann ihn iiberwinden. Weil Tod und Liebe den Menschen
ergreifen, gibt es nur eine Moglichkeit, ndmlich, sich einer Seite zu iiberlassen, sich
aus der Hand zu geben, sich anzuvertrauen. Wer sich der Liebe und damit dem Le-
ben anvertraut, der sto8t auf ihren wahren Grund, und da lodert in ihr jenes Feuer
auf, ohne das es belebende Liebe nicht gibt, und weswegen der Tod als groBter
Feind der Liebe fiir diesen Vergleich taugt und sich die Liebe gegen den Tod durch-
setzen kann:

Ihre Briinde Feuerbrinde
Flamme des Unnennbaren.

Mit dem letzten Hauch des Hohenliedes klingt ein einziges Mal hier der Gottes-
name an, fast zweideutig verborgen. Denn man kénnte auch in dem Sinne liberset-
zen, dafl hier die stirkste Flamme genannt wird, die man sich damals vorstellen
kann, der Blitz, — dann aber als himmlische Macht verstanden wire.

In diesen feierlich gestalteten Versen werden alle Bilder des Hohenliedes einge-
sammelt. Hier schwingt unausgesprochen, was die Poesie der Lieder nicht aus-
driicklich braucht: Liebe ist eine gottliche, ja gottgewollte Kraft!

Liebe macht unendlich reich, so reich wie Koénig Salomo es war, dem diese Lie-
der zugeschrieben sind. Diese Liebe ist uns gegeben. An uns ist es, sie aufzuneh-
men oder vielmehr, uns von ihr ergreifen zu lassen. Wer liebt, glaubt an das Leben,
kédmpft um das Leben und widersteht den Todesmichten in den unzihligen Gestal-
ten, — ist dabei ganz nahe am Kern des Lebens und hat den lebendigen Gott auf sei-
ner Seite, auch nach dem irdischen Tod. Denn ER ist stirker als der Tod*.

Paul Deselaers, Miinster

* Diese Meditationen wurden urspriinglich vom 8.—13. 12. 1997 im Deutschland-Radio Kéln
als Morgenandachten gesendet.





