
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Das Hohelied Salomos 

1. Stimme der Sehnsucht 

2.8 Die Stimme meines Liebsten, 
horch doch - da - 
er kommt gesprungen 
über die Berge, 
gehüpft 
über die Hügel. 

2.9 Er gleicht, 
mein Liebster, 
einer Gazelle 
oder einem Damhirschböckchen. 
Sieh doch - da - 
er bleibt stehen 
hinter unsrer Mauer, 
schaut durch die Fenster, 
strahlt durch die Gitter. 

2.10 Da ruft mein Liebster 
und spricht zu mir - 
Auf, du, 
meine Liebste, 
meine Schöne, 
und komm du. 

Sie haben den Beginn eines Liebesgedichtes* gelesen. Da lenkt eine junge Frau alle 
Aufmerksamkeit auf die Ankunft ihres Geliebten. Mit allen Sinnen ersehnt sie ihn, 
vibriert vor Erwartung, ihre Gefühle und Gedanken kreisen um ihn. Sie hört ihn 
kommen. Fast übermenschliche Kraft schreibt sie ihm zu, ungewöhnlich schnell, 
kraftvoll und grazil hört sie ihn mit seinem Springen und Hüpfen auf sich zukom- 
men. Für einen Moment setzt im Gedicht jede Bewegung aus - und dann sieht die 
Liebende, wie der Liebende schaut, wie er mit glänzenden Augen die Geliebte sucht. 

* Die Übersetzung der Verse aus dem Hohenlied bezieht sich weithin auf: Das Hohelied Salo- 
mos. Übersetzt, transkribiert und kommentiert von Klaus Reichert. Salzburg und Wien 1996 
(inzwischen als Taschenbuch: dtv 12545, München 1998). 



Einübung und Weisung 443 

Der liebende Geliebte hat alle Hindernisse überwunden, um zur Geliebten zu kom- 
men. Jetzt steht er vor ihrer Tür und lockt sie aus ihrem Haus: mit seinen Augen, 
mit seinem Ruf, liebt sie heraus aus der Verborgenheit. 

Würden wir darauf gefaßt sein, diese Verse in einem Gottesdienst zu hören? Ver- 
mutlich nicht. Und doch kommen sie jetzt im Advent zu Gehör (21. Dezember). Jün- 
gere Menschen sind sprachlos, wenn sie diese Gedichte hören und erfahren, daß sie 
in der Bibel stehen. Im •Hohenlied" nämlich. So heißt das Buch nach einer auf Mar- 
tin Luther zurückgehenden Sprachgewohnheit. Es gehört zum Alten Testament. 
Wörtlich heißt dieses Buch: •Das Lied der Lieder" und ist zu verstehen im Sinne 
von •das beste Lied" oder •das schönste Lied" oder ,das' Lied schlechthin. Lied 
meint fröhliches Lied. Zehn Seiten umfaßt es in der hebräischen Bibel. Zugeschrie- 
ben werden diese Liebeslieder dem König Salomo. 

Wie kaum ein anderes biblisches Buch ist das Hohelied umstritten. Die Frage, 
wie man es verstehen soll, hat zahlreiche Antworten gefunden. Soll man es wörtlich 
verstehen oder im übertragenen Sinne und dann fromm? Schließt die eine Weise des 
Verstehens die andere grundsätzlich aus? 

Das Hohelied gehört zur Weltliteratur. Deswegen, weil es Poesie von höchstem 
Rang ist. Es ist von der Frage bewegt, was das Menschenleben und die Welt be- 
gründet, auch, was dieses Leben fragwürdig macht. Poesie erfindet Leben und will 
so die eigene Lebensperspektive erweitern, indem es die Sinne für einen bislang ver- 
deckten Bereich des Lebens öffnet. Von da aus ergibt sich nicht selten für unter- 
schiedliche Menschen, daß jeweils anderes fühlbar wird und im Fühlbaren das An- 
dere. 

2,70 Da ruft mein Liebster 
und spricht zu mir - 
Auf, du, 
meine Liebste, 
meine Schöne, 
und komm du. 

Diese Gedichtzeilen warten in ihrem ganzen Zusammenhang mit einer bildrei- 
chen und doch unverblümten Eindringlichkeit auf, um die liebende Beziehung zwi- 
schen einer Frau und einem Mann anzuleuchten. Im Gedicht ist es Frühling. Paßt 
das in unsere Zeit, jetzt, wo kaum noch ein Blatt am Baum ist? Nach der Regenzeit 
des Winters in Israel entfalten leuchtend aufspringende Knospen eine farbenfrohe 
Pracht. Eine ganze Sinfonie aus Landschaft, Pflanzen, Tieren, Düften wird im Ge- 
dicht mit Bildvergleichen eröffnet. Und mittendrin zwei Menschen, die mit geöff- 
neten Sinnen auf die Wandlung ihres Lebens hoffen - durch die Liebe. Doch gegen 
die Natur als Ort der Liebe steht die Stadt als Ort des hilflosen Umherirrens und ge- 
waltsam aufrecht erhaltener Ordnung. Wie kann der Mensch diese Entfremdung be- 
stehen? Wie kann er darüber hinausgeführt werden? Durch die Liebe in allen ihren 
Formen, so lautet die Antwort dieses biblischen Buches. 

Daß die Entfremdung des Menschen sehr tief gehen kann, ist wohl auch die Er- 
fahrung derer, die in diesen Versen noch anderes heraushören, nämlich daß die 
Liebe zu dem, der als der Bote der göttlichen Liebe ersehnt wird, zwar einerseits die 



Einübung und Weisung 444 

Entfremdung spürbar macht, doch sie auch überwindet, weil der Geliebte, der Got- 
tessohn, die frohe Botschaft verheißt, in das verlorene Paradies hineinzuführen, wo 
alle Entfremdung überwunden ist. 

Hat das mit uns zu tun? Wessen Tag ist nicht voll von alltäglichen Dingen? Worü- 
ber sprechen wir? Von den gesellschaftlichen Problembergen? Von den erhöhten 
Stromgebühren, vom gefüllten Wartezimmer, von den Besorgungen vor Weihnach- 
ten? Ist das alles? Gibt es in all dem nicht Gegenzeichen, die wir aufleben lassen, 
ganz bewußt jetzt im Advent? Es wird früh dunkel - manche zünden Kerzen an. Die 
winterlichen Bäume sind kahl - grüne Tannenbäume kommen in die Zimmer. Im 
Alltagstrott können Gefühle einfrieren, und winterliche Zeiten brechen an - und es 
gibt Momente, wo das Eis taut, wo eine behutsame Frage, eine zärtliche Geste, ein 
offenes Ohr zeigen, daß es •Frühling" geben kann, neues Leben. 

Der lebendige Gott will, daß in solchen Gegenzeichen die Stimme der Sehnsucht 
sich erhebt, so oder so. 

2. Geheimnisvolle Schönheit 

Wohl wie kein anderes biblisches Buch hat das Hohelied Salomos oder das Hohe- 
lied der Liebe aus dem Alten Testament die Phantasie beflügelt. Einige Verse heißen 
so: 

7,75 Sieh doch - schön bist du, 
meine Liebste, 
sieh doch - schön, 
Deine Blicke 
Tauben. 

1,16 Sieh doch - schön bist du, 
mein Liebster, 
ja wie lieb, 
Unser Bett 
ja wie üppig grün. 

Gegenseitig besingen die Liebenden ihre Schönheit. In langen Perlenketten von 
Vergleichen wollen die Lieder die sichtbare Gestalt der jungen Frau oder des jun- 
gen Mannes ins Bild setzen, im ganzen und auch in Details. Da heißt es von der Ge- 
liebten etwa: 

4,2    Deine Zähne 
wie eine Herde zur Schur bereiter Schafe, 
die heraufziehn aus der Schwemme 
alle 
doppelt trächtig 
und fehl wirft 
nicht eins 
unter ihnen. 



Einübung und Weisung 445 

Was für ein Kompliment, was für eine Liebeserklärung! Weiße Zähne, - wie eine 
Herde von Schafen, die vor der Schur gewaschen werden, damit man weiße Wolle 
scheren kann. Beabsichtigt ist dabei ein Gegensatz zu den schwarzen, frechen Zie- 
genböcken. Weiße Zähne also: verheißungsvoll und vital, rundum vielversprechend. 

Vom Geliebten heißt es: 

5,77 Sein Kopf- 
Gold, lauteres Gold, 
seine Locken - 
Dattelpalmenblatter, 
rabenschwarze. 

Wie eine Götterstatue erscheint der Geliebte, durch seine imponierende Erschei- 
nung sticht er unter allen hervor, geheimnisvoll ist seine Ausstrahlung im Kontrast 
des rötlich-goldenen Kopfes und der schwarzen Locken. 

Doch geht es nicht nur um die Beschreibung der Gestalt, es geht vor allem darum, 
die Gefühlsbewegungen einzufangen, die die Liebenden dabei füreinander empfin- 
den. 

Schönheit will im Betrachten wahrgenommen und im Miteinander erfahren wer- 
den. Sie erschließt sich nur, wenn man sich von ihr ergreifen läßt. Die Bildverglei- 
che helfen, konkrete Anhaltspunkte zu haben und doch auf eine unauslotbare Tiefe 
zu verweisen, die das Geheimnis der anderen Person bewahrt. So entsteht der Zau- 
ber der Liebe, in den das Lied hineinzieht. Jede direkte Anweisung müßte eine 
falsche Wirkung haben und würde sich mit dem Sprachschutt des Alltagsallerlei und 
der Reklame vermengen. 

Jeweils die Geliebte und der Geliebte sagen zueinander: •Deine Blicke - Tauben" 
(s. 1,15; 5,12). Dabei geht es um die bewegliche Lebendigkeit der Augen. •Mit ei- 
nem einzigen Blick" kann der Funke überspringen, kann ein Mensch verzaubert sein 
und zum Liebenden werden. Da im Alten Orient Tauben als Liebesbotinnen gelten, 
sind die Blicke im Hohenlied als Liebesboten zu verstehen, - quicklebendig, glück- 
lich, verheißungsvoll, tief wie ein Brunnen. 

Karge Worte würden alles in blasser Allgemeinheit zurücklassen. Deshalb wird 
gesungen. Lieder entspringen der Schatzkammer des Herzens. Sie rühren an das Ge- 
heimnis des Lebens, sie helfen, im Leben daheim zu sein - im erfahrbaren und im 
ersehnten Leben. Singen reicht tief in die Vergangenheit und tief in die Zukunft hin- 
ein, in die Erfahrung, ein Ja erfahren zu haben und es immer noch mehr erfahren zu 
wollen. 

So gibt es wunderbare Vertonungen zum Lied der Lieder, in denen der Zauber 
der Töne zur Bildkraft der Verse hinzutritt, um dem Geheimnis menschlicher Liebe 
sich anzunähern. 

•Ein solches Lied kann nur die Liebe lehren" - sagt der mittelalterliche Mönch 
Bernhard von Clairvaux. Er legt das •Lied der Lieder" auf das Gesamt der christli- 
chen Glaubenslehre hin aus und nimmt dabei vor allem die Beziehung Gott-Mensch 
in den Blick. Nach seiner Überzeugung ist der Mensch für die Liebe geschaffen. Er 



Einübung und Weisung 446 

hat es zwar weithin vergessen und sich in alle möglichen falschen Richtungen ver- 
laufen, doch wenn er wirklich in sich geht und zu sich kommt, findet er die ver- 
schüttete Quelle der Liebe wieder, die Quelle der Gottesliebe und der Liebe zum 
Nächsten. Er schreibt in seiner ersten Hoheliedpredigt: 

•Dies Lied klingt nicht im Ohr: 
es jubelt auf im Herzen. 
Es tönt nicht von den Lippen, 
sondern erregt in tiefer Freude. 
Nicht Stimmen schwingen da in eins, 
sondern die Strebungen der Herzen. 
Es ist nicht draußen zu vernehmen, 
es schallt nicht offen auf dem Markt. 
Nur die es singt, vernimmt den Klang, 
und der, dem sie es singt: 
die Braut und ihr geliebter Bräutigam." 

3. Glück der Einzigartigkeit 

Im Hohenlied Salomos gibt es kunstvolle Wechselgesänge. Der Rhythmus der 
Worte weist dahin, auch die Bilder ergänzen sich und veranschaulichen eine grund- 
legende Zwiesprache. Einmal singen der junge Mann und die junge Frau voneinan- 
der so: 

2.2 Wie eine Lotusblume 
unter dem Dornengestrüpp, 
so, ja 
ist meine Liebste 
unter den jungen Mädchen. 

2.3 Wie ein Apfelbaum 
unter Waldbäumen, 
so, ja 
ist mein Liebster 
unter den jungen Männern. 

Diese beiden Verse sind die Keimzelle eines größeren Liedes. Mit äußerster 
Wachheit und voller Selbstbewußtsein nehmen die beiden Liebenden die Erfahrung 
der Beglückung wahr, im jeweils anderen einen einzigartigen Menschen gefunden 
zu haben. Weder sie noch er bestreiten das Kompliment, vielmehr geben sie es ge- 
genseitig zurück. 

Der junge Mann vergleicht seine Geliebte mit einer Lotusblume. Als Seerosenart 
verschwindet sie täglich, doch die Blüte entfaltet sich strahlend immer wieder neu 



Einübung und Weisung 447 

aus dem Wasser. So wurde sie zum Symbol der Neugeburt, zum Zeichen des Le- 
bens und der Fruchtbarkeit. Mit diesem Vergleich bestätigt der junge Mann seine 
Geliebte, die sich zuvor selbst als Lotusblume bezeichnet hat, als eine, die erfrisch- 
tes Leben und immer neue Lebenslust verheißt. Doch erhöht er sie auch. Denn er 
stellt sie in einen Kontrast zum Dornengestrüpp. So bezeichnet er die anderen jun- 
gen Mädchen. Dornengestrüpp: Da ist es dürr, da gibt es keine Lebensnahrung. Die 
Geliebte wiegt leicht alle anderen Frauen auf; sie ist einzigartig. 

Die junge Frau erwidert mit einem ähnlichen Vergleich. Er ist ihr wie ein Apfel- 
baum unter Waldbäumen. Der Apfelbaum gilt als belebend, trägt Früchte hinauf bis 
in die Krone, lädt dazu ein, von seinen Früchten zu zehren; in seinem Schatten kann 
man ausruhen und sich geborgen fühlen. 

Wie alttestamentliche Menschen die Wüste mit ihrem Dornengestrüpp meiden, 
so auch den undurchdringlichen Wald mit seinem Geäst und seinen wilden Tieren. 
Beide Liebenden sind sich gegenseitig eine einzigartige Ausnahme in ruppiger Um- 
gebung. 

Die Einzigartigkeit eines geliebten Menschen zu beteuern und der persönlichen 
Zuneigung, die für die Liebenden unteilbar ist, Gestalt zu geben, ist eine große Kunst, 
- auch in Worten wie in diesem Gedicht. Soll die Liebe aufblühen, braucht sie neben 
dem Verborgenen auch das Sich-Zeigen, ja sogar das Vergleichen mit anderen, die 
Lust, sich einen unaufgebbaren Platz im Herzen und im Leben einzuräumen. 

Die Freude am geliebten anderen wächst zur Freude an der Freiheit, einander zu- 
zugehören. So heißt es in dieser biblischen Lyrik unübertroffen knapp: 

2,16 Mein Liebster 
mein 
und ich 

Dreimal begegnet dieser Vers (s. 6,3; 7,11). Schlichter Ausdruck glücklichen Er- 
fülltseins. Ausdruck aber auch einer tiefen Ehrfurcht vor der Einzigartigkeit und 
Würde des anderen Menschen, zugleich auch ein Wort der Entscheidung, nämlich 
des anderen bedürfen zu wollen. Das wäre ein Spitzensatz der Liebe, sich zur ge- 
genseitigen Verwiesenheit entscheiden zu wollen! Und doch wird hier keine Theo- 
rie der Partnerschaft entfaltet. Vielmehr sind Ausrufe verdichtet, die erfüllte Au- 
genblicke in der Begegnung von Mann und Frau in Worte bringen; Worte freilich, 
die eine alles übersteigende Sehnsucht erwecken. 

Das Hohelied kann in seiner Sinntiefe nicht erschöpft werden. Es hat nicht nötig, 
mit Kleidern der Auslegung überdeckt zu werden, um mit seiner anregenden und er- 
regenden Sprache die Lebensform zu besingen, die aus einem tiefen Glauben an die 
lebensstiftende und lebensverändernde Kraft Gottes im Vertrauen aufgenommen 
werden will. Und doch öffnen sich immer neue Sinndimensionen dieser Lyrik. 

Eine von der Tatsache her, daß das Hohelied zu den fünf Festrollen für die jüdi- 
schen Hauptfeste gehört und als Lesung für das Passah-Mazzot-Fest bestimmt ist. 
So gehört es zum Kern der Liturgie. Das Volk Israel erinnert sich an die Heraus- 
führung aus Ägypten und preist darin die überschwengliche Liebe Gottes. Denn die- 



Einübung und Weisung 448 

ses einzigartige Ereignis hat Israel aufgehen lassen, daß es als Volk dem lebendigen 
Gott einzigartig ist, und Er ihm. Und daraus wächst neue Freiheit und neues Leben. 

4. Ein kunstvolles Gewebe 

Was das A und O unseres Lebens ist - diese Frage auf nüchternen Magen gestellt 
zu bekommen und beantworten zu sollen, wäre ein harter Brocken. Und doch ent- 
scheidet sich in jedem Tag mit, was mir in meinem Leben so grundlegend ist, daß 
ich es mir nicht zerreden lasse, vielmehr mich immer wieder damit verwebe und da- 
von mittragen lasse. Wahrscheinlich ist es nicht nur eine einzige Sache, der mein 
Augenmerk gilt, sondern eher ein Gewebe unterschiedlicher Lebensfäden. 

Wenn wir in dieses biblische Buch, das Hohelied Salomos, hineinhören, um die 
eigene Lebenssicht erweitern zu lassen, dann haben wir es auch mit einem Gewebe 
zu tun, das unterschiedliche farbige Lebensfäden aufnimmt und verflicht, so daß 
daraus ein anziehender •Stoff entstanden ist, in dem jedes Detail im Gesamtbild 
leuchtend wird. Ein Gewebe, das in Bewegung bringt, weil es immer neue Bilder 
zeigt, um darstellend anzudeuten, was letztlich nicht darzustellen ist. 

Schon bei den römischen Dichtern des Altertums (z. B. Ovid) wird die Dichtung 
als Gewebe gedeutet, das durch Verflechtungen entsteht und besteht. Nichts ande- 
res sagt unser Wort •Text". Es ist ein Lehnwort aus dem lateinischen •textura", das 
eben Gewebe heißt. Daß das Menschenleben, ja sogar die Welt ein großes Gewebe 
sei, davon sprechen viele große Dichter. Hinter jedem Text will sich also Leben ent- 
hüllen; Lebensbewegungen wollen als Hintergrund wahrgenommen sein, um ande- 
res im Vordergrund stützen zu können. 

Gerade weil ein Textgewebe einen Facettenreichtum erlebter Momente zusam- 
menträgt, ist der Lese- und Hörvorgang aus sich heraus nicht ganz, nicht hell, ver- 
mag nicht abschließendes Verstehen zu gewinnen. Das bruchstückhaft Scheinende, 
der oft stammelnde Charakter der Äußerungen, die vielen Lücken, auf die der Ori- 
entierung suchende Mensch stößt, die kulturelle Bedingtheit der Form, - das und an- 
deres verlangen immer neues Schauen und Horchen, damit wir nach und nach uns 
selber gewinnen im Gegenüber zum Text. Jede Ungeduld, und sei sie noch so edel 
motiviert, ist in Gefahr, das zu verlassen, was sie sucht. Das Textgewebe soll uns ja 
treffen, wie es geschrieben ist; es braucht das Gegenüber von Text und Hörer oder 
Leser. 

Bibelwissenschaftler haben in den letzten Jahren zunehmend deutlicher erkannt, 
daß wir es im Hohenlied Salomos mit einer Sammlung von Einzelliedern zu tun ha- 
ben, die überarbeitet und bewußt gestaltet wurden. Daß viele Gewebefäden einge- 
webt wurden, dafür lassen sich etliche Anzeichen finden: Es gibt etwa Wiederho- 
lungen, refrainartige Sätze, ein Zueinander von verschiedenen Stimmen, Stilmittel, 
die manche Partien verknüpfen. Doch auch der Klang der Sprache spielt eine große 
Rolle. Im Hebräischen etwa klingt das Wort für Weihrauch (lebonah - 4,6) ganz 
ähnlich wie der Name des Gebirges Libanon (4,8). Beide Worte stehen an einer 
Stelle in großer Nähe zueinander. Sie sind zunächst Ortsangaben, aber auch Um- 
schreibungen für die Sphäre und Umgebung der Liebenden. Was zunächst ganz 



Einübung und Weisung 449 

spielerisch von der Lautgestalt her eine lockere Verknüpfung herzustellen scheint: 
lebonah und libanon, führt weit darüber hinaus. Es entsteht mit ihnen eine feine 
Komposition, in der von Klangkombinationen her Stimmungsumschwünge, Hoffen 
und Bangen, Entschlossenheit der Liebenden und Ängste, das Auf und Ab der lie- 
benden Annäherung ausgehen. So entsteht Poesie, in der die Gefühle der Liebenden 
die Welt des Textes bewegen, spielerisch und mehrbödig. 

Andere Gewebefäden kommen dazu. Die Elemente der Welt tauchen auf: Sonne 
und mit ihr Feuer, die Erde mit allen ihren Formungen von Berg und Tal, von Na- 
tur mit Tieren und Pflanzen und Kultur mit Gold und Silber, Wasser mit Regen und 
Quellen, Luft mit Wind und Atem. Spannungsvoll sind auch die verschiedenen Orte 
des Gedichtes: die Berge und das Haus der Mutter, die Stadt und der Weinberg, der 
Garten und die Straßen. Alle Sinne werden angesprochen: Sehen und Hören, Rie- 
chen, Schmecken, Tasten. Gewebe, die das große Gedicht durchziehen. 

Wer sie einmal wahrgenommen hat, wird einen kleinen Vers, der wie eine Zwi- 
schenbilanz wirkt, anders hören: 

5,1    Ja eßt doch, Freunde, 
trinkt und werdet trunken 
an Liebe. 

Diese Aufforderung zum Lebens- und Liebesgenuß ist ganz ernst gemeint. Doch 
will sie im Zusammenhang des Gewebes nicht platt verstanden werden. Zu ihr 
gehört, allererst wahrzunehmen, was an Lebensfeindlichem, an Nicht-Liebe, an Tod 
in der Natur und in der Gesellschaft mächtig ist. Zu ihr gehört, die Sehnsucht groß 
werden zu lassen, die aus der Erfahrung entsteht, ergänzungsbedürftig zu sein. Dazu 
gehört auch der Mut, sich aus der Hand zu geben und einem anderen Menschen sich 
in seiner Unverwechselbarkeit anzuvertrauen. Das gehört zur Liebe und ihrem Ge- 
nuß wie auch die Ahnung, daß der Liebe göttliche Kraft innewohnt. In diesem Ge- 
webe will das Wort gehört sein: 

Ja eßt doch, Freunde, 
trinkt und werdet trunken 
an Liebe. 

5. Die Macht der Liebe 

•Damals hat es mit uns angefangen." Nicht selten taucht dieses Wort bei Liebenden 
auf, wenn sie von sich erzählen, wie sie sich gefunden haben. •Damals hat es mit 
uns angefangen." Sie sagen damit, daß ihr Anfang mehr etwas Passives als etwas 
Aktives ist. Unsere Sprache ist da sehr genau. Der Anfang wird nicht als etwas Ge- 
machtes erlebt, sondern als etwas Erfahrenes, ja etwas Widerfahrenes. Das eigene 
Anfangen ist der zweite Schritt, ist Antwort auf die Vorgabe. Dieses •es", das mit 
den Menschen anfängt, wird als Macht erfahren, als die Macht der Liebe. In diesem 



Einübung und Weisung 450 

Anfang steckt ein Überschuß, der dann den Stoff bietet für die Geschichte der Lie- 
benden. Solch ein Anfang übersteigt alles, was wir ahnen, uns ausdenken, verwirk- 
lichen können. In ihm steckt auch, daß die Spannung zwischen Sehnsucht und Er- 
füllung nie zu Ende kommt. 

Die Macht der Liebe kann Menschen überwältigen mit Leidenschaft, so daß sie 
die Liebe wie eine Krankheit empfinden. Einige Wortscherben aus dem Hohenlied 
Salomos im Alten Testament geben davon Ausdruck: 

2,5    Ja stärkt mich doch 
mit Traubenmost, 
erquickt mich mit Äpfeln, 
denn liebeskrank bin ich, 
ich. 

Oder es heißt: 

Ich beschwöre euch, 
Töchter Jerusalems, 
wenn ihr ihn findet, 
meinen Liebsten, 
was sagt ihr 
ihm ? 
Wie 
liebeskrank 
ich bin. 

Ein anderes Wort: 

7,11 Ich 
bin meines Liebsten 
und nach mir 
ist seine Sehnsucht. 

Hier spricht jeweils die liebende Frau. Sie bringt die Erfahrungen der Liebe ins 
Wort. Weil sie sich in der Liebe verzehrt, kann sie nur durch Liebe, durch neuen 
Liebesgenuß wieder gestärkt werden. Nach dem plötzlichen Entschwinden des Ge- 
liebten beschwört sie die Töchter Jerusalems, ihren Geliebten von ihrem Unglück in 
Kenntnis zu setzen, ihn wissen zu lassen, daß sie krank vor Liebe ist. Wer anders 
könnte die Krankheit heilen als der, der sie verursacht hat? Schließlich bekundet die 
Frau, daß auch der Mann nach ihr Verlangen, Sehnsucht hat. Beide sind sich eben- 
bürtig, in ihrer völligen Ausrichtung auf die je andere Person. 

Aus diesen Wortscherben wird ahnbar, daß die Liebenden nicht mehr anders le- 
ben wollen und können als miteinander. So sehr diese Liebe als Widerfahrnis erlebt 
wird, als etwas, das erweckt wurde in ihnen und eine Art Rausch entwickelt hat, so 
sehr ist auch vernehmbar, daß sie anders als in Freiheit nicht den geliebten Anderen 
erleben und genießen können. Nicht gebraucht oder beherrscht fühlen sie sich, viel- 



Einübung und Weisung 451 

mehr hingerissen voneinander. Nur so, im Rausch und zugleich in Freiheit, lassen 
sich Grenzen überschreiten, wird jemand über sich hinausgeführt und begegnet 
darin dem, was er selbst nicht fassen kann. 

Die Macht der Liebe. Sie beschert das Helle, das Leichte, das Entzücken, den 
Rausch, den siebten Himmel, sie beschert genauso das Wilde, das Hingerissensein, 
die Entbehrungen, das Brennen, die Qual des Wartens. Sie läßt auf Hindernisse 
stoßen, wie das Hohelied mehrfach ausruft: •Weckt nicht, stört nicht die Liebe" 
(2,7; 3,5; 8,4). Die Liebe hat wohl ihre eigenen Spielregeln, und sie wird zerstört, 
wo einer über den anderen verfügen will. Andererseits öffnet sich in ihr der Raum 
ins Unendliche, wo die Liebenden mit dem Staunen an kein Ende kommen. 

Durch das Hohelied zieht sich ein Strang, der andeutet, wie sehr die Liebe auch 
eine Macht der Freiheit ist. Fast spielerisch verwandeln sich die Personen. So ent- 
steht ein Raum von Freiheit, in dem Menschen sich über alle Hindernisse hinweg 
aufeinanderzubewegen, sich finden in einem lebendigen Hin und Her. Mal verwan- 
delt sich die Frau zur Landarbeiterin oder zu einer hoheitsvollen, fast unberührte- 
ren, göttlichen Person, mal verwandelt sich der Mann: Scheint der Geliebte zunächst 
der König zu sein, wird er später bei den Hirten gesucht. Als ob jede gesellschaftli- 
che Position durch die Liebe verblaßt, weil es einen neuen Mittelpunkt des Lebens 
gibt. Wo Sehnsucht und Erfüllung identisch werden, feiert die Liebe ihr Fest. In ei- 
nem Abschlußwort zum Hohenlied heißt es von der Macht der Liebe: 

8,7   Selbst Unmengen von Wasser 
können nicht löschen 
die Liebe 
und Fluten 
sie nicht wegschwemmen. 

6. Liebe als Lebensgrund 

Dichtung und Musik, Mystik und Malerei haben im Hohenlied der Liebe aus dem 
Alten Testament oft den Schlüssel gefunden, um grundlegende Erfahrungen auszu- 
drücken. Unter ihnen ist Marc Chagall, der einen Zyklus von fünf Bildern geschaf- 
fen hat, die im •Nationalmuseum der Biblischen Botschaft Marc Chagall" in Nizza 
zu sehen sind. Dort sind sie entgegen dem Uhrzeigersinn aufgehängt, so daß der 
Blick des Schauenden, wenn er den kleinen Raum betritt, zunächst auf den krönen- 
den Abschluß des Zyklus fällt. Weil sich die Liebe den Gesetzmäßigkeiten der Zeit 
entzieht, weil sie sich selbst übersteigt und nicht festzuhalten ist, weil sie auf das 
Hintergründig-Unsichtbare verweist, gibt es dieses Ordnungsprinzip im Museum. 
Es sind enthüllend-verhüllende Bilder mit Tiefenwirkung, die in das Geheimnis der 
Liebe hineinziehen. 

Das erste Bild der Serie, dem man als letztem in der Anordnung begegnet, trägt 
den Titel: •Leg mich wie ein Siegel auf dein Herz." Ganz im Vordergrund ist die 
Liebende gemalt. Mit ihrem Kopf ruht sie auf dem Herzen des Liebenden, ganz aus- 



Einübung und Weisung 452 

gerichtet auf ihn, wie er umgekehrt voller Liebesverlangen über sie geneigt ist. Eine 
einzige Sinfonie in Rot ist dieses Bild. 

Das Wort selber heißt in voller Länge so: 

8,6   Leg mich wie ein Siegel 
an dein Herz, 
wie ein Siegel 
an deinen Arm. 
Denn: 
Stark wie der Tod 
ist die Liebe, 
unwiderstehlich wie das Totenreich 
ihr Begehren, 
Ihre Brände Feuerbrände, 
Flamme des Unnennbaren. 

•Leg mich wie ein Siegel an dein Herz." Die geliebte liebende Frau singt diese 
Bitte, und darin schwingt die Sehnsucht nach engster Gemeinschaft mit. Für einen 
Menschen des Alten Orient war das Siegel oft der wertvollste Schmuck. Zugleich 
der allerpersönlichste. Denn ein Siegel steht für den eigenen Namen. Deshalb trug 
man sein Siegel immer mit sich. Und zwar trug man es an einer Schnur um den Hals 
und/oder um das Handgelenk. Solche Siegel waren meist sorgfältig graviert, sie wa- 
ren Zeichen der Identität und persönlichstes Gut, von dem man sich nicht trennte, 
kostbarer als ein Juwel, das Ein und Alles. Die Bitte der Frau besagt dann: Ich 
möchte, daß uns nichts trennen kann, ich möchte dein kostbarster Schmuck, dein un- 
austauschbarer Schatz sein. Und zwar •an deinem Herzen" und •an deinem Arm", 
was im biblischen Verständnis meint: In deinem ganzen Sinnen und Denken, in all 
deinem Tun möchte ich das prägende Siegel, ja unvertretbar sein. Was die Frau sagt, 
gilt gleichermaßen vom Mann. 

Das Siegel war deshalb so kostbar, weil es auch Amulett war, das vor drohenden 
Gefahren schützen soll. Es soll Lebenskraft und Lebensmut so schenken, daß es alle 
Formen des Todes wie Unglück und Krankheit abwehren kann. Das Siegel bedeu- 
tet also Leben. Deshalb schließt sich an die Bitte der Frau die entsprechende Be- 
gründung an: 

Leg mich wie ein Siegel 
an dein Herz, 
wie ein Siegel 
an deinen Arm. 
Denn: 
Stark wie der Tod 
ist die Liebe, 
unwiderstehlich wie das Totenreich 
ihr Begehren. 



Einübung und Weisung 453 

•Gegen den Tod ist kein Kraut gewachsen", sagen wir, weil wir erleben, daß nie- 
mand dem Tod entkommen kann. Doch die Frau setzt dagegen: Auch der Macht der 
Liebe kann sich niemand entziehen, wenn sie jemanden ergriffen hat. Das Lied sagt: 
Die Liebe ist in sich der Gegensatz zum Tod, sie ist dem Tod, dem größten Feind 
der Liebe, ebenbürtig und kann ihn überwinden. Weil Tod und Liebe den Menschen 
ergreifen, gibt es nur eine Möglichkeit, nämlich, sich einer Seite zu überlassen, sich 
aus der Hand zu geben, sich anzuvertrauen. Wer sich der Liebe und damit dem Le- 
ben anvertraut, der stößt auf ihren wahren Grund, und da lodert in ihr jenes Feuer 
auf, ohne das es belebende Liebe nicht gibt, und weswegen der Tod als größter 
Feind der Liebe für diesen Vergleich taugt und sich die Liebe gegen den Tod durch- 
setzen kann: 

Ihre Brände Feuerbrände 
Flamme des Unnennbaren. 

Mit dem letzten Hauch des Hohenliedes klingt ein einziges Mal hier der Gottes- 
name an, fast zweideutig verborgen. Denn man könnte auch in dem Sinne überset- 
zen, daß hier die stärkste Flamme genannt wird, die man sich damals vorstellen 
kann, der Blitz, - dann aber als himmlische Macht verstanden wäre. 

In diesen feierlich gestalteten Versen werden alle Bilder des Hohenliedes einge- 
sammelt. Hier schwingt unausgesprochen, was die Poesie der Lieder nicht aus- 
drücklich braucht: Liebe ist eine göttliche, ja gottgewollte Kraft! 

Liebe macht unendlich reich, so reich wie König Salomo es war, dem diese Lie- 
der zugeschrieben sind. Diese Liebe ist uns gegeben. An uns ist es, sie aufzuneh- 
men oder vielmehr, uns von ihr ergreifen zu lassen. Wer liebt, glaubt an das Leben, 
kämpft um das Leben und widersteht den Todesmächten in den unzähligen Gestal- 
ten, - ist dabei ganz nahe am Kern des Lebens und hat den lebendigen Gott auf sei- 
ner Seite, auch nach dem irdischen Tod. Denn ER ist stärker als der Tod*. 

Paul Deselaers, Münster 

* Diese Meditationen wurden ursprünglich vom 8.-13. 12. 1997 im Deutschland-Radio Köln 
als Morgenandachten gesendet. 




