
LITERATURBERICHT 

Hans Urs von Balthasars Bericht 
von der Innsbrucker Herbsttagung 1925 
des Verbandes der Vereine katholischer 
Akademiker 
Es liegt in der Geschichtlichkeit begründet, wenn erst die Nachwelt ihre Aufmerk- 
samkeit auf die Jugendjahre eines bedeutenden Menschen richtet. Denn gerade das 
Wissen um die Größe eines Lebens weckt das Interesse für seine Wurzeln und sein 
Werden. Die Zeitgenossen, genug mit sich selbst beschäftigt, interessieren sich im 
allgemeinen weniger dafür. So wissen wir nicht, wie die Leser der •Schweizerischen 
Rundschau" damals reagiert haben, als sie das September/Oktober-Heft 1925 der 
Zeitschrift durchgeblättert und auf den drei letzten Seiten den zweispaltigen Ta- 
gungsbericht des •cand. phil. Hans Urs Balthasar, Luzern"1 entdeckt haben. Für die 
meisten dürfte der Name des Neulings unbekannt gewesen sein. Bei uns dagegen, 
die wir auf das Leben und Werk des Schweizer Theologen zurückschauen können, 
erweckt gerade das Erwachen seines schriftstellerischen Talentes ein besonderes In- 
teresse. In der Bibliographie führt dieser Tagungsbericht als Nummer eins die auf 
532 Titel angewachsene Liste in der Abteilung der •Aufsätze" an2. Im gleichen Jahr 
ist auch seine erste selbständige Buchveröffentlichung •Die Entwicklung der musi- 
kalischen Idee. Versuch einer Synthese der Musik"3 erschienen, die nicht nur seine 
schriftstellerische, sondern vor allem seine musikalische Begabung erahnen läßt. 

Balthasar war damals 20 Jahre alt4. Im vorausgegangenen Jahr 1924 hatte er am 
26. März in Zürich das •Fremdenabitur" bestanden und sich im Sommersemester für 
das Fach Germanistik an der Philosophischen Fakultät I der Universität Zürich im- 
matrikuliert. Zum folgenden Wintersemester 1924/25 wechselte er an die Univer- 
sität Wien, so daß im Sommer 1925 gerade das dritte Semester absolviert war. In 

1 So wird der Name im Verzeichnis der Mitarbeiter aufgelistet; vgl. Schweizerische Rund- 
schau 25 (1925/26) VII. 
2 H. U. von Balthasar, Bibliographie 1925-1990. Neu bearbeitet und ergänzt von Cornelia 
Capol. Freiburg 1990, 36. 
3 Die Entwicklung der musikalischen Idee. Versuch einer Synthese der Musik (Sammlung 
Bartels 2). Braunschweig 1925, 39 S. Der Johannesverlag Einsiedeln plant für den Herbst 1998 
eine Neuauflage. Siehe auch die kenntnisreichen Anmerkungen von Pierangelo Sequeri in der 
italienischen Übersetzung: H. U. von Balthasar, Lo sviluppo dell'idea musicale. Testimonian- 
za per Mozart. Milano 1995, 48-62. 
4 Am 12. August 1925, also nur zwei Tage vor dem Beginn der Innsbrucker Tagung, hatte er 
sein zwanzigstes Lebensjahr vollendet. Ein Porträtfoto (in: E. Guerriero, Hans Urs von Bal- 
thasar. Eine Monographie. Freiburg 1993, nach S. 120) aus dieser Zeit zeigt die jugendlichen 
Züge des Studenten. 



Literaturbericht 461 

den Semesterferien nimmt er an der Herbsttagung des Verbandes der Vereine ka- 
tholischer Akademiker teil, die vom Freitag, den 14. August, bis zum Donnerstag, 
den 20. August, in der Tiroler Landeshauptstadt Innsbruck abgehalten worden ist. 
Über 600 Personen hatten sich zu den Vorträgen, Kursen, Aussprachen und •Ge- 
meinschaften" eingefunden5. Aufführungen großer Meisterwerke von W. A. Mozart, 
A. Bruckner und zeitgenössischen Komponisten sowie eine Ausstellung religiöser 
Kunst der Gegenwart bildeten ein reichhaltiges, kulturelles Rahmenprogramm, das 
sich in einer Pilger- und Studienfahrt durch Südtirol und Oberitalien vom 21. bis 26. 
August fortsetzte. Vom 29. August bis 2. September wurde noch ein Exerzitienkurs 
im Collegium Canisianum angeboten. 

1. Der Veranstalter 

Auf dem Katholikentag 1908 in Düsseldorf, der damals offiziell •Katholikenver- 
sammlung" hieß, war die Gründung von Akademikervereinen angeregt worden. Es 
ging darum, die Welt der Gebildeten und Künstler wieder näher an die Kirche her- 
anzuführen und die als Folge des Kulturkampfes empfundene Inferiorität der Ka- 
tholiken zu überwinden. So ruft z. B. Peter Wust in seinem Innsbrucker Vortrag ein 
für die deutschen Universitäten um die Jahrhundertwende typisches Symptom in 
Erinnerung, wenn er vor seinem Auditorium erklärt: •Ein jeder von uns wird sich 
daran erinnern können, wie in unseren Jugendjahren fast der größere Teil der aka- 
demischen Lehrer, zu deren Füßen wir saßen, es für selbstverständlich hielt, daß 
man zum Christentum schon aus kultureller Vornehmheit nur eine recht äußerliche 
Beziehung unterhalten dürfe"6. Im Jahr 1913 schlössen sich die bereits gegründeten 
lokalen Vereine zum •Verband der Vereine katholischer Akademiker zur Pflege der 
katholischen Weltanschauung" zusammen. An der Spitze des Dachverbandes stand 
ab 1916 als Generalsekretär der in Kirchengeschichte promovierte und kunstsinnige 
Priester Dr. Franz Xaver Münch (1883-1940), der auch mit Max Scheler gut be- 
kannt war. Der Erste Weltkrieg brachte zunächst die Entwicklung des Verbandes ins 
Stocken. Doch nach dem Ende des Krieges nahm er einen raschen Aufschwung. 
1925 umfaßte er 180 Gruppen mit rund 16000 Mitgliedern7. Zu den Aktivitäten des 

5 Das Programm ist in der von Dr. Joseph Eberle in Wien begründeten Wochenschrift für Kul- 
tur, Politik und Volkswirtschaft: •Das Neue Reich" 7. Jg., Nr. 44 vom 1. August 1925, 
S. 1046 abgedruckt. Zu den •Gemeinschaften" erklärt der Generalsekretär: •Die .Gemeinschaf- 
ten' sollen, ihrem Namen entsprechend, einen intimen Charakter tragen und der Vertiefung des 
hier zu behandelnden Gegenstandes dienen. Zur Zulassung bedarf es einer namentlichen An- 
meldung an die Kanzlei und der Genehmigung durch den Leiter der betreffenden Gemein- 
schaft" (Die Herbstversammlung in Innsbruck, in: Mitteilungen des Verbandes der Vereine ka- 
tholischer Akademiker zur Pflege der katholischen Weltanschauung, Heft 11, Mai 1925, S. 5). 
6 P. Wust, Die Säkularisierung des europäischen Geistes und ihre Überwindung in der Ge- 
genwart, in: ders., Weisheit und Heiligkeit. Vorträge und Aufsätze (Gesammelte Werke VI). 
Münster 1966,141. 
7 Vor der Mitgliederversammlung am 14. August 1925 in Innsbruck nannte der General- 
sekretär die genauen Zahlen; vgl. Mitteilungen des Verbandes der Vereine katholischer Aka- 
demiker zur Pflege der katholischen Weltanschauung, Heft 13, Oktober 1925, S. 25. 



Literaturbericht 462 

Verbandes gehörten religiöse Veranstaltungen in Form von Exerzitien und liturgi- 
schen Tagungen. Die Präsenz auf dem publizistischen Sektor galt als selbstver- 
ständlicher Schwerpunkt. Neben den •Mitteilungen" und dem •Jahrbuch" gab der 
Verband verschiedene Bücherreihen8 heraus, unter denen sich solche Werke wie 
•Das Wesen des Katholizismus" (1924) von Karl Adam, •Wesen und Grundlagen 
der katholischen Mystik" (1922), •Das Seelenleben des heiligen Thomas von 
Aquin" (21924) - beide von Martin Grabmann -, •Gottgeheimnis der Welt" (1923) 
von Erich Przywara, •Das Wesen des katholischen Menschen" (1923) von Peter 
Lippert finden. Bei den meisten Titeln handelt es sich um die Drucklegung von Vor- 
trägen, die bei den großen Verbandstagungen gehalten worden sind. Ein Kristalli- 
sationspunkt der Arbeit waren die überregionalen Tagungen, in deren Zentrum die 
alljährliche Herbsttagung stand. Auf der ersten Tagung 1921 in Bonn (5.-9. Sep- 
tember) war der sich damals gerade an der dortigen Theologischen Fakultät habili- 
tierende Romano Guardini mit seinen fünf Vorträgen •Vom Sinn der Kirche" be- 
kannt geworden9. Nach Heidelberg (1922), Ulm (10.-16. August 1923)10 und Dres- 
den (1924) war für die Herbsttagung 1925 mit Innsbruck zum erstenmal ein Ta- 
gungsort gewählt worden, der sich außerhalb der Grenzen Deutschlands befindet, 
aber durch die gemeinsame Sprache und Kultur in enger Verbindung steht". Das 
Programm zeigt, daß man bemüht war, Referenten des Gastlandes auftreten zu las- 
sen. Unter ihnen befinden sich auch zwei Promotoren, nämlich Eibl und Stonner, 
des Wiener Akademikerkreises, der sich unter dem Namen •Logos", der zugleich 
Programm war, organisiert hatte12. Kurz vor der Innsbrucker Tagung im Mai 1925 

8 Im Theatiner-Verlag München erschien die Bücherreihe •Der katholische Gedanke", in 
einem Augsburger Verlag die Reihe •Aus Gottes Reich". Daß der Verband sich auch für die 
sakrale Kunst engagierte, zeigen die beiden Reihen • Von heiliger Kunst" und •Heilige Ton- 
kunst". 
9 Die Vorträge sind im folgenden Jahr 1922 vom Matthias-Grünewald-Verlag in Mainz pu- 
bliziert worden. Sie beginnen mit dem vielzitierten Satz, der der Zeit gleichsam ihr Stichwort 
gab: •Ein religiöser Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat eingesetzt: Die Kirche erwacht 
in den Seelen" (R. Guardini, Vom Sinn der Kirche. Die Kirche des Herrn [Romano-Guardini- 
Werke]. Mainz/Paderborn 1990, 19). Wir werden am Schluß des Artikels nochmals darauf 
zurückkommen. 
10 Auf der Ulmer Tagung sprach Guardini •Über liturgische Bildung". Przywara hielt drei Vor- 
träge •Über die geistige Krisis der Gegenwart". Sie wurden veröffentlicht unter dem Titel 
•Gottgeheimnis der Welt", Theatiner-Verlag: München 1923; jetzt in: ders., Schriften Bd. 2: 
Religionsphilosophische Schriften. Einsiedeln 1962, 121-242). In Ulm kam es zu einem viel- 
beachteten Dreiergespräch zwischen Karl Adam, Romano Guardini und Erich Przywara. 
11 Der Berichterstatter im •Hochland" macht sich Gedanken über die Motive, die für Inns- 
bruck gesprochen haben könnten und verhehlt nicht seine politische Sympathie für die •Pflege 
des großdeutschen Gedankens": •Sollte nur eine territoriale und organisatorische Ausdehnung 
der spezifisch katholischen Akademikerbewegung versucht werden (...) oder sollte der Tagung 
ein ausgesprochen großdeutscher Charakter in einem bestimmten politischen Sinne gegeben 
werden" (H. Klinkenberg, Ein Nachwort zur Akademikertagung in Innsbruck, in: Hochland 
23,1 [1925/26] 241-244; ZitatS. 241)? 
12 Die Gründung des Akademischen Vereins •Logos" in Wien war im ersten Nachkriegsjahr 
1919 erfolgt. Das Protektorat übernahm der Wiener Erzbischof Friedrich Gustav Kardinal 
Piffl (1864-1932). Die Jesuiten engagierten sich stark in der Arbeit der Logos-Bewegung. 
Lange Jahre leitete P. Georg Bichlmair SJ, der von 1946 bis 1949 der österreichischen Provinz 



Literaturbericht 463 

hatte sich der •Logos-Verein" Wien als Mitglied dem deutschen Dachverband der 
Vereine katholischer Akademiker angeschlossen. Die Vermutung ist naheliegend, 
daß der Student Balthasar über Wien auf die Veranstaltung in Innsbruck aufmerk- 

sam geworden ist. 

2. Das Publikationsorgan 

Balthasar übernahm für die •Schweizerische Rundschau" die Berichterstattung von 
der Innsbrucker Tagung. Es entzieht sich meiner Kenntnis, wer ihm den Kontakt zur 
Zeitschrift vermittelt hat. Doch sollte daraus eine langwährende und fruchtbare Zu- 
sammenarbeit werden. In seiner Bibliographie habe ich 34 Beiträge gezählt, die er 
dort im Zeitraum von 1925 bis 1972 veröffentlicht hat. Hinzu kommen 8 Rezensio- 
nen bzw. Sammelbesprechungen zwischen 1934 und 196713. Die •Schweizerische 
Rundschau", ab 1944 nannte sie sich •Schweizer Rundschau", begann ihr Erschei- 
nen im Jahr 1900. Gründer waren der Verleger und Politiker Hans von Matt 
(1869-1932), der Churer Dogmatiker und spätere Weihbischof (ab 1928) Anton 
Gisler (1863-1932)14 sowie Dr. Ludwig Suter (Prof. in Luzern). Die Zeitschrift war 
als offenes Forum konzipiert, das den Schweizer Katholizismus aus der durch den 
Kulturkampf bedingten Einigelung herauszuführen trachtete. Sie kann mit dem 
•Hochland" in Deutschland verglichen werden, das nur ein paar Jahre später von 
Karl Muth (1867-1944) als •Monatsschrift für alle Gebiete des Wissens, der Lite- 
ratur und Kunst" 1903 in München ins Leben gerufen worden ist. Beide Organe ha- 
ben den Umbruch der 68er Jahre nicht lange überlebt und auch nicht mehr die Kraft 
zu einer Neuorientierung gefunden. 1978 mußte die •Schweizer Rundschau" ihr Er- 
scheinen einstellen. Das •Hochland" war bereits 1971 vorausgegangen. Der Ver- 
such mit dem •Neuen Hochland" blieb eine Episode und scheiterte 1974. 

Ideell wie personell war die Zeitschrift stark mit der •Renaissance", dem Verband 
schweizerischer katholischer Akademikergesellschaften verbunden. Die •Renais- 
sance. Akademisch-wissenschaftliche Gesellschaft Zürich" ist 1904 formell ge- 
gründet worden. Ihr Name geht auf einen Vorschlag von Anton Gisler zurück15. Als 
Balthasar nach den fünf Wiener Semestern - unterbrochen vom Wintersemester 
1926/27, das er an der Friedrich-Wilhelms-Universität in Berlin verbrachte - zum 

als Provinzial vorstand, den Wiener Zirkel. Siehe L. Reich, Die Geschichte der Logosbewe- 
gung, in: G. Bichlmair, Logos. Ein Weg zum Aufbau der Persönlichkeit und zur Neugestaltung 
der Gesellschaft. Wien 1925, 37-45. 
13 Siehe H. U. von Balthasar, Bibliographie 1925-1990, 36-60.148-155. 
14 E. Gatz, Gisler Anton, in: ders. (Hrsg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 
1785/1803 bis 1945. Ein biographisches Lexikon. Berlin 1983, 248f. 
15 Siehe E. Henrici, Die Anfänge der Renaissance, Zürich, in: Viel Ämter, ein Geist. Ju- 
biläumsgabe der Renaissance 1904-1954. Hrsg. v. H. Nüsse. Einsiedeln 1954, 131-150. In 
demselben Band veröffentlichte Balthasar seinen programmatischen Beitrag •Der Laie und 
die Kirche", a.a.O., 13-30; später aufgenommen in den 2. Bd. der Skizzen zur Theologie 
•Sponsa Verbi" (Einsiedeln 1960, 332-348). 



Literaturbericht 454 

Abschluß seiner germanistischen Studien wieder an die Universität Zürich zurück- 
kehrte, wurde er im Herbst 1927 Mitglied bei der •Renaissance" Zürich. 

Es war der 25. Jahrgang, also gewissermaßen ein Jubiläumsjahrgang, in dem Bal- 
thasar seinen Bericht von der Innsbrucker Tagung veröffentlichen konnte. Carl 
Doka (1896-1975) leitete damals die Redaktion. In einem von den Herausgebern 
gezeichneten Editorial im ersten Heft des 25. Jahrgangs lesen wir: •Es herrscht eine 
Art Osterstimmung in der Weltkirche, das intellektuelle Leben in ihr ist erstarkt, hat 
sich nach jahrzehntelanger mühsamer Pflege ausgeweitet, ist seiner Bedeutung be- 
wußt geworden. Es ist wie ein Symbol, daß die Führung der Kirche heute in den 
Händen eines gelehrten und feinsinnigen Humanisten liegt16. Man mag füglich von 
einer Renaissance des katholischen Geisteslebens sprechen, die der Aktion der Kir- 
che heute ihre eigentliche Signatur gibt. Dazu kommt in weiten nichtkatholischen 
Kreisen etwas wie Adventstimmung. Es ist ein Bedürfnis und ein Suchen nach gei- 
stigen Direktiven, mitten im Zusammenbruch früher dominierender Systeme"17. 

Etwas von solcher Aufbruchsstimmung verspürt man auch in dem Bericht Bal- 
thasars. Doch bevor wir diesen eingehender untersuchen, werfen wir einen Blick auf 
die Referenten der Tagung in der Reihenfolge, wie der Rezensent ihre Vorträge be- 
sprochen hat. 

3. Die Referenten 

Peter Wust (1884-1940) war aus Köln angereist. Der Studienrat hatte sich als Phi- 
losoph bereits einen Namen gemacht. An Ostern 1920 war sein erstes großes Werk 
•Die Auferstehung der Metaphysik" erschienen. In Köln ist er Max Scheler 
(1874-1928) begegnet, dessen Religionsphänomenologie sein eigenes Denken we- 
sentlich befruchtet hat und dessen späte Distanzierung von der katholischen Kirche 
damals für viele zu einer herben Enttäuschung wurde. Wusts langgehegter Wunsch 
nach einer akademischen Wirkungsmöglichkeit ist erst 1930 durch seine Berufung 
auf den philosophischen Lehrstuhl der Universität Münster in Erfüllung gegangen. 
Nur ein Jahrzehnt konnte er dort segensreich wirken. Am 3. April 1940 ist er nach 
einem qualvollen Krebsleiden, noch keine 56 Jahre alt, verstorben. In Innsbruck 
hielt er vier Vorträge zum Thema •Die Säkularisierung des europäischen Geistes 
und ihre Überwindung in der Gegenwart"18. 

16 Anspielung auf Papst Pius XI. (1922-1939), der lange Jahre als Bibliothekar an der Ambro- 
siana in Mailand und von 1912 bis 1918 als (Pro-)Präfekt an der Vatikanischen Bibliothek ge- 
arbeitet hatte. Da 1925 ein Heiliges Jahr gefeiert wurde, stand in diesem Jubiläumsjahr der 
Papst besonders im Blickfeld der Weltkirche. 
17 Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 2. 
18 Die Vorträge sind im •Hochland" 24,1 (1926) 1-19.195-213 erschienen und auch in die 
•Gesammelten Werke" aufgenommen worden: P. Wust, Weisheit und Heiligkeit. Vorträge und 
Aufsätze (Gesammelte Werke Bd. VI). Münster 1966, 106-177. Zur Biographie siehe W. Ver- 
nekohl, Peter Wust. Biographische Notizen, in: P. Wust, Leben und Werk (Gesammelte Werke 
Bd. VIII). Münster 1967, 7-148; H. Westhoff, Peter Wust (1884-1940), in: E. Coreth (u.a. 
Hrsg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts Bd 3 
Graz 1990, 112-128. 



Literaturbericht 465 

Professor Hans Eibl (1882-1958) handelte in drei Vorträgen •Vom Geist der ka- 
tholischen Väter". Die Geschichtsphilosophie des Klemens von Alexandrien, die 
Erkenntnislehre des Augustinus und das gestufte Weltbild der Antike waren die the- 
matischen Schwerpunkte. 1924 hatte Eibl seine Ernennung zum Professor für Phi- 
losophie und Psychologie an der Universität Wien erhalten. Durch 22 Jahre gehörte 
er dem Kollegium der philosophischen Fakultät an. 1946 trat er in den Ruhestand. 
In Eibls Vorlesungen dürfte Balthasar zum erstenmal mit der Welt der Kirchenvä- 
ter in Berührung gekommen sein, so daß bereits dort jene Saat gesät worden ist, die 
dann ein Jahrzehnt später in Lyon unter der Ägide von Henri de Lubac kräftig her- 
angewachsen ist und in vielen Publikationen über die Väter ihre Frucht zeitigen 
konnte. Der Einfluß Eibls scheint sogar für die Berufsfindung wichtig geworden zu 
sein, wie eine späte Selbstaussage aus dem Jahr 1984 bekundet: •Vielleicht waren 
die Wiener Vorlesungen von Hans Eibl über Plotin, die mich faszinierten, während 
meines Germanistikstudiums der Umweg, auf dem ich dazukam, mich für Theolo- 
gie zu interessieren"19. 

Pater Alois Mager OSB (1883-1946), ein Beuroner Benediktiner, stand damals 
am Anfang seiner Salzburger Tätigkeit. Im Herbst 1924 war er zusammen mit sei- 
nem Mitbruder Daniel Feuling OSB (1882-1947) nach Salzburg geschickt worden, 
um dort neben der bestehenden theologischen eine philosophische Fakultät aufzu- 
bauen mit dem Ziel der Wiedererrichtung der im Zuge der Säkularisation aufgeho- 
benen alten Benediktiner-Universität. 1927 wurde er zum Professor für Philosophie, 
Experimental-Psychologie und Mystik ernannt. Er war maßgeblich an der Begrün- 
dung der •Salzburger Hochschulwochen" (1931) beteiligt. Pater Mager trat oft bei 
den Tagungen des Akademikerverbandes in Erscheinung. In Innsbruck referierte er 
in drei Vorträgen über •Das Wesen der sakramentalen Kirche"20. 

Anton Stonner (1895-1973) sprach über •Die Bedeutung der kirchlichen Lehre 
und des kirchlichen Lebens für die Gemeinschaft". In Wien wirkte der Jesuitenpater 
als Studentenseelsorger und bekannter Prediger. Beim •Logos-Verband" arbeitete 
er rege mit. Nach dem Terziat ist er aus der Gesellschaft Jesu ausgetreten. Er erwarb 
sich dann in München den philosophischen (1930) und theologischen (1932) Dok- 
torgrad. 1935 habilitierte er sich mit der Arbeit •Die religiös-sittliche Führung 
Jugendlicher durch den Priester". Im Wintersemester 1935/36 übernahm er die Ver- 
tretung der Professur für Pädagogik und Katechetik an der Theologischen Fakultät 
München. Die Schließung der Fakultät im Februar 1939 durch die Nationalsoziali- 
sten, zu denen er aus Opportunitätsgründen ein gutes Verhältnis suchte, schien sei- 
ner Karriere ein Ende zu bereiten. Es gelang ihm aber, eine Versetzung an die Theo- 
logische Fakultät Würzburg zu erreichen und die Lehrstuhlvertretung für christliche 

19 H. U. von Balthasar, Unser Auftrag. Bericht und Entwurf. Einsiedeln 1984, 31. Eibls Kom- 
petenz in der Patristik bezeugt sein 1923 in München erschienenes Werk •Augustin und die 
Patristik" (Geschichte der Philosophie in Einzeldarstellungen. Hrsg. v. G. Kafka, Bd. 10/11). 
20 Biographische Daten enthält der ausführliche Nachruf von J. Uttenweiler, Pater Alois Ma- 
ger, in: Benediktinische Monatsschrift 23 (1947) 148-155. 



Literaturbericht 466 

Philosophie an der Deutschen Universität Prag zu übernehmen21. Nach dem Krieg 
wurde Stonner wieder an die Universität München zurückversetzt. Seit 1948 lehrte 
er als •Diätendozent" an der Theologischen Fakultät Bonn, wo er 1951 auf den or- 
dentlichen Lehrstuhl für Pastoraltheologie berufen wurde, den er bis zu seiner Eme- 
ritierung 1963 innehatte. 

Schließlich hörte Balthasar bei der Innsbrucker Tagung auch drei Vorträge des Je- 
suiten Peter Lippert (1879-1936) zum Thema •Der Gott der Kirche". Der hochan- 
gesehene Vortragsredner und Rundfunkprediger lebte seit 1912 in München und 
gehörte bis zu seinem Tod dem Mitarbeiterstab der •Stimmen der Zeit" an. Während 
eines Genesungsaufenthaltes in Locarno ist er am 18. Dezember 1936 an den Fol- 
gen einer Lungenentzündung verstorben22. Balthasar dürfte ihm in Innsbruck zum 
erstenmal begegnet sein. Ein paar Jahre später sollte der sensible und kunstsinnige 
Pater für den jüngeren Mitbruder, der von 1931 bis 1933 in Pullach sein philoso- 
phisches Biennium absolvieren mußte, zu einem •Tröster des in der Wüste der 
Neuscholastik Schmachtenden"23 werden. Mit diesen Worten erinnert sich Baltha- 
sar in der •Rechenschaft" an Peter Lippert, dessen Rundfunkpredigten er so 
schätzte, daß er seinen Pullacher Mitstudenten riet, keine dieser Predigten zu ver- 
säumen24. An den freien Tagen pflegte er von Pullach ins nahe München zu fahren, 
um dort im Schriftstellerhaus in der •Veterinärstraße" P. Lippert oder P. Przywara 
treffen zu können. 

In einem Atemzug mit P. Alois Mager erwähnt unser Berichterstatter auch Bi- 
schof Sigismund Waitz (1864-1941), der über •Das Leben mit Christus in der Kir- 
che" sprach. Waitz dürfte als •Ordinarius loci" zur Tagung eingeladen worden sein. 
Als Weihbischof und Generalvikar des Bischofs von Brixen residierte er in Feld- 
kirch und war für die bei Österreich verbliebenen Teile des Bistums Brixen zustän- 
dig. Im Dezember 1925 ernannte ihn der Heilige Stuhl zum Apostolischen Admini- 
strator von Innsbruck-Feldkirch. Er war der Verfasser des gesamtösterreichischen 
Sozialhirtenbriefes, der in diesem Jahr erschien und weite Beachtung gefunden hat. 
1934 wählte ihn das Salzburger Domkapitel zum Fürsterzbischof von Salzburg. 
Früher als andere Bischöfe hatte er das nationalsozialistische System durchschaut. 
Doch setzte der Tod 1941 seinem Kampf gegen die braune Diktatur ein Ende25. 

21 Siehe K. Wittstadt, Die Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Würzburg 
während der Zeit des Dritten Reiches, in: P. Baumgart (Hrsg.), 400 Jahre Universität Würz- 
burg. Neuenstadt 1982, 430-433. Bei Herrn Norbert M. Borengässer vom Dekanat der Katho- 
lischen Fakultät Bonn bedanke ich mich für die Zusendung des gedruckten Nachrufes der Uni- 
versität auf A. Stonner (Dekanat AZIII/4). 
22 J. Kreitmaier, Peter Lippert SJ. Der Mann und sein Werk. Freiburg 1938; O. Köhler, Homo 
patiens - Deus patiens, in: Stimmen der Zeit 197 (1979) 519-531; ders., Peter Lippert, in: 
Stimmen der Zeit 208 (1990) 745-751. 
23 H. U. von Balthasar, Rechenschaft - 1965, in: ders., Mein Werk. Durchblicke, Freiburg 
1990, 70. Unter Anrechnung der während des Philologiestudiums bereits gehörten Philoso- 
phievorlesungen war ihm in Pullach ein Jahr des philosophischen Trienniums erlassen worden. 
24 Mündliche Mitteilung am 24. 3. 1996 von Kardinal Alois Grillmeier SJ, der zusammen mit 
Balthasar in jenen Jahren in Pullach studiert hat. 
25 J. Gelmi, Waitz Sigismund (1864-1941), in: E. Gatz (Hrsg.), Die Bischöfe der deutschspra- 
chigen Länder 1785/1803 bis 1945. Ein biographisches Lexikon. Berlin 1983, 787-791. 



Literaturbericht 467 

Aus anderen Quellen, die von der Innsbrucker Tagung berichten, erfahren wir die 
Namen von weiteren Referenten26. Über die Frage, warum Balthasar auf sie nicht 
eingegangen ist, läßt sich nur spekulieren. Denkbar wäre, daß er diese Vorträge aus 
welchen Gründen auch immer nicht gehört hat oder gar nicht hören konnte, da viel- 
leicht manche Veranstaltungen wegen der großen Teilnehmerzahl zur gleichen Zeit 
liefen. Vielleicht aber mußte er aus Platzgründen seinen Bericht kürzen. 

Dem wiederholt zum österreichischen Bundeskanzler gewählten Priester und 
Moraltheologen Dr. Ignaz Seipel (1876-1932) war das Eröffnungsreferat übertra- 
gen worden. Er sprach über •Weltkirche und Weltfriede" und entwarf aus der Sicht 
des Glaubens einen umfassenden Friedensbegriff. Der Innsbrucker Kirchen- und 
Dogmenhistoriker Prof. Franz Pangerl SJ (1879-1937) hielt zwei Vorträge zum 
Thema •Der antike Christ", in denen er das Verhältnis der Kirche zur heidnischen 
Kulturwelt darstellte27. •Weltbejahung und Weltüberwindung der Kirche" lautet 
nach dem Programm der Titel der beiden Vorlesungen des damals in München als 
Privatdozent lehrenden Dietrich von Hildebrand (1889-1977). Der Berichterstatter 
in der •Zeitschrift für Aszese und Mystik" resümiert in folgender Weise: •Charak- 
teristisch und wertvoll für das Vollkommenheitsstreben unserer Zeit war auch die 
Vorlesung des Münchener Professors Dietrich von Hildebrand über den letzten, hl. 
Sinn der,Reinheit und Jungfräulichkeit in der Kirche', eine tiefdringende, feine We- 
sensschau, die trotz letzter heißer Mittagsstunde die Zuhörer zu ergreifen und zu 
bannen wußte"28. Von hierher legt sich die Vermutung nahe, daß Hildebrands Bei- 
trag bereits in Verbindung steht mit seinem bald danach veröffentlichten Opuscu- 
lum •Reinheit und Jungfräulichkeit"29. Außerdem nennt das Programm noch je ei- 
nen Vortrag von Ministerialrat Ferdinand Kirnberger, Darmstadt: •Der Aufbau des 
öffentlichen Lebens aus dem Geiste der Kirche" und von Propst Dr. Josef Wein- 
gartner, Innsbruck: •Das Wesen der österreichischen Barockkultur und ihre Bedeu- 
tung für die Gegenwart". 

26 Siehe z. B. A. Missong, Zur jüngsten Innsbrucker Akademikertagung, in: Das Neue Reich, 
7. Jg. Nr. 49 vom 5. September 1925, S. 1143-1146; S. Kracauer, Das Religiöse und das Pro- 
fane. Zur Tagung der katholischen Akademiker, in: Frankfurter Zeitung Nr. 629 vom 25. Au- 
gust 1925. Die •Mitteilungen des Verbandes der Vereine katholischer Akademiker zur Pflege 
der katholischen Weltanschauung" Heft 15, März 1926, S. 36f. listen unter der Überschrift 
•Das Echo der Herbsttagung in Innsbruck in der Presse" 51 Titel aus Zeitungen und Zeit- 
schriften auf, die die große Resonanz in der Öffentlichkeit belegen. Wegen des Zeitaufwandes 
und der Schwierigkeiten, die im Fernleihverkehr mit der Bestellung von Kopien aus Zeitungen 
verbunden sind, habe ich mich auf einige wenige beschränken müssen. 
27 Unter dem Titel •Antikes Christentum" veröffentlicht in: Zeitschrift für Aszese und Mystik 1 
(1925/26)73-83.131-142. 
28 H. Bleienstein, Die Herbsttagung des Verbandes der Vereine kath. Akademiker zur Pflege 
derkath. Weltanschauung in Innsbruck (14.-21. [sie!] August 1925), in: Zeitschrift für Aszese 
und Mystik 1 (1925/26) 84-87; Zitat S. 86. 
29 D. von Hildebrand, Reinheit und Jungfräulichkeit. Oratoriums-Verlag: Köln 1927; EOS 
Verlag: St. Ottilien "1981. Das Vorwort zur ersten Auflage bestätigt die Vermutung, daß das 
Werk die Innsbrucker Vorträge wiedergibt: •Die folgenden Untersuchungen sind aus Vorträ- 
gen hervorgegangen, die auf der Innsbrucker religiös-wissenschaftlichen Tagung des Verban- 
des der Vereine katholischer Akademiker ... im Jahre 1925 gehalten wurden" (a. a. O., V). 



Literaturbericht 468 

4. Der Berichterstatter 

Wenn wir unsere Aufmerksamkeit nun auf die sechs Spalten des Tagungsberichtes 
lenken wollen, tun wir gut daran, das Formalobjekt der Untersuchung nochmals zu 
präzisieren. Nicht die Vorträge an sich sind das Objekt unserer Untersuchung, son- 
dern was Balthasar von diesen Vorträgen aufgenommen hat. Sein Bericht wird für 
uns zu einer Quelle, die etwas über ihn aussagen soll. Das eine steht fest: Balthasar 
hat sich nicht nur als Protokollant der Tagung verstanden. Seinem Bericht sieht man 
das Bemühen nach geistiger Durchdringung an. Er stellt zweifellos eine eigenstän- 
dige Leistung dar, die als solche bewertet werden will. Bezeichnend ist in dieser 
Hinsicht schon der einleitende Satz: •Obwohl die Leitung kein einheitliches Thema 
angesagt hatte, waren doch alle Veranstaltungen der Tagung vom selben Geiste ge- 
tragen; alles bemühte sich um die Lösung derselben Probleme"30. Balthasar will den 
roten Ariadnefaden entdecken: •So war der Grundgedanke der Tagung Synthese al- 
les durch die Jahrhunderte aufgestapelten Materials, Auffinden der Konvergenz"31. 
Synthese ist also für den Berichterstatter das Schlüsselwort. 

So greift er aus den Vorträgen von Wust nur den philosophiegeschichtlichen Teil 
heraus und zeichnet die geistesgeschichtliche Wende nach, •auf die schon vier Jahr- 
hunderte hinstrebten, die aber erst heute erreicht ist"32. Während aber Wust mit sei- 
nem Aufriß die Problemgeschichte der Säkularisierung des europäischen Geistes 
angeht und für ihn die Wende als Aufgabe verstanden wird, die von der Gegenwart 
zu leisten sei, greift Balthasar den Begriff Säkularisierung mit keiner Silbe auf, son- 
dern bei ihm rückt der Geschichtsgang unter die Polarität von Analyse und Syn- 
these. Bei Wust lesen wir: •Wir alle wissen, daß wir eine grausige Epoche der Sä- 
kularisierung des Geistes durchschritten haben und daß uns die schwere Aufgabe 
aufgelegt ist, der Welt, dem Leben, der Natur, dem Menschen wieder ihre meta- 
physische Weihe und ihren göttlichen Sinn zurückzugeben"33. Balthasar referiert: 
•Seit dem Ausgang des Mittelalters hatte sich das einheitliche Weltbild zerfasert in 
Einzelprobleme, die sich nicht mehr einheitlich lösen zu lassen schienen. Die Rela- 
tivierung des Kosmos und die erdrückende Unendlichkeit des Raumes erschütterten 
den mittelalterlichen Menschen, der seine Synthese zu früh geschlossen hatte, und 
trieben auf einen Subjektivismus und Individualismus hin. Der Geist der Analyse 
setzte ein ... Je länger der Geist der Analyse herrschte, um so stärker wurde die Iso- 
lierung des Einzelnen, die Atomisierung der Menschheit. Kant sanktionierte sie im 
Phänomenalismus, die Romantik und der Symbolismus vollendeten sie in der Kunst. 
Heute aber kam die Wende ... Das Ungenügen, ja, die Ohnmacht der Analyse ist er- 
funden worden. Ein Ruf geht durch die Welt nach Synthese"34. 

30 H. U. von Balthasar, Die Innsbrucker Herbsttagung des Verbandes der Vereine katholischer 
Akademiker, in: Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 382-384; Zitat S. 382. 
31 A.a.O., 384. 
32 A.a.O., 382. 
33 P. Wust, Die Säkularisierung des europäischen Geistes und ihre Überwindung in der 
Gegenwart (siehe oben Anm. 6), 158. 
34 Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 382-383. 



Literaturbericht 469 

Den Ruf nach Synthese vernimmt Balthasar auch in den drei Vorträgen •Vom 
Geist der katholischen Väter", die Hans Eibl gehalten hat. In der einzigen Fußnote 
seines Berichtes verweist er auf ein von Pater Georg Bichlmair SJ, dem damaligen 
Leiter des Wiener Logos-Vereins, herausgegebenes Bändchen, zu dem Eibl einen 
Aufsatz beigesteuert hatte, dessen Gedanken offensichtlich seine Innsbrucker Vor- 
träge präludiert haben35. Man spürt das Einverständnis, das zwischen dem Schüler 
und seinem Wiener Professor in der Thematik herrscht. Balthasar pflichtet dem ge- 
stuften Weltbild bei, das Eibl in Anlehnung an den Neuplatonismus darlegt, und se- 
kundiert: •Das ist das alte, großartig synthetische Weltbild des Neuplatonismus, so 
wie es die Väter übernahmen"36. Eigens wird auf die von der Stoa entlehnte und 
von den frühen Vätern adaptierte Lehre von den •Vernunftskeimen" (Xoyoi 
oJt8Q(iaTtxoL) hingewiesen, die in der Welt vorhanden sind und erst im inkarnier- 
ten Logos zur vollen Entfaltung kommen. Balthasar ist in seinem späteren Werk öf- 
ters auf diesen Topos zurückgekommen37. •So wagt Klemens den Gedanken, daß 
auch die Antike Logos sei und auf das Christentum hin konvergiere, sie muß daher 
eingebaut, nicht abgelehnt werden. Damit ist jede Renaissance sanktioniert"38. Der 
entscheidende Gedanke, den Balthasar mit Nachdruck hervorhebt, liegt darin, daß 
Eibl das patristische Modell des Klemens nicht nur als historische Reminiszenz ver- 
steht, sondern ihm Gegenwartswert zuerkennt: •Auch die Neuzeit ist Logos: sie ist 
nicht abzulehnen, sondern einzubauen"39. Mit dieser These hat Eibl m. E. eine im 
Vergleich zum Überwindungsprogramm Wusts positivere Einstellung zur Neuzeit 
an den Tag gelegt. Wie ein solches Einbauen gemeint ist, wird im Blick auf Kant 
angedeutet. •Von hier aus wird eine Synthese mit Kant möglich, ja notwendig. 
Diese Synthese wird möglich durch Augustinus (nicht Thomas) und seinen Gedan- 
ken von der schöpferischen Kraft des Ichs. Andererseits kommt uns Kant entgegen, 
denn auch in ihm liegt eine Metaphysik verborgen: die strenge Zuordnung aller Be- 
wußtseinsinhalte zweier Subjekte, ohne die er nicht auskommt, die er aber nicht zu 
erklären weiß, fordert eine gemeinsame metaphysische Verwurzelung. Hiermit sind 
wir aber auf gut augustinischem Boden"40. Daß Balthasar in dem zitierten Passus die 
Gedanken Eibls wiedergibt, erhellt aus einem Vergleich mit dem bereits genannten 
Aufsatz des Wiener Philosophen, der dort erklärt: •Es führt eine Entwicklungslinie 
von Augustinus über Descartes zu Kant und der Denker von Königsberg gehört mit 

35 H. Eibl, Der Logos in der Welt, in: G. Bichlmair, Logos. Ein Weg zum Aufbau der Persön- 
lichkeit und zur Neugestaltung der Gesellschaft, Wien 1925, 5-37. Balthasars Schreibweise 
•P. Bichelmayer" ist zu korrigieren. 
36 Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 383. 
37 Vgl. z. B. Das Ganze im Fragment. Aspekte der Geschichtstheologie. Einsiedeln 1963,184; 
Glaubhaft ist nur Liebe. Einsiedeln 1963, 8; Rechenschaft - 1965, in: Mein Werk, 42; Epilog. 
Trier 1987, 11; u.ö. 
38 Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 383. 
39 Ebd. 
40 Ebd. Die Formulierung •schöpferische Kraft des Ichs" klingt freilich mehr nach Fichte als 
nach Augustinus. Auch ist das Problem der Intersubjektivität (•die strenge Zuordnung aller 
Bewußtseinsinhalte zweier Subjekte") bei Kant eher ein Nebenthema, aber es wurde in der Phi- 
losophie und Psychologie der zwanziger Jahre viel erörtert. Vielleicht hat Eibl diese Diskus- 
sion vor Augen. Den Hinweis verdanke ich Herrn Dr. med. Dr. phil. Anselm Model. 



Literaturbericht 470 

einigen wesentlichen Gedanken in die Entwicklungslinie der christlichen Philoso- 
phie. Denn die Lehre von der Seele als einem Zentrum ist eine christliche Lehre. 
Wenn immer wieder eingeschärft würde, daß es auf die Seele ankomme, so müßte 
sich endlich einmal auch die wissenschaftliche Aufmerksamkeit, nicht bloß die des 
prüfenden Gewissens, auf die Seele richten. Es ist kein Zufall, daß der Gewissenser- 
forscher Augustinus der erste war, der das Problem des Bewußtseins erfaßt hat"41. 

Auch wenn es sich nur um Andeutungen handelt, lassen sie doch erkennen, daß 
Eibl - vielleicht inspiriert vom Kant-Jubiläumsjahr 1924 (200. Geburtstag) und in 
Absetzung vom Neukantianismus - mit Augustinus einen Zugang und eine Neube- 
wertung Kants als •Metaphysiker" versucht hat, ein Versuch, der aber m. W. kaum 
Nachfolger gefunden hat und auch von Balthasar selbst bei seiner späteren Ausein- 
andersetzung mit der Transzendentaltheologie Karl Rahners, die ja im Anschluß an 
Joseph Marechal (1878-1944) Thomas und Kant zu verbinden suchte, nicht mehr 
weiterverfolgt worden ist42. 

Neben den Vorträgen der beiden Philosophen, von denen er Eibl viel mehr rezi- 
piert hat als Wust, verweist Balthasar auf die Beiträge der Theologen, bei denen das 
Thema Kirche im Vordergrund stand. In den Ausführungen von Pater Mager und 
Bischof Waitz vernimmt er die Betonung der Objektivität der Kirche, •denn sie trägt 
den inkarnierten Logos durch die Zeit... Die Kirche ist ja der fortlebende Christus, 
wir seine mystischen Glieder, und so steht sie, als Hort der absoluten Wahrheit - 
denn sie trägt Christus in sich - hoch über subjektiv gefärbter Philosophie"43. Da- 
mit sind Ideen angeklungen, die einerseits im damaligen philosophischen Kontext, 
der die Wende zum Objekt verkündete, ihren Sitz im Leben haben, andererseits als 
ekklesiologisches Gedankengut einen Aufbruch markieren, der im folgenden Ponti- 
fikat unter Pius XII. in der Enzyklika •Mystici corporis" (1943) seine lehramtliche 
Bestätigung erhalten wird. Wie eine Vorwegnahme eigener Optionen läßt sich seine 
Zusammenfassung verstehen: •In unserer synthetisch denkenden Zeit sind neue 
Kräfte wirksam, die zurückdeuten auf Augustin, die Väter, Plotin und Piaton"44. 

Vom Vortrag Anton Stonners über die Stellung der Kirche zur sozialen Frage 
schlägt Balthasar die Brücke zu Peter Lipperts Ausführungen über das religiöse Le- 
ben des Menschen in Gott. In solcher Annäherung der beiden Themenkreise kommt 
die Spannungseinheit von Individuum und Gemeinschaft zum Vorschein, der die ka- 
tholische Kirche die angemessene Form darzubieten weiß. •Nur in ihr ist letztlich 
der tiefste Sinn, der Grund und das Ziel der Gemeinschaft, denn nur in ihr hat das 
Individuum zugleich regsten Anteil am Ganzen und größte Konzentration, regstes 
Innenleben in Gott"45. 

Der Berichterstatter resümiert: •So war der Grundgedanke der Tagung Syn- 
these alles durch die Jahrhunderte aufgestapelten Materials, Auffinden der Konver- 

41 H. Eibl, Der Logos in der Welt (siehe oben Anm. 35), 12/13. 
42 Vgl. M. Lochbrunner, Analogia Caritatis. Darstellung und Deutung der Theologie Hans Urs 
von Balthasars (Freiburger theologische Studien 120). Freiburg 1981, 113-132. 
43 Schweizerische Rundschau 25 (1925/26) 383/384. 
44 A.a.O., 384. 
45 Ebd. 



Literaturbericht 471 

genz"46. Synthese aber meint nicht nur eine Methode, sondern charakterisiert zu- 
gleich eine Denkform, die im höchsten Grad für Balthasar selbst zutrifft. Was er 
später, vornehmlich in seiner Theologischen Ästhetik •Herrlichkeit" (1961-1969), 
•Gestalt" oder •Ganzheit" nennen wird, lautet hier •Synthese" und •Auffinden der 
Konvergenz". Es scheint, daß Balthasar im Spiegel der Innsbrucker Tagung die 
Stärke seiner eigenen Denkform entdecken durfte. 

5. •Die Zeit ist eine einzige, große Konvergenz auf die Kirche hin" 

Ein Stück der geistigen Eigenleistung seines Berichtes aber liegt darin, daß er den 
formalen Begriff der Synthese an die konkrete Kirche bindet, die er als die umfas- 
sende Catholica begreift. •Die Zeit ist eine einzige, große Konvergenz auf die 
Kirche hin. Es wäre unverantwortlich, diesen Augenblick, der opportuner ist als je, 
unausgenützt vorbeigehen zu lassen"47. Mit diesem Satz gelingt dem zwanzigjähri- 
gen Studenten eine Formulierung, die in mir spontan das Wort Guardinis wachge- 
rufen hat, das uns Nachgeborenen wie ein Losungswort der damaligen Zeit erschei- 
nen mag. Bei der ersten großen Akademikertagung in Bonn 1921 begann Guardini 
seine Vortragsreihe mit den Worten: •Ein religiöser Vorgang von unabsehbarer 
Tragweite hat eingesetzt: Die Kirche erwacht in den Seelen"48. Weist nicht Balt- 
hasars Aussage: •Die Zeit ist eine einzige, große Konvergenz auf die Kirche hin" in 
dieselbe Richtung? Zugegeben, Guardinis Formulierung ist anschaulicher und das 
Bild vom Erwachen in den Seelen mitreißender, aber beide senden sozusagen ihre 
Botschaft auf ein und derselben Wellenlänge. Es ist müßig, darüber zu spekulieren, 
ob Balthasar das Bändchen des um zwanzig Jahre älteren Guardini damals schon ge- 
kannt hat49. Aber der erstaunliche Gleichklang der Aussage ist ein Indiz für das Vor- 
handensein jenes so charismatischen Sensoriums, mit dem sowohl Guardini wie 
auch Balthasar Zeitströmungen wahrzunehmen wußten. Diese Gabe kündigt sich in 
dem Innsbrucker Tagungsbericht mächtig an. 

Neben den Umrissen seines geistigen Profils, die sich hier abzuzeichnen begin- 
nen, sticht aber auch das theologische Interesse und der •sensus ecclesiae" bei dem 
zwanzigjährigen Germanistikstudenten ins Auge. Aus seinen spärlichen autobio- 
graphischen Äußerungen wissen wir, daß er sich erst nach einem dreißigtägigen 
Exerzitienkurs, den er im Sommer 1927 im Exerzitienhaus des Klosters •Himmels- 
pforte" in Wyhlen50 unter der Leitung von P. Friedrich Kronseder SJ (1879-1957) 

46 Ebd. 
47 Ebd. 
48 R. Guardini, Vom Sinn der Kirche. Fünf Vorträge. Mainz 1922, 1. Siehe oben Anm. 9. 
49 In seiner späteren Guardini-Monographie ('1970) wird öfters aus der Schrift • Vom Sinn der 
Kirche " zitiert; vgl. H. U. von Balthasar, Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung. Frei- 
burg21995. 
50 Heute Grenzach-Wyhlen. Das Kloster gehörte bis zur Säkularisation 1803 den Prämonstra- 
tensern. Das Exerzitienhaus wurde seit 1921 von Vinzentinerinnen, danach von Dominikaner- 
innen aus Neusatzeck betreut (bis 1981). 



Literaturbericht 472 

gemacht hatte, für den geistlichen Beruf entschieden hat. Auch wenn er seine Be- 
rufung nach Art eines Damaskuserlebnisses wie einen Blitz aus heiterem Himmel 
beschreibt51, so läßt der Tagungsbericht doch eine deutliche Disposition erkennen. 
Balthasar scheint nicht nur in der allgemeinen Zeitströmung eine Konvergenz zur 
Kirche hin wahrgenommen zu haben, sondern auch persönlich und existentiell da- 
von erfaßt worden zu sein. Der erhellende •Blitz" der Berufung erscheint mir wie 
das Bewußtwerden eines bereits - zunächst noch unbewußt - eingeschlagenen 
Weges. Hören wir ihn selbst in einem späten Rückblick aus dem Jahr 1984: •Ich 
hatte mein Philologiestudium aus Liebe zur deutschen Dichtung begonnen, trieb ne- 
benher etwas Philosophie, Sanskrit, Indogermanistik, ohne je ernsthaft nachzuden- 
ken, was ich im Leben damit anfangen würde. Erst viel später, als der Blitz der Be- 
rufung schon Jahre hinter mir lag und ich die philosophischen Studien in Pullach 
(...) und die vier Jahre Theologie in Lyon ... absolviert hatte, verstand ich, welch 
große Hilfe für die Konzipierung meiner Theologie die Kenntnis Goethes, Hölder- 
lins, Nietzsches, Hofmannsthals und besonders der Kirchenväter, auf die mich de 
Lubac verwies, werden sollte"52. 

Balthasars Innsbrucker Tagungsbericht53, der als Nummer eins die stattliche Ab- 
teilung seiner Aufsätze eröffnet, ist dem äußeren Anlaß nach zwar eine Gelegen- 
heitsschrift, doch bei näherer Untersuchung wird er zu einer aufschlußreichen 
Quelle. Wie für die Mozart-Forschung die ersten Werke des Salzburger Wunder- 
kindes deshalb an Bedeutung gewinnen, weil sie seine Meisterwerke kennt, so wird 
sich auch die Balthasar-Forschung nach und nach der frühen Werke des Theologen 
annehmen und sie aus der Perspektive des Hauptwerkes, das zweifellos die fünfzehn 
Bände der Trilogie bilden54, neu vermessen. Zugleich aber vermittelt uns der Bericht 
eine Ahnung von der Vitalität des Katholizismus, gerade unter den Akademikern, in 
den Jahren unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg55, im Blick auf die es berechtigt 
erscheint, von einer katholischen Erneuerung zu sprechen, die in manchen Zügen an 
den •renouveau catholique" in Frankreich erinnert, mit dem Balthasar - zumindest 
was seine Hauptvertreter in Literatur und Dichtung betrifft - während der Zeit sei- 
nes Theologiestudiums in Fourviere bei Lyon (1933-1937) und danach in lebendi- 
gen Austausch getreten ist. Manfred Lochbrunner, Bonstetten 

51 H. U. von Balthasar, Warum ich Priester wurde, in: E. Guerriero, Hans Urs von Balthasar. 
Eine Monographie. Freiburg 1993, 399-401. 
52 H. U. von Balthasar, Unser Auftrag. Bericht und Entwurf. Einsiedeln 1984, 31/32. 
53 In einem Fernsehinterview mit Erwin Koller aus dem Jahr 1984 erinnerte sich Balthasar kurz 
seiner Teilnahme an der Tagung in Innsbruck und bei den Salzburger Hochschulwochen. Der 
Text des Interviews ist bislang nur in einer italienischen Übersetzung veröffentlicht worden: 
Cento domande a von Balthasar, in: H. U. von Balthasar, La realtä e la gloria. Articoli e inter- 
viste 1978-1988. Milano 1988, 150. 
54 M. Lochbrunner, Hans Urs von Balthasars Trilogie der Liebe. Vom Dogmatikentwurf zur 
theologischen Summe, in: Forum katholische Theologie 11 (1995) 161-181. 
55 Heinz Hurten betitelt das diesen Zeitabschnitt abdeckende Kapitel mit der Überschrift •Die 
Rückkehr aus dem Exil und das Erwachen der Kirche in den Seelen: Verbände und Actio Ca- 
tholica", in: ders., Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus 1800-1960. Mainz 1986, 
183-208. •Rückkehr aus dem Exil" zitiert eine Artikelfolge von Peter Wust, das •Erwachen 
der Kirche in den Seelen" zitiert Romano Guardini. 




