
Edith Stein - Jüdin und Christin 
G. Michael Schmitt, Speyer 

Der Titel dieses Beitrags1 kommt recht einfach daher. Doch dürfte in der Be- 
urteilung Edith Steins als Jüdin und Christin bzw. Christin und Jüdin neben 
der einfachhin historischen Wahrheit auch das dahinterliegende •Problem- 
bündel" markiert sein: Im Leben Edith Steins ist •jüdisches und christliches 
Erbe wie im nahtlosen Gewand Jesu vereint", schreibt Schwester Waltraud 
Herbstrith.2 

Weil dieses Ineinander von Jüdischem und Christlichem in der exponier- 
ten Gestalt Edith Steins, die wir nunmehr als Heilige der Kirche verehren 
dürfen, in besonderer Weise festzumachen ist, stellt sich die Frage, ob sie 
eine Zeugin gegenseitiger Verwiesenheit von Juden und Christen ist, und in 
diesem Sinne dem Weg jüdisch-christlicher Begegnungen dienen kann. Wir 
werden auf diese Frage zurückkommen. 

Daß sie als Märtyrerin (1987) seliggesprochen wurde, gab im Vorfeld An- 
laß zu kritischen Stimmen und strittigen Fragen: 
- Kann Edith Stein als christliche Märtyrerin bezeichnet werden, wo sie 

doch wegen ihrer jüdischen Abstammung den Weg nach Auschwitz gehen 
mußte? 

- Wie ist ihre eigene Aussage zu verstehen: sie sei bereit, den eigenen Lei- 
densweg auch für das Volk, von dem sie ethnisch abstammt, zu gehen, als 
Sühne •für den Unglauben des jüdischen Volkes"? 

- Ist sie für das Verhältnis von Juden und Christen nicht •Stein des An- 
stoßes", eine Seliggesprochene, die - wie oft unsachgemäß behauptet 
wird - vom jüdischen zum christlichen Glauben konvertierte? 

- Was bedeuteten Edith Stein selbst die jüdischen Wurzeln ihrer Existenz? 
Es geht in dieser kleinen Skizze um den Versuch, Edith Stein als Jüdin und 

Christin in den Blick zu nehmen und die Fragen und Antwortversuche - je- 
denfalls einige wichtige - in den Blick zu bekommen, die bei einer Be- 
schäftigung mit dem Thema •Edith Stein und ihr Judentum" oder •Jüdische 
Bezüge und Strukturen in Leben und Werk Edith Steins" (Felix M. Schandl)3 

eine Rolle spielen. 
1 Beim vorliegenden Beitrag handelt es sich um einen im Vorfeld der Heiligsprechung Edith 
Steins in Speyer und Ludwigshafen gehaltenen Vortrag. Er stellt die komprimierte und überar- 
beitete Fassung folgender Schrift dar: Edith Stein und ihr Judentum. Eine Handreichung der 
Arbeitsgruppe •Christentum - Judentum" der Ökumenischen Kommission im Bistum Speyer. 
Hrsg. Edith-Stein-Gesellschaft Deutschland e.V. Speyer 1995. 
2 W. Herbstrith, Edith Stein. Jüdin und Christin. München/Zürich/Wien 1995, 120. 
'   Vgl. F. M. Schandl, •Ich sah aus meinem Volk die Kirche wachsen". Jüdische Bezüge und 



Edith Stein - Jüdin und Christin 25 

Bleibende Wurzeln im Judentum und Bekenntnis zum Jüdinsein 

Herkunft 

Edith Stein, die am 12. Oktober 1891 in Breslau als Jüdin geboren - es war 
Yom Kippur, der •Versöhnungstag", höchster jüdischer Feiertag - und am 9. 
August 1942 in Auschwitz-Birkenau durch Gas ermordet wurde, ist eine der 
großen Frauengestalten dieses Jahrhunderts. Der Blick auf ihren Lebensweg 
läßt die Weite ihrer Existenz erkennen: Die Philosophin, Pädagogin, 
Frauenrechtlerin, Mystikerin und Karmelitin bleibt immer auch eine •Toch- 
ter des jüdischen Volkes"4. 

In ihrem fünfzehnten Lebensjahr - sie lebt, nachdem sie sich nach der 9. 
Klasse vorerst von der Schule abgemeldet hatte, für 10 Monate bei der Fa- 
milie ihrer Schwester in Hamburg - konstatiert Edith Stein den Verlust ih- 
res Kinderglaubens und berichtet, sie habe sich •das Beten ganz bewußt und 
aus freiem Entschluß abgewöhnt" (VII, 121 )5. Das ist in dieser Phase ein 
Schlußstrich unter die im Elternhaus erfahrene religiöse Praxis jüdischen 
Lebens, worauf auch andere kritische Äußerungen Edith Steins über das Ju- 
dentum schließen lassen, die allerdings dem Selbstverständnis jüdischen 
Glaubens nicht immer gerecht werden.6 Daniel Krochmalnik meint: •Ihre 
Kenntnisse des lebendigen Judentums ... beschränkten sich weitgehend auf 
die im assimilierten jüdischen Bürgertum anläßlich der hohen Feiertage 
geübten, religiös wohl unbefriedigenden Observanzen".7 Offensichtlich 
fehlt der religiösen Sozialisation im Hause Stein die Überzeugungskraft, so 
daß Edith nach dem Eintritt ins Erwachsenenleben mit dem in der Familie 
überlieferten jüdischen Glauben nichts mehr anzufangen weiß. Vielleicht ist 
dies auch bedingt durch den frühen Verlust des Vaters, wie manche jüdische 
Stimmen äußerten. Aus Rücksicht auf die Mutter und die Familie wird die 
jüdische Glaubenspraxis zwar toleriert, für die eigene Person erscheint sie 

Strukturen in Lehen und Werk Edith Steins (1891-1942) (Sinz Th TSt 9). Sinzig 1990, worauf 
sich dieser Beitrag v. a. stützt. 
4 Als •Tochter des jüdischen Volkes" und •Tochter Israels" bezeichnete Papst Johannes 
Paul II. Edith Stein in seiner Homilie bei der Seligsprechung und als •Tochter Israels" in sei- 
ner Ansprache bei der Begegnung mit dem Zentralrat der Juden am 1. Mai 1987 in Köln. Vgl. 
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 77. Hrsg. Sekretariat der Deutschen Bischofskon- 
ferenz. Bonn 1987, 25-32, 36. 
5 E. Stein wird wie folgt zitiert: römische Ziffern verweisen auf die entsprechenden Bände 
von Edith Steins Werke. Bd. Iff. Louvain/Druten/Freiburg 1950ff.; WK = Wie ich in den Köl- 
ner Karmel kam. Mit Erl. und Erg. von M. A. Neyer. Würzburg 1994. 
6 Vgl. F. M. Schandl, •... den Heimatlosen Herberg' zu erflehn ... ". Spurensuche nach Edith 
Stein und ihrer solidarischen Spiritualität angesichts gegenwärtiger Szenarien, in: Geist und 
Leben 65 (1992) 329-350. 
7 D. Krochmalnik, Judentum und Martyrium. Das Zeugnis Edith Steins in jüdischer Pro- 
spektive, in: Edith-Stein-Jahrbuch. Bd. 3. Hrsg. J. Sänchez de Murillo. Würzburg 1997, 50. 



G. Michael Schmitt 26 

aber nicht mehr bedeutsam. Edith Stein hat sich vom traditionellen jüdi- 
schen Glauben gelöst. 

Deshalb ist es verfehlt, Edith Steins Taufe am 1. Januar 1922 in Bad 
Bergzabern als Übertritt vom Judentum zum Christentum zu bezeichnen. 
Für diesen Lebensabschnitt Edith Steins scheint es angebracht, von einem 
•säkularen Judentum" zu sprechen: religiöse Inhalte werden abgelehnt. An- 
dererseits bekennt sie sich offen zu ihrer jüdischen Abstammung. Dieses be- 
wußte Bekenntnis zur jüdischen Herkunft verstärkt sich nach ihrer Konver- 
sion deutlich, vor allem im Zusammenhang mit der politischen Situation ge- 
gen Ende der Weimarer Republik. 

Solidarität angesichts drohender Gefahr 

In der Zeit des politischen Umbruchs im Deutschland der Jahre 1932/33 er- 
kennt Edith Stein die Gefahren für die Juden immer klarer und entwickelt 
einen gewissen Stolz auf ihre Zugehörigkeit zum Judentum. Wie viele ihrer 
jüdischen Zeitgenossen wird Edith Stein durch das Naziregime gewaltsam 
und schmerzlich auf ihre jüdische Herkunft verwiesen und beginnt, sich ih- 
rer Wurzeln solidarisch zu erinnern. Engagiert und mutig tritt sie antisemi- 
tischen Äußerungen entgegen, ohne Rücksicht auf Nachteile für ihre eigene 
Person. Obwohl sie sich dem religiösen Judentum und einer bewußten jü- 
disch-religiösen Tradition entfremdet hatte und mittlerweile - 1922 wie er- 
wähnt - katholisch geworden war, verfolgt sie das Geschehen nicht distan- 
ziert von außen, sondern bringt sich selbst ganz ein, sicher nicht immer zum 
Wohlgefallen ihrer katholischen Umgebung, in der traditionelle antijüdische 
Vorurteile verbreitet sind. 

In diesem Zusammenhang muß auch ihr Bemühen um eine päpstliche En- 
zyklika zugunsten der Juden genannt werden. Ursprünglich hatte sie 1933 
den Plan gefaßt, nach Rom zu fahren, um in einer Privataudienz den Papst 
um eine Enzyklika zur Judenverfolgung zu bitten: •Ich hatte in den letzten 
Wochen immerfort überlegt, ob ich nicht in der Judenfrage etwas tun 
könnte" (WK, 12). Tatsächlich hat sie ihr Anliegen dann in einem Brief 
Papst Pius XL unterbreitet. Der Erhalt des Briefes wurde ihr bestätigt, ohne 
daß ihr Ruf nach einem deutlichen und rechtzeitigen Wort zu diesem Zeit- 
punkt konkrete Folgen hatte. Inwieweit die dann im Jahre 1938 vorgelegten 
Entwürfe für eine Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus selbst 
antisemitisch gefärbt waren, und somit die Veröffentlichung einer derartigen 
Schrift hilfreich gewesen wäre, ist eine andere Frage. 

Auch nach ihrem Eintritt in den Karmel (1933) hält sie die Verbindung 
mit jüdischen Bekannten aufrecht, nimmt Anteil an deren Schicksal und übt 
konkrete Solidarität mit den Verfolgten. 



Edith Stein - Jüdin und Christin 27 

Ihr bleibendes, unüberhörbares Bekenntnis zu ihrem Jüdinsein bildet einen 
deutlichen Kontrast zu Versäumnissen der damaligen Kirche. 

Existentielle und solidarische Reflexion ihrer jüdischen Herkunft 

Aufgrund der äußeren Bedrohung empfindet Edith Stein ihr Jüdinsein als 
existentielle, sie tief innerlich berührende Frage, die für sie bis zu ihrem Tod 
bedeutsam bleibt. 

Gegen das •erschreckende Zerrbild", das die Nationalsozialisten vom jü- 
dischen Menschen zeichnen, setzt sie in ihrer Autobiographie (•Aus dem 
Leben einer jüdischen Familie")8 das, was sie als •jüdisches Menschentum" 
in einer bürgerlichen und patriotischen jüdischen Familie erfahren hat (VII, 
1 f.). Es ist ein Zeugnis gegen den damaligen Rassenhaß. 

Sie spricht von den Juden als •ihrem Volk", dessen Schicksal auch ihr 
Schicksal sei, und betont auch als katholische Ordensfrau ausdrücklich ihre 
Zugehörigkeit zum jüdischen Volk. Im Laufe ihres Hineinwachsens in den 
christlichen Glauben scheint ihr der Reichtum und die Bedeutung des reli- 
giösen Judentums in tieferer Weise aufzugehen, wobei die äußere Bedro- 
hung diesen Prozeß in existentieller Weise verstärkt. 

Ihren Eintritt in den Orden sieht sie nicht als Flucht vor der Verfolgung, 
sondern ist sich darüber im klaren, daß das Kloster ihr keine Sicherheit ga- 
rantiert und die Wirklichkeit der Außenwelt nicht ausschaltet. Sie glaubt zu 
wissen, daß sie wegen ihres Jüdinseins noch viel leiden muß. 

Wie sehr sich die zur Christin gewordene Edith Stein bleibend ihrem jü- 
dischen Volk verbunden wußte und fühlte, sei noch an einigen Beispielen il- 
lustriert: 
- Am 1. Januar 1922 wurde sie getauft. Das war damals noch das Hochfest 

der Beschneidung des Herrn, der Namensgebung Jesu. Am 2. Februar 
wurde sie in Speyer gefirmt: am Fest Maria Lichtmeß oder Maria Reini- 
gung. Beides sind Kirchenfeste, die auf altjüdische Rituale zurückgehen. 
Mit der Wahl dieser Tage, mit denen der Eintritt in die Kirche besiegelt 
wird, hat Edith Stein gewiß eine Verbindung zwischen ihrer jüdischen 
Herkunft und ihrem christlichen Bekenntnis herstellen wollen.9 

- Susanne Batzdorff-Biberstein, eine Nichte Edith Steins, erzählt, wie sie 
als 12jährige den Klostereintritt ihrer Tante empfunden hat: •Indem sie 

8 Edith Steins Werke. Bd. VII: Aus dem Leben einer jüdischen Familie. Das Leben Edith 
Steins. Kindheit und Jugend. Druten/Freiburg 1985 (vollständige Ausgabe). F. M. Schandl (s. 
Anm. 6) problematisiert den Begriff •Autobiographie" und nennt das Werk •Denkschrift", 
332. 
9 Vgl. C. Koepcke, Edith Stein. Ein Leben. Würzburg 1991, 158 f. 



G. Michael Schmitt 28 

katholisch wurde, hatte unsere Tante ihr Volk im Stich gelassen. Ihr Ein- 
tritt ins Kloster bekundete vor der Außenwelt, daß sie sich vom jüdischen 
Volke absondern wollte. So sahen wir es ...". Edith erklärt: •Sie sähe 
ihren Schritt nicht als einen Verrat an. Sie ließe niemanden im Stich. Der 
Eintritt ins Kloster garantiere ihr keine Sicherheit und werde die Wirk- 
lichkeit der Außenwelt nicht ausschalten. Sie werde immer ein Teil ihrer 
Familie und auch ein Teil des jüdischen Volkes bleiben, auch als 
Nonne".10 

- Nach dem Tod ihrer Mutter bat Edith Stein die Geschwister um das jüdi- 
sche Gebetbuch der Mutter. Sie erhält es und berichtet: •Jetzt schlug ich 
gleich wieder dieses Gebet [das Kinder am Grab ihrer Eltern zu sagen ha- 
ben, und das sie - nach ihrer Taufe - am Grab ihres Vaters betete] auf und 
fand darin denselben Glauben wieder, der uns so selbstverständlich ist 
und auf den ich mich jetzt stütze". Edith Stein •versucht, gleichsam über 
das Grab hinweg, die eigene Zugehörigkeit zur Familie, zum Judentum, 
nahezu zu beschwören, die Verbindung zum Gott des Alten Bundes zu 
verdeutlichen".11 

- P. Johannes Hirschmann SJ hat berichtet, Edith Stein habe einmal zu ihm 
gesagt: •Sie ahnen nicht, was es für mich bedeutet, wenn ich morgens in 
die Kapelle komme und im Blick auf den Tabernakel und auf das Bild Ma- 
riens mir sage: sie waren unseres Blutes".12 

- 1932 antwortet Edith Stein dem Apostolischen Administrator von Inns- 
bruck-Feldkirch, Bischof Sigismund Waitz, auf die Übersendung des 
zweiten Bandes eines von ihm verfaßten vierbändigen Werkes über den 
Apostel Paulus: •Etwas schmerzlich berührten mich ... gelegentliche Be- 
merkungen über das Judentum: Wenn man im Judentum geboren und auf- 
gewachsen ist, kennt man seine hohen menschlichen und sittlichen Erb- 
werte, die dem Außenstehenden meist verborgen bleiben. Und er empfin- 
det die Urteile, die sich nur an die nach außen stark hervortretenden Ver- 
fallserscheinungen halten, als hart und ungerecht".13 

Es ließen sich dergleichen Beispiele mehr anführen. 

10 S. Batzdorff-Biberstein in: W. Herbstrith, Edith Stein. Ein neues Lebensbild in Zeugnissen 
und Selbstzeugnissen. Freiburg 1983, 70 f. 
11 C. Koepcke (Anm. 9), 282. 
12 Vgl. W. Herbstrith (Anm. 10), 153. Weitere Versionen werden hierzu überliefert, vgl. F. M. 
Schandl (Anm. 6), 335, Anm. 19. 
13 Zitiert nach F. M. Schandl (Anm. 3), 121 f. 



Edith Stein - Jüdin und Christin 29 

Theologische Leitgedanken: Kreuzesnachfolge, Stellvertretung, Sühne - 
•für den Unglauben des jüdischen Volkes" 

Ihre solidarische Anteilnahme am Leiden des jüdischen Volkes interpretiert 
Edith Stein zunehmend als Kreuzesnachfolge, als Mitleiden am Kreuz Chri- 
sti. Ihre Überzeugung von der Möglichkeit eines stellvertretenden Sühnelei- 
dens bezieht sie in den Jahren 1938/39 auf die Situation der verfolgten Ju- 
den - sie will sich aufopfern •für ihr Volk", sie will vor Jesus Christus für 
die Rettung •ihres Volkes" einstehen. Ihre Verhaftung im Karmel in Echt 
kommentiert sie ihrer Schwester Rosa gegenüber mit den Worten: •Komm, 
wir gehen für unser Volk!" (WK, 136 u. X, 166). 

Angesichts der zunehmenden Existenzbedrohung, der erzwungenen De- 
portation, des bevorstehenden grausamen Todes, suchte sie diese Situation 
aus dem Glauben zu bewältigen und konnte sie selbst •offensichtlich als ex- 
treme Realisierung der Kreuzesnachfolge annehmen".14 Es ist Edith Steins 
ureigene persönliche Sicht, wenn sie ihre Solidarität mit den Juden - •daß 
das Schicksal dieses Volkes auch das meine war" (WK, 12) - als Kreuzes- 
nachfolge begreift. Dieses Verständnis hat, wie ihre Lebensgeschichte zeigt, 
nichts mit passiver Kreuzesmystik zu tun. Es bleibt verbunden mit der Su- 
che nach einem aktiven Einsatz - •ob ich nicht in der Judenfrage etwas tun 
könnte" (WK, 12). Übrigens auch verbunden mit der Suche nach einer Aus- 
reise in die Schweiz bis zuletzt. Sowohl hinsichtlich ihrer Initiative für eine 
Enzyklika in der Judenfrage als auch hinsichtlich ihres Entschlusses, in den 
Karmel einzutreten, •im Zentrum der Motivation steht offensichtlich bei bei- 
den [Formen des Engagements] ein christologischer bzw. kreuzestheologi- 
scher Gedanke ...: Das Leiden des jüdischen Volkes ist Partizipation am Lei- 
den Christi in besonderer Weise, und die, die Christus nachfolgen, sind auf- 
gerufen, ihrerseits solidarisch für die Juden einzutreten und ihr Leiden zu 
teilen, zumindest jedenfalls sich davon betreffen zu lassen auf ein Engage- 
ment hin".15 

Daß eine solche spirituelle Deutung und Überzeugung, wie sie bei Edith 
Stein vorliegt, eine aus jüdischer Sicht unzulässige christlich-theologische 
Bewältigung der Schoa darstellt, müssen Christen zu verstehen bereit sein. 
Muß aber jene Überzeugung Edith Steins in jedem Fall als eine theologische 
Vereinnahmung der Schoa gesehen werden? Oder als Aufforderung, diese 
christlich so zu deuten? Edith Steins kreuzestheologische Deutung und exi- 
stentielle Kreuzesnachfolge darf von Christen keinesfalls als gleichsam 
handhabbare Kategorie zur Deutung und Bewältigung der vergangenen 

14 F. M. Schandl (Anm. 3), 134. 
15 ebd., 135 f. 



G. Michael Schmitt 30 

Greuel mißbraucht werden. Ihr ganz persönliches Lebenszeugnis, ihr Le- 
bensgeheimnis, verwehrt solches. Sie schreibt selbst 1938: •Unter dem 
Kreuz [eine Anspielung auf den Ordensnamen Teresia Benedicta a Cruce] 
verstand ich das Schicksal des Volkes Gottes, das sich damals schon an- 
zukündigen begann. Ich dachte, die es verstünden, daß es das Kreuz Christi 
sei, die müßten es im Namen aller auf sich nehmen. Gewiß weiß ich heute 
mehr davon, was es heißt, dem Herrn im Zeichen des Kreuzes vermählt zu 
sein. Begreifen freilich wird man es niemals, weil es ein Geheimnis ist" (IX, 
124). 

Man müßte an dieser Stelle einen längeren Exkurs einschalten über den 
ganzen Fragenkomplex von solidarischer Kreuzesnachfolge, den Gedanken 
der Stellvertretung im christlichen, aber auch im jüdischen Sinn, über seine 
theologische Verankerung im Neuen wie im Alten bzw. Ersten Testament. 
Wir müßten reden über das rechte Verständnis von Sühne, sühnendem Lei- 
den und Sterben, über Opfer und Hingabe des Lebens; schwierige und 
mißverständliche Begriffe im Blick auf das Gottesverständnis und -Verhält- 
nis. Wichtig ist, das neutestamentliche Verständnis von •Sühne" und •Ver- 
söhnung" nie aus dem Blick zu verlieren: Danach muß nicht Gott versöhnt 
werden, sondern er versöhnt, indem er sich selbst hingibt in seinem Sohn. 
Eine positive Perspektive muß dort gesucht werden, wo Edith Stein christ- 
lich-katholisch-spirituell an entsprechende jüdische Vorstellungen anknüp- 
fen konnte. In Übereinstimmung mit solchen aus dem Bereich spätalttesta- 
mentlicher und rabbinischer Tradition finden bei Edith Stein Gedanken von 
der sühnenden Kraft des Gebets, von Leiden, Tod, besonders des Märtyrer- 
todes in stellvertretender Wirksamkeit ihren Niederschlag. Edith Stein be- 
gegnete dieser Dimension christlichen Lebens speziell in der •ordens- 
gemäßen" Stellvertretung vor Gott im Gebet, in Machtlosigkeit, in der An- 
nahme des Kreuzes - gleichsam als •Beruf" einer Karmelitin. Diese Auf- 
fassung basiert auf einer gemeinschaftlichen und solidarischen Struktur, in- 
sofern der Einzelne vor Gott gleichzeitig für andere eintritt; Edith Stein: 
•dieses Einer für alle und alle für einen macht die Kirche aus" (VI, 163). 
Solche •stellvertretende Aktivität der Glaubenden bedeutet für Edith Stein 
inklusive Teilnahme an der universalen Stellvertretung Christi für alle Men- 
schen".16 

Wenn •Sühne" und •Sühneopfer" - auf der Linie des neutestamentlichen 
Befundes - etwas zu tun haben mit Stellvertretung, so kann man sagen: Wie 
der Büßer, der stellvertretend für die Sünden anderer büßt, •einspringt" für 
andere, die die Buße verweigern oder aber dazu gar nicht in der Lage sind, 
so springt der Gottesknecht von Jesaja 53 ein; so springt Jesus ein; so springt 

16 ebd., 143. 



Edith Stein - Jüdin und Christin 31 

Edith Stein ein. Das ist •Opfer" für andere und Solidarisierung mit anderen. 
Emmanuel Levinas, der jüdische Denker - einer Ethik der Freiheit und Ver- 
antwortung, des •Antlitzes in der Spur des Unendlichen" - würde sagen: Ich 
begebe mich auf •die Spur des Anderen".17 

So kann man in Anlehnung an E. Levinas sagen: Auf der Spur des Ande- 
ren ging Edith Stein in Auschwitz zurück in ihr Volk. Sie solidarisierte sich 
mit den Mitopfern. Ihre Existenz spiegelt unverwechselbar etwas wider von 
dem, was Karl Rahner •heilssolidarische Interkommunikation aller Men- 
schen" nennt.18 Christlich gesehen ist •Stellvertretung" ein •heilsgeschicht- 
liches Strukturgesetz, wonach einer für den anderen bzw. an dessen Stelle 
heilswirksam werden kann. Es gründet im allgemeinen Heilswillen Gottes, 
erweist sich im heilssolidarischen Mit- und Für-Sein der Menschen und hat 
sein inneres Maß wie seinen Höhepunkt in Person und Werk Jesu Christi".19 

Exempel: Ester-Typologie als Zeichen der Solidarität Edith Steins 
mit ihrem jüdischen Volk 

Die spezifische Ausrichtung des Stellvertretungsgedankens bei Edith Stein 
auf •ihr jüdisches Volk" hin kann besonders deutlich gemacht werden an der 
Art und Weise, wie sie die biblische Ester typologisch auf ihre Existenz be- 
zieht, sie als Gestalt fürbittenden Eintretens für die Juden und als Identifi- 
kationsfigur begreift. 

Unter den biblischen Leitfiguren des Judentums findet die Gestalt der 
Ester Edith Steins besonderes Interesse. Ein erster, unübersehbarer Hinweis 
für eine Identifikation mit dieser in der jüdischen Tradition hochgeschätzten 
Retterin des Volkes findet sich in einem Brief Edith Steins an eine befreun- 
dete Ordensschwester: •Aber ich vertraue ... darauf, daß der Herr mein Le- 
ben für alle genommen hat. Ich muß immer wieder an die Königin Esther 
denken, die gerade darum aus ihrem Volke genommen wurde, um für das 
Volk vor dem König zu stehen. Ich bin eine sehr arme und ohnmächtige 
kleine Esther, aber der König, der mich erwählt hat, ist unendlich groß und 
barmherzig" (IX, 121). Geradezu prophetisch ist, daß dieses Selbstzeugnis 
zehn Tage vor dem Novemberpogrom 1938 (•Reichskristallnacht") abgefaßt 
wurde. 

17 Vgl. u. a. E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und 
Sozialphilosophie. Hrsg. W. N. Krewani. Freiburg/München 1983. 
18 Vgl. K. Rahner, Der eine Mittler und die Vielfalt der Vermittlungen, in: Schriften zur Theo- 
logie. Bd. 8. Einsiedeln/Zürich/Köln 1967, 218-235; ders., Versöhnung und Stellvertretung, 
in: Schriften zur Theologie. Bd. 15. Zürich/Einsiedeln/Köln 1983, 251 -264. 
19 L. Ullrich, Stellvertretung, in: Lexikon der katholischen Dogmatik. Hrsg. W. Beinert. Frei- 
burg 1987, 479. 



G. Michael Schmitt 32 

Ein weiteres Zeugnis dafür, wie Edith Stein sich selbst sieht, ist ein sze- 
nischer Dialog mit dem Titel •Nächtliche Zwiesprache" (XI, 165-171), 
1941 im Karmel von Echt verfaßt und aufgeführt. Es ist ein Text, der ein 
gutes Stück von Edith Steins •Theologie des Judentums" zum Vorschein 
bringt. Er holt die Gestalt der biblischen Ester-Tradition - gleichsam nach 
rabbinischer Weise aktualisierend - in die Gegenwart herein. Erzählt das 
Buch Ester von einer tödlichen Bedrohung für die Juden durch den ersten 
Minister des Perserkönigs, Haman, so sieht Edith Stein die Gefahr eines 
neuerlichen Genozids durch Hitler. Wie die biblische Ester durch ihr uner- 
schrockenes Eintreten für ihr Volk vor dem großmächtigen König Artaxer- 
xes die Gefahr abwenden konnte, so möchte die wiederkehrende Ester/Edith 
durch ihr solidarisches Eintreten vor dem barmherzigen König Christus Ret- 
tung für ihr Volk erwirken und es zur Anerkennung dieses Königs führen. 
Es geht Edith Stein also nicht nur um eine Wiederholung einer Überliefe- 
rung, sondern um eine Weiterführung. Sie hat durch ihre Hinwendung zum 
Christentum zu ihren jüdischen Wurzeln zurückgefunden und möchte, daß 
auch andere aus ihrem jüdischen Volk den Weg zu Christus finden. 

• Für den Unglauben des jüdischen Volkes " 

Eine konkrete und oft zitierte Ausfaltung des Sühnegedankens stellt die •te- 
stamentarische" Äußerung Edith Steins vom 9. Juni 1939 dar, in der spezi- 
ell der Gedanke der Sühne •für den Unglauben des jüdischen Volkes" heute 
im Kontext des christlich-jüdischen Dialogprozesses Ärgernis erregt, ja 
gleichsam eine Provokation darstellt. •Schon jetzt nehme ich den Tod, den 
Gott mir zugedacht hat, in vollkommener Unterwerfung unter seinen heilig- 
sten Willen mit Freude entgegen. Ich bitte den Herrn, daß er mein Leben und 
Sterben annehmen möchte zu seiner Ehre und Verherrlichung" - hier klingt 
der Ausdruck für das Martyrium in der jüdischen Tradition durch: Kiddusch 
Ha Sehern, Heiligung des göttlichen Namens -, •für alle Anliegen ... der 
Heiligen Kirche, ... zur Sühne für den Unglauben des jüdischen Volkes und 
damit der Herr von den Seinen aufgenommen werde und sein Reich komme 
in Herrlichkeit, für die Rettung Deutschlands und den Frieden der Welt, ..." 
(X, 148f.). Diese Äußerung Edith Steins muß jedoch kontextuell verstanden 
werden, d. h. im Zusammenhang der dem ganzen Testament innewohnenden 
traditionellen frömmigkeitssprachlichen Wendungen und im Kontext von 
Edith Steins Sicht des Verhältnisses des Judentums zum christlichen Glau- 
ben. 

Sie sieht tatsächlich ein Gegenüber von Unglaube und Glaube, von Ge- 
setz und Gnade, insofern sie das jüdisch-christliche Verhältnis vornehmlich 
vom Glauben an Jesus Christus als den gekommenen Messias her interpre- 



Edith Stein - Jüdin und Christin 33 

tiert. •Unglauben des jüdischen Volkes" ist demnach nicht als absolutes 
Charakteristikum des Judentums gemeint. Aber •Heimholung" und Erfül- 
lung der Hoffnung des Judentums ist für Edith Stein mit der Anerkennung 
des Messias Jesus verbunden, wie die Dialogszene •Nächtliche Zwiespra- 
che" verdeutlichen kann. Anerkennung des Messias ist nach dieser Auffas- 
sung Vorbedingung der eschatologischen Wiederkunft Christi: •Dann erst, 
wenn Israel den Herrn gefunden, erst dann, wenn ihn die Seinen aufgenom- 
men, kommt er in offenbarer Herrlichkeit". Doch solange und gerade weil 
•die zwölf Stämme ihren Herrn" nicht •gefunden" haben, •fern vom Herrn 
und seiner Mutter, feind dem Kreuz", gelten ihnen inzwischen und jetzt 
schon das liebende Nachgehen des •Guten Hirten" und Retters wie auch die 
unablässigen Fürbitten Marias sowie eine spezielle Haltung der Kirche und 
ihrer Glieder, wie sie in folgendem Wort aus der Dialogszene zum Ausdruck 
kommt: •Dein Israel, ich nehm' es auf in meines Herzens Herberg'. Ver- 
borgen betend und verborgen opfernd hol' ich es heim an meines Heilands 
Herz". 

Zu warnen ist jedoch davor, diese Äußerung im Sinne einer simplen Ju- 
denmissionstheologie zu gebrauchen: Edith Steins •Gedanke, daß der ,Gute 
Hirt' selbst die ,Seinen' suche, ja geradezu einlade, wehrt vorschneller tri- 
umphaler Entwertung und Vereinnahmung der Juden von christlicher 
Seite".20 Nirgendwo geht es bei Edith Stein um •Gottesmord", Verfluchung, 
Verwerfung, kollektive oder gar untilgbare Schuld. Sie •unterscheidet sich 
in Diktion und Inhalten durchaus, wenn auch nicht völlig, von zeitgenössi- 
schen katholischen Redewendungen und -weisen über das Judentum".21 Im 
Gegenteil: Es lassen sich bei ihr gewiß auch Perspektiven belegen, die in 
Richtung einer nachkonziliaren Sicht des Judentums weisen, z.B. in •Das 
Gebet der Kirche" von 1937 (XI, 10-25). Im ganzen jedoch muß man mit 
Waltraud Herbstrith feststellen: •Einige ihrer theologischen Aussagen kön- 
nen wir nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil nicht mehr nachvollzie- 
hen".22 Und so wird man auch im Blick auf die testamentarische Aussage 
von der Lebenshingabe •für den Unglauben des jüdischen Volkes" sagen 
dürfen: •dieses Sprachspiel übernahm Edith Stein von dem vorkonziliaren 
kirchlichen Antijudaismus".23 Mit einer solchen Beurteilung steht Waltraud 
Herbstrith nicht allein: •Edith Steins christliche Sicht des Judentums offen- 
bart bemerkenswert positive, ja gelegentlich einzigartige und ihrer Zeit vor- 
auseilende Ansätze einer Theologie des Judentums und des christlich-jüdi- 
schen Verhältnisses. Damit einher und oft in enger Verbindung gehen aber 

2,1 F. M. Schandl (Anm. 6), 347. 
21 Ders. (Anm. 3), 111. 
22 W. Herbstrith, Einführung, in: F. M. Schandl (Anm. 3), XXII. 
23 ebd., XX. 



G. Michael Schmitt 34 

auch charakteristische Einseitigkeiten, Unausgewogenheiten, ja Pauschal- 
ürteile ihrer Sicht und Wahrnehmung des Judentums. Diese sind weder zu 
übersehen noch zu verschweigen. Allerdings stellt sich die Frage, wieso aus- 
gerechnet Edith Stein, sonst so wahrheitsorientiert und sachlich, bei diesem 
Thema solche ,blinden Flecken' aufweist, und an welchen Punkten. Geht 
man dem nach, wird zunehmend klar: es handelt sich dabei um Fragenbe- 
reiche, die aufs engste ihren eigenen biographischen und spirituellen Wer- 
degang tangieren".24 

Edith Stein - eine Märtyrerin? 

Edith Stein ist, wie alle anderen jüdischen Opfer auch, aus rassischen Grün- 
den deportiert und umgebracht worden. Dies ist das historische Faktum. Die 
offizielle Begründung für die Seligsprechung, sie sei als •todesbereite Zeu- 
gin für den christlichen Glauben" bzw. •in odium fidei" (aus Gründen der 
Glaubensverfolgung/des Hasses auf den Glauben) ermordet worden, ver- 
langt deshalb nähere Erläuterung. 

Anlaß für die Verhaftung Edith Steins und den Beginn ihres Leidensweges 
ist ein mutiges, indes folgenschweres Wort der holländischen Bischöfe. Am 
11. Juli 1942 protestieren die Kirchen der Niederlande in einem gemeinsa- 
men Telegramm an den Reichskommissar Seyß-Inquart gegen die Massen- 
deportationen von Juden. Dieses Protesttelegramm veröffentlichen die ka- 
tholischen Bischöfe am 26. Juli im Rahmen eines Hirtenbriefes. Als Reak- 
tion darauf werden am 2. August alle katholischen Juden verhaftet. Edith 
Stein und ihre Schwester Rosa werden über Amersfoort in das Sammellager 
Westerbork gebracht, das sie am 7. August in einem Transport von ca. 1000 
Juden verlassen - mit dem Ziel Auschwitz. 

Christen sollten Verständnis haben für die Befürchtung von jüdischer 
Seite, die Seligsprechung/Heiligsprechung Edith Steins als •todesbereite 
Zeugin für den christlichen Glauben" berge die Gefahr in sich, die Millio- 
nen jüdische Opfer der Schoa zu übersehen. Oder, wie es Pinchas Lapide 
einmal formuliert, daß die Ermordung von sechs Millionen Juden in un- 
zulässiger Weise •katholisiert" wird.25 

Katholische Theologinnen und Theologen versuchen, sowohl den histori- 
schen Fakten als auch dem Selbstverständnis Edith Steins gerecht zu wer- 
den: 

24 F. M. Schandl (Anm. 6), 337. 
25 Vgl. M. Böckel, Edith Stein und das Judentum. Ramstein 1991, 126. 



Edith Stein - Jüdin und Christin 35 

Wenn Edith Stein sich mit dem Leidensweg ihres Volkes solidarisch 
zeigte, und wenn sie in freier Hingabebereitschaft der Liebe Christi wegen 
ihrem persönlichen Sterben den Charakter des Für-Seins Gottes für die Men- 
schen einprägte, dann könne wohl der Sinn des christlichen Martyriums er- 
füllt sein. Auch wenn die Henker von diesen Zusammenhängen nichts ahn- 
ten, ändere sich an dieser Sinngebung nichts. •Nicht die Intention der Mör- 
der vermag den Tod Edith Steins zu einem Martyrium zu machen, sondern 
allein die eigene freie, liebende Selbstverfügung", so Gerhard Ludwig Mül- 
ler.26 

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz hat in einem Vortrag zum 100. Geburtstag 
der seligen Edith Stein am 12. Oktober 1991 im Dom zu Speyer Folgendes 
ausgeführt: 

•Im Vorfeld der Seligsprechung hat sich die Streitfrage erhoben: Kann 
diese Frau überhaupt als Märtyrerin seliggesprochen werden? Sind nicht 
sechs Millionen Menschen ihres Blutes in ähnlicher Weise wie sie in den 
Feuerofen geschickt worden und darin umgekommen? Sind nicht alle Mär- 
tyrer? Noch tiefer gefragt: Kann diese Frau überhaupt als christliche Märty- 
rerin angesprochen werden, wo sie ohne jeden Zweifel ihrer ethnischen Ab- 
stammung wegen ergriffen wurde? 

Eine doppelte Antwort (wenn man mit Edith Stein zu tun hat, muß man 
häufig doppelt und paradox antworten). Die erste: Es gehört zur einfachen, 
historischen Redlichkeit zu sagen, daß Edith Stein als Jüdin umgebracht 
wurde. In diesem Sinne ist sie, wie ihre sechs Millionen Blutsverwandten, 
eine jüdische Märtyrerin. Der zweite Satz: Es gehört zu derselben histori- 
schen Redlichkeit zu sagen, daß Edith Stein dieses Schicksal aus einer 
christlichen Entschlossenheit getragen hat, und daß sie darin nicht irgendet- 
was, sondern das Kreuz Jesu gesehen hat. Sie hat sich in den letzten Jahren 
ihres Lebens auch gegen ihren eigenen Widerstand (die Frau war stolz von 
der Veranlagung her, nicht demütig) dazu erzogen, diese Zurücksetzung, die 
Verachtung - an einer Stelle hat sie gesagt: die Vertretung' ihres Volkes - 
für sich anzunehmen. Und man muß hinzufügen: Es ist nicht nur die Zer- 
tretung, die sie ihres Blutes wegen auf sich nimmt, es ist - so hat sie es auch 
in der ,Kreuzeswissenschaft' [I] gesehen - das Nichts-Werden, das Zerbro- 
chen-Werden, das sich an der Gestalt Jesu ein für allemal für uns uneinhol- 
bar bereits dargestellt hat. 

Edith Stein geht nicht nur in das Schicksal ihrer Blutsverwandten ein, sie 
geht überhaupt in die Gestalt Jesu ein, das heißt, in das Martyrium, das wir 
alle teilen könnten. Ob wir bis in die leibliche Hingabe gefordert werden, ist 

26 G. L. Müller, Das Kreuz in Auschwitz. Gedanken zum Martyrium von Edith Stein, in: Christ- 
liche Innerlichkeit 22 (1987) 176. 



G. Michael Schmitt 36 

eine andere Frage. Aber es ist das Martyrium, das auf einer vollkommenen 
Hingabe fußt".27 

Unter dem Stichwort •Märtyrerin" sei schließlich auf eine jüdische 
Stimme verwiesen, Daniel Krochmalnik: •Das mutige Opfer, wenn es denn 
eines war, im Sinne des Buches Esther, macht Edith Stein wie Janusz 
Korczak und andere in den Augen der Juden heilig. In gewisser Weise ist 
Edith Stein auch eine Fürsprecherin für das Judentum, weil sie für Christen 
in Zukunft das jüdische Martyrium bezeugen und symbolisieren wird. Und 
sie wird hoffentlich verharmlosenden und ruhmsüchtigen Vereinnahmungen 
trotzen".28 

Edith Stein - Zeugin gegenseitiger Verwiesenheit von Juden und Christen? 

•Zur Spannung im Leben und Sterben Edith Steins gehört, daß sie im Glau- 
ben an Jesus Christus die Erfüllung ihrer religiösen Sehnsucht fand, gleich- 
zeitig aber ihre Bindung zum Judentum nicht verleugnete".29 Nicht zuletzt 
diese Spannung läßt Christen heute die Frage stellen, ob Edith Stein als Per- 
son nicht eine •jüdisch-christliche" Gestalt ist, die den Typus der Verwie- 
senheit von Juden und Christen, von Israel und Kirche aufeinander reprä- 
sentiert. Man wird dem Verständnis der jüdisch-christlichen Spannung in 
der Existenz Edith Steins wohl nur näherkommen, sucht man ihrem Leiden 
daran nachzuspüren, daß •ihr jüdisches Volk", innerhalb dessen sie sich mit 
Jesus und seiner Mutter durch Blutsverwandtschaft zusätzlich und in beson- 
derem Maße verbunden wußte, den Glauben an Jesus als den Messias Isra- 
els nicht teilen konnte. - 

Man kann redlicherweise dieses religiöse und existentielle Leiden Edith 
Steins genausowenig auflösen wie die bleibende Spannung im Geheimnis 
und in der Unergründlichkeit von Gottes Wegen mit seinem einen Volk aus 
Juden und Christen (vgl. Rom 11, 25.33). •Es sind Wege, die Gott durch un- 
sere Freiheit und durch unsere vielfache Schuld hindurch geschrieben hat. 
Wer weiß, wie sie morgen weitergehen?"30 

27 H.-B. Gerl-Falkovitz, Philosophie, Mystik, Martyrium. Die geistige Kontur Edith Steins, in: 
Vom Kreuz gesegnet. Gedenkfeier im Bistum Speyer zum 100. Geburtstag der seligen Edith 
Stein 11.-13. 10. 1991. Hrsg. Bischöfliches Ordinariat Speyer, 35 f. 
28 D. Krochmalnik, Edith Stein. Der Weg einer Jüdin zum Katholizismus, in: Erinnere dich - 
vergiß es nicht. Edith Stein - christlich-jüdische Perspektiven. Hrsg. W. Herbstrith. Ann- 
weiler/Essen 1990, 105. 
29 W. Herbstrith, Einführung, in: F. M. Schandl (Anm. 3), XXII. 
10 N. Lohfink, Der niemals gekündigte Bund. Exegetische Gedanken zum christlich-jüdischen 
Dialog. Freiburg 1989, 103. 



Edith Stein - Jüdin und Christin 37 

Die Wege, die Gott mit seiner Kirche weitergegangen ist, haben zu Äuße- 
rungen geführt, die das Verhältnis von Christen und Juden in einem neuen 
Licht erscheinen lassen. So steht die Erklärung •Nostra aetate" (1965) des 
Zweiten Vatikanischen Konzils im Dienst der Versöhnung und fordert ein 
Umlernen in einer jahrhundertelang tiefsitzenden antijüdischen Mentalität. 
Das Konzil zeichnet die geistlichen Verbindungslinien, wenn es mit dem 
Apostel Paulus herausstellt, daß die Kirche •durch jenes Volk, mit dem Gott 
aus unsagbarem Erbarmen den Alten Bund geschlossen hat, die Offenbarung 
des Alten Testaments empfing und genährt wird von der Wurzel des guten 
Ölbaums, in den die Heiden als wilde Schößlinge eingepropft sind" (NA 4, 
vgl. Rom 11, 17-24). Wiewohl das Konzil die Trennlinien zwischen Chri- 
sten und Juden nicht verschweigt, betont es doch die bleibende Erwählung 
und Berufung der Juden: Sie sind •immer noch von Gott geliebt um der Vä- 
ter willen; sind doch seine Gnadengaben und seine Berufung unwiderruf- 
lich" (NA 4, vgl. Rom 11, 28f.; auch LG 16). Dementsprechend betet die 
Kirche in den geänderten Großen Fürbitten der Karfreitagsliturgie heute: 
•Laßt uns auch beten für die Juden, zu denen Gott, unser Herr, zuerst ge- 
sprochen hat: Er bewahre sie in der Treue zu seinem Bund und in der Liebe 
zu seinem Namen, damit sie das Ziel erreichen, zu dem sein Ratschluß sie 
führen will." 

Mit hohem persönlichem Einsatz praktiziert Papst Johannes Paul II. die 
christlich-jüdische Begegnung. Neue Perspektiven eröffnete er dem Ge- 
spräch durch den Verweis auf den niemals gekündigten Bund Gottes mit Is- 
rael in seiner Ansprache an den Zentralrat der Juden und die Rabbinerkon- 
ferenz beim Deutschland-Besuch 1980 in Mainz: •Tiefe und Reichtum un- 
seres gemeinsamen Erbes erschließen sich uns besonders in wohlwollendem 
Dialog ... Die erste Dimension dieses Dialoges, nämlich die Begegnung zwi- 
schen dem Gottesvolk des von Gott nie gekündigten Alten Bundes und dem 
des Neuen Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche, gleich- 
sam zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel".31 

Von eindrücklicher Unmittelbarkeit waren die Worte Johannes Pauls II. 
bei seinem Besuch der Synagoge von Rom am 13. April 1986, als erstmals 
in der Geschichte ein Papst die Synagoge von Rom besuchte. Hier sieht er 
die Kirche ihre •Bindung" zum Judentum entdecken, •indem sie sich auf ihr 
eigenes Geheimnis besinnt. Die jüdische Religion ist für uns nicht etwas 
,Äußerliches', sondern gehört in gewisser Weise zum Jnneren' unserer Re- 
ligion. Zu ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. 
Ihr seid unsere bevorzugten Brüder und, so könnte man gewissermaßen sa- 

31 Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945-1985. Hrsg. R. Rendtorff u. H. H. 
Henrix. Paderborn/München 1988, 75. 



G. Michael Schmitt 38 

gen, unsere älteren Brüder." Und erneut bestätigt er die Einsicht der Kirche 
des Konzils, •daß die Juden ,weiterhin von Gott geliebt werden', der sie mit 
einer unwiderruflichen Berufung' erwählt hat".32 

In den Worten des Papstes wie in den zahlreichen Erträgen der Bemühun- 
gen, die Frage nach dem wechselseitigen Verhältnis von Juden und Christen 
zu stellen und die Aufgabe einer theologischen Neubesinnung anzugehen, 
bleiben die Spannung erhalten und das Geheimnis ungelüftet, von denen im 
Blick auf Edith Stein die Rede war. Wenn aber gilt •Ihr seid unsere älteren 
Brüder ...", •dann liegt darin eine Einsicht, die nicht genötigt ist, das selt- 
same Neben- und zugleich Miteinander von Juden und Christen bis ins letzte 
zu durchschauen, und doch genau die jetzt andrängende Wirklichkeit er- 
greift", so hat es Wilhelm Breuning einmal formuliert.33 

Was würde Edith Stein empfinden, so kann man abschließend fragen, an- 
gesichts der erreichten Einsichten auf dem Weg des Neubeginns einer adä- 
quaten Verhältnisbestimmung von Juden und Christen? Man sollte immer 
noch vorsichtig sein, behutsam mit dem Leben Edith Steins umgehen im 
Blick auf das jüdisch-christliche Verhältnis, redet man etwa von ihrem zer- 
störten Leben als einer •Stellvertretung für das alte und neue Israel". Oder 
davon, daß mit ihrer Geschichte der Ausdruck •Judenchristin" neues Ge- 
wicht erhalten habe. Versuche, die gegenseitige Verwiesenheit von Juden 
und Christen an der Gestalt Edith Steins festzumachen, müssen tastend sein 
und fragend, ob sie widersprüchlich bleiben oder hilfreich sein können für 
die jüdisch-christliche Begegnung. 

Mit Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz wird man aber zumindest festhalten 
können: •Im Abstand der 50" - bald 60 - •Jahre zu dem entsetzlichen Tod, 
den Edith Stein mit ungezählt vielen ... gestorben war, bleibt die Frage nach 
ihrer besonderen Bedeutung unter den Leidensgenossen. Der noch kurze 
Abstand erlaubt sicher kein endgültiges Urteil. Aber für die Gegenwart ist 
wohl zu sagen, daß Edith Steins erste, nicht beabsichtigte, aber 'zugefallene' 
Bedeutung in der neu bewußt gewordenen, vielfach verdrängten Verbindung 
von Christentum und Judentum liegt".34 

Dafür steht sie in der •Wolke von Zeugen" (Hebr 12,1) aus dem Gottes- 
volk Israels und der Kirche an hervorragender Stelle. 

32 ebd., 109. 
•" W. Breuning, Evangelisch-katholische Übereinstimmung im Verhältnis zu den Juden? in: 
Catholica 48 (1994) 22. 
34 H.-B. Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein - Philosophie, Mystik, Leben. Mainz 1991, 30. 




