Edith Stein — Jidin und Christin

G. Michael Schmitt, Speyer

Der Titel dieses Beitrags' kommt recht einfach daher. Doch diirfte in der Be-
urteilung Edith Steins als Jiidin und Christin bzw. Christin und Jiidin neben
der einfachhin historischen Wahrheit auch das dahinterliegende ,,Problem-
biindel* markiert sein: Im Leben Edith Steins ist ,,jiidisches und christliches

Erbe wie im nahtlosen Gewand Jesu vereint“, schreibt Schwester Waltraud

Herbstrith.?

Weil dieses Ineinander von Jiidischem und Christlichem in der exponier-
ten Gestalt Edith Steins, die wir nunmehr als Heilige der Kirche verehren
diirfen, in besonderer Weise festzumachen ist, stelit sich die Frage, ob sie
eine Zeugin gegenseitiger Verwiesenheit von Juden und Christen ist, und in
diesem Sinne dem Weg jiidisch-christlicher Begegnungen dienen kann. Wir
werden auf diese Frage zuriickkommen.

Dab sie als Mirtyrerin (1987) seliggesprochen wurde, gab im Vorfeld An-
la zu kritischen Stimmen und strittigen Fragen:

— Kann Edith Stein als christliche Mirtyrerin bezeichnet werden, wo sie
doch wegen ihrer jiidischen Abstammung den Weg nach Auschwitz gehen
mufte?

— Wie ist ihre eigene Aussage zu verstehen: sie sei bereit, den eigenen Lei-
densweg auch fiir das Volk, von dem sie ethnisch abstammt, zu gehen, als
Stihne ,.fiir den Unglauben des jiidischen Volkes*“?

— Ist sie fiir das Verhiltnis von Juden und Christen nicht ,,Stein des An-
stoBes®, eine Seliggesprochene, die — wie oft unsachgemiB behauptet
wird — vom jiidischen zum christlichen Glauben konvertierte?

— Was bedeuteten Edith Stein selbst die jiidischen Wurzeln ihrer Existenz?
Es geht in dieser kleinen Skizze um den Versuch, Edith Stein als Jiidin und

Christin in den Blick zu nehmen und die Fragen und Antwortversuche — je-

denfalls einige wichtige — in den Blick zu bekommen, die bei einer Be-

schiftigung mit dem Thema ,,Edith Stein und ihr Judentum* oder ,Jiidische

Beziige und Strukturen in Leben und Werk Edith Steins“ (Felix M. Schand])?

eine Rolle spielen.

' Beim vorliegenden Beitrag handelt es sich um einen im Vorfeld der Heiligsprechung Edith
Steins in Speyer und Ludwigshafen gehaltenen Vortrag. Er stellt die komprimierte und iiberar-
beitete Fassung folgender Schrift dar: Edith Stein und ihr Judentum. Eine Handreichung der
Arbeitsgruppe ,, Christentum — Judentum* der Okumenischen Kommission im Bistum Speyer.
Hrsg. Edith-Stein-Gesellschaft Deutschland e. V. Speyer 1995.

2 W. Herbstrith, Edith Stein. Jiidin und Christin. Miinchen/Ziirich/Wien 1995, 120.

* Vgl. F. M. Schandl, ,,ich sah aus meinem Volk die Kirche wachsen*. Jiidische Beziige und



Edith Stein — Jiidin und Christin 25

Bleibende Wurzeln im Judentum und Bekenntnis zum Jiidinsein

Herkunft

Edith Stein, die am 12. Oktober 1891 in Breslau als Judin geboren — es war
Yom Kippur, der ,,Versohnungstag®, hochster jiidischer Feiertag — und am 9.
August 1942 in Auschwitz-Birkenau durch Gas ermordet wurde, ist eine der
groBen Frauengestalten dieses Jahrhunderts. Der Blick auf ihren Lebensweg
1dBt die Weite ihrer Existenz erkennen: Die Philosophin, Pidagogin,
Frauenrechtlerin, Mystikerin und Karmelitin bleibt immer auch eine ,, Toch-
ter des jiidischen Volkes*.

In ihrem fiinfzehnten Lebensjahr — sie lebt, uachdem sie sich nach der 9.
Klasse vorerst von der Schule abgemeldet hatte, fiir 10 Monate bei der Fa-
milie ihrer Schwester in Hamburg — konstatiert Edith Stein den Verlust ih-
res Kinderglaubens und berichtet, sie habe sich ,,das Beten ganz bewuf3t und
aus freiem Entschlul abgewohnt* (VII, 121)°. Das ist in dieser Phase ein
SchluBstrich unter die im Elternhaus erfahrene religitse Praxis jiidischen
Lebens, worauf auch andere kritische AuBerungen Edith Steins iiber das Ju-
dentum schlieBen lassen, die allerdings dem Selbstverstindnis jiidischen
Glaubens nicht immer gerecht werden.® Dauiel Krochmalnik meint: ,Ihre
Kenntnisse des lebendigen Judeutums ... beschrinkten sich weitgehend auf
die im assimilierten jiidischen Biirgertum anldflich der hohen Feiertage
gelibten, religiés wohl unbefriedigenden Observanzen*.” Offensichtlich
fehlt der religiosen Sozialisation im Hause Stein die Uberzeugungskraft, so
daB3 Edith nach dem Eintritt ins Erwachsenenleben mit dem in der Familie
liberlieferten jiidischen Glauben nichts mehr anzufangen wei3. Vielleicht ist
dies auch bedingt durch den frithen Verlust des Vaters, wie manche jiidische
Stimmen duflerten. Aus Riicksicht auf die Mutter und die Familie wird die
judische Glaubenspraxis zwar toleriert, fiir die eigene Person erscheint sie

Strukturen in Leben und Werk Edith Steins (1891-1942) (Sinz Th TSt 9). Sinzig 1990, worauf
sich dieser Beitrag v. a. stiitzt.

* Als ,,Tochter des jiidischen Volkes* und , Tochter Israels* bezeichnete Papst Johannes
Paul II. Edith Stein in seiner Homilie bei der Seligsprechung und als ,,Tochter Israels“ in sei-
ner Ansprache bei der Begegnung mit dem Zentralrat der Juden am 1. Mai 1987 in K&in. Vgl.
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 77. Hrsg. Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz. Bonn 1987, 25-32, 36.

* E. Stein wird wie folgt zitiert: romische Ziffern verweisen auf die entsprechenden Binde
von Edith Steins Werke. Bd. Iff. Louvain/Druten/Freiburg 1950 ff.; WK = Wie ich in den Kol-
ner Karmel kam. Mit Erl. und Erg. von M. A. Neyer. Wiirzburg 1994,

® Vgl. F.M. Schandl, ,,... den Heimatlosen Herberg’ zu erflehn ... “. Spurensuche nach Edith
Stein und ihrer solidarischen Spiritualitiit angesichts gegenwiirtiger Szenarien, in: Geist und
Leben 65 (1992) 329-350.

7 D. Krochmalnik, Judentum und Martyrium. Das Zeugnis Edith Steins in jiidischer Pro-
spektive, in: Edith-Stein-Jahrbuch. Bd. 3. Hrsg. J. Sdnchez de Murillo. Wiirzburg 1997, 50.



G. Michael Schmitt 26

aber nicht mehr bedeutsam. Edith Stein hat sich vom traditionellen jiidi-
schen Glauben gelost.

Deshalb ist es verfehlt, Edith Steins Taufe am 1. Januar 1922 in Bad
Bergzabern als Ubertritt vom Judentum zum Christentum zu bezeichnen.
Fiir diesen Lebensabschnitt Edith Steins scheint es angebracht, von einem
»sdkularen Judentum* zu sprechen: religiose Inhalte werden abgelehnt. An-
dererseits bekennt sie sich offen zu ihrer jiidischen Abstammung. Dieses be-
wuBte Bekenntnis zur jiidischen Herkunft verstérkt sich nach ihrer Konver-
sion deutlich, vor allem im Zusammenhang mit der politischen Situation ge-
gen Ende der Weimarer Republik.

Solidaritdit angesichts drohender Gefahr

In der Zeit des politischen Umbruchs im Deutschland der Jahre 1932/33 er-
kennt Edith Stein die Gefahren fiir die Juden immer klarer und entwickelt
einen gewissen Stolz auf ihre Zugehorigkeit zum Judentum. Wie viele ihrer
judischen Zeitgenossen wird Edith Stein durch das Naziregime gewaltsam
und schmerzlich auf ihre jlidische Herkunft verwiesen und beginnt, sich ih-
rer Wurzeln solidarisch zu erinnern. Engagiert und mutig tritt sie antisemi-
tischen AuBerungen entgegen, ohne Riicksicht anf Nachteile fiir ihre eigene
Person. Obwohl sie sich dem religidsen Judentum und einer bewuBiten jii-
disch-religitsen Tradition entfremdet hatte und mittlerweile — 1922 wie er-
wihnt — katholisch geworden war, verfolgt sie das Geschehen nicht distan-
ziert von auBlen, sondern bringt sich selbst ganz ein, sicher nicht immer zum
Wohlgefallen ihrer katholischen Umgebung, in der traditionelle antijiidische
Vorurteile verbreitet sind.

In diesem Zusammenhang mul auch ihr Bemiihen um eine pépstliche En-
zyklika zugunsten der Juden genannt werden. Urspriinglich hatte sie 1933
den Plan gefaBt, nach Rom zu fahren, um in einer Privataudienz den Papst
um eine Enzyklika zur Judenverfolgung zu bitten: ,,Ich hatte in den letzten
Wochen immerfort iiberlegt, ob ich nicht in der Judenfrage etwas tun
konnte” (WK, 12). Tatsdchlich hat sie ihr Anliegen dann in einem Brief
Papst Pius XI. unterbreitet. Der Erhalt des Briefes wurde ihr bestitigt, ohne
daf} ihr Ruf nach einem deutlichen und rechtzeitigen Wort zu diesem Zeit-
punkt konkrete Folgen hatte. Inwieweit die dann im Jahre 1938 vorgelegten
Entwiirfe fiir eine Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus selbst
antisemitisch geféarbt waren, und somit die Verdffentlichung einer derartigen
Schrift hilfreich gewesen wire, ist eine andere Frage.

Auch nach ihrem Eintritt in den Karmel (1933) hilt sie die Verbindung
mit jiidischen Bekannten aufrecht, nimmt Anteil an deren Schicksal und iibt
konkrete Solidaritdt mit den Verfolgten.



Edith Stein — Jiidin und Christin 27

Ihr bleibendes, uniiberhérbares Bekenntnis zu ihrem Jiidinsein bildet einen
deutlichen Kontrast zu Versdaumnissen der damaligen Kirche.

Existentielle und solidarische Reflexion ihrer jiidischen Herkunft

Aufgrund der #uBeren Bedrohung empfindet Edith Stein ihr Jiidinsein als
existentielle, sie tief innerlich beriihrende Frage, die fiir sie bis zu ihrem Tod
bedeutsam bleibt.

Gegen das ,.erschreckende Zerrbild“, das die Nationalsozialisten vom jii-
dischen Menschen zeichnen, setzt sie in ihrer Autobiographie (,,Aus dem
Leben einer jiidischen Familie*)® das, was sie als ,,jiidisches Menschentum®
in einer biirgerlichen und patriotischen jiidischen Familie erfahren hat (VII,
1 £.). Es ist ein Zeugnis gegen den damaligen Rassenhal3.

Sie spricht von den Juden als ,,ihrem Volk“, dessen Schicksal anch ihr
Schicksal sei, und betont auch als katholische Ordensfrau ausdriicklich ihre
Zugehorigkeit zum jiidischen Volk. Im Laufe ihres Hineinwachsens in den
christlichen Glauben scheint ihr der Reichtum und die Bedeutung des reli-
giosen Judentums in tieferer Weise aufzugehen, wobei die duBere Bedro-
hung diesen ProzeB in existentieller Weise verstirkt.

Ihren Eintritt in den Orden sieht sie nicht als Flucht vor der Verfolgung,
sondern ist sich dariiber im klaren, daB das Kloster ihr keine Sicherheit ga-
rantiert und die Wirklichkeit der AuBenwelt nicht ausschaltet. Sie glaubt zu
wissen, daf3 sie wegen ihres Jiidinseins noch viel leiden muB.

Wie sehr sich die zor Christin gewordene Edith Stein bleibend ihrem jii-
dischen Volk verbunden wuBte und fiihlte, sei noch an einigen Beispielen il-
lustriert:

— Am 1. Januar 1922 wurde sie getauft. Das war damals noch das Hochfest
der Beschneidung des Herrn, der Namensgebung Jesu. Am 2. Februar
wurde sie in Speyer gefirmt: am Fest Marid Lichtmel oder Marid Reini-
gung. Beides sind Kirchenfeste, die auf altjiidische Rituale zuriickgehen.
Mit der Wahl dieser Tage, mit denen der Eintritt in die Kirche besiegelt
wird, hat Edith Stein gewil eine Verbindung zwischen ihrer jiidischen
Herkunft und ihrem christlichen Bekenntnis herstellen wollen.’

— Susanne Batzdorff-Biberstein, eine Nichte Edith Steins, erzihlt, wie sie
als 12jdhrige den Klostereintritt ihrer Tante empfunden hat: ,Indem sie

8 Edith Steins Werke. Bd. VIt: Aus dem Leben einer jiidischen Familie. Das Leben Edith
Steins. Kindheit und Jugend. Druten/Freiburg 1985 (vollstindige Ausgabe). F. M. Schandl (s.
Anm. 6) problematisiert den Begriff ,,Autobiographie” und nennt das Werk ,.Denkschrift*,
332.

® Vgl. C. Koepcke, Edith Stein. Ein Leben. Wiirzburg 1991, 158 f.



G. Michael Schmirt 28

katholisch wurde, hatte unsere Tante ihr Volk im Stich gelassen. Thr Ein-
tritt ins Kloster bekundete vor der AuBenwelt, daB sie sich vom jiidischen
Volke absondern wollte. So sahen wir es ...“. Edith erklirt: ,,Sie sihe
ithren Schritt nicht als einen Verrat an. Sie lieBe niemanden im Stich. Der
Eintritt ins Kloster garantiere ihr keine Sicherheit und werde die Wirk-
lichkeit der AuBenwelt nicht ausschalten. Sie werde immer ein Teil ihrer
Familie und auch ein Teil des jiidischen Volkes bleiben, auch als
Nonne*.'"°

— Nach dem Tod ihrer Mutter bat Edith Stein die Geschwister um das jiidi-
sche Gebetbuch der Mutter. Sie erhilt es und berichtet: ,,Jetzt schlug ich
gleich wieder dieses Gebet [das Kinder am Grab ihrer Eltern zu sagen ha-
ben, und das sie — nach ihrer Taufe — am Grab ihres Vaters betete] auf und
fand darin denselben Glauben wieder, der uns so selbstverstindlich ist
und auf den ich mich jetzt stiitze*. Edith Stein ,,versucht, gleichsam iiber
das Grab hinweg, die eigene Zugehorigkeit zur Familie, zum Judentum,
nahezu zu beschworen, die Verbindung zum Gott des Alten Bundes zu
verdeutlichen®.!!

— P. Johannes Hirschmann SJ hat berichtet, Edith Stein habe einmal zu ihm
gesagt: ,,Sie ahnen nicht, was es fiir mich bedeutet, wenn ich morgens in
die Kapelle komme und im Blick auf den Tabernakel und anf das Bild Ma-
riens mir sage: sie waren unseres Blutes*.!2

— 1932 antwortet Edith Stein dem Apostolischen Administrator von Inns-
bruck-Feldkirch, Bischof Sigismund Waitz, auf die Ubersendung des
zweiten Bandes eines von ihm verfafiten vierbindigen Werkes iiber den
Apostel Paulus: , Etwas schmerzlich beriihrten mich ... gelegentliche Be-
merkungen iiber das Judentum: Wenn man im Judentum geboren und auf-
gewachsen ist, kennt man seine hohen menschlichen und sittlichen Erb-
werte, die dem AuBenstehenden meist verborgen bleiben. Und er empfin-
det die Urteile, die sich nur an die nach auBen stark hervortretenden Ver-
fallserscheinungen halten, als hart und ungerecht*.'?

Es lieBen sich dergleichen Beispiele mehr anfiihren.

10°S. Batzdorff-Biberstein in: W. Herbstrith, Edith Stein. Ein neues Lebensbild in Zeugnissen
und Selbstzeugnissen. Freiburg 1983, 701.

" C. Koepcke (Anm. 9), 282,

"2 Vgl. W. Herbstrith (Anm. 10), 153. Weitere Versionen werden hierzu tiberliefert, vgl. F. M.
Schandl (Anm. 6), 335, Anm. 19.

'* Zitiert nach F. M. Schandl (Anm. 3), 121 f.



Edith Stein — Jiidin und Christin 29

Theologische Leitgedanken: Kreuzesnachfolge, Stellvertretung, Siihne —
,fur den Unglauben des jiidischen Volkes*

lhre solidarische Anteilnahme am Leiden des jiidischen Volkes interpretiert
Edith Stein zunehmend als Kreuzesnachfolge, als Mitleiden am Kreuz Chri-
sti. Thre Uberzeugung von der Moglichkeit eines stellvertretenden Siihnelei-
dens bezieht sie in den Jahren 1938/39 auf die Situation der verfolgten Ju-
den — sie will sich aufopfern ,.fiir ihr Volk®, sie will vor Jesus Christus fiir
die Rettung ,ihres Volkes“ einstehen. Thre Verhaftung im Karmel in Echt
kommentiert sie ihrer Schwester Rosa gegeniiber mit den Worten: ,, Komm,
wir gehen fiir unser Volk!*“ (WK, 136 u. X, 166).

Angesichts der zunehmenden Existenzbedrohung, der erzwungenen De-
portation, des bevorstehenden grausamen Todes, suchte sie diese Situation
aus dem Glauben zu bewiltigen und konnte sie selbst ,,offensichtlich als ex-
treme Realisierung der Kreuzesnachfolge annehmen®.'* Es ist Edith Steins
ureigene personliche Sicht, wenn sie ihre Solidaritit mit den Juden — ,,daB
das Schicksal dieses Volkes auch das meine war* (WK, 12) — als Kreuzes-
nachfolge begreift. Dieses Verstindnis hat, wie ihre Lebensgeschichte zeigt,
nichts mit passiver Kreuzesmystik zu tun. Es bleibt verbunden mit der Su-
che nach einem aktiven Einsatz — ,,ob ich nicht in der Judenfrage etwas tun
konnte (WK, 12). Ubrigens auch verbunden mit der Suche nach einer Aus-
reise in die Schweiz bis zuletzt. Sowohl hinsichtlich ihrer Initiative fiir eine
Enzyklika in der Judenfrage als auch hinsichtlich ihres Entschlusses, in den
Karmel einzutreten, ,,im Zentrum der Motivation steht offensichtlich bei bei-
den [Formen des Engagements] ein christologischer bzw. kreuzestheologi-
scher Gedanke ...: Das Leiden des jiidischen Volkes ist Partizipation am Lei-
den Christi in besonderer Weise, und die, die Christus nachfolgen, sind auf-
gerufen, ihrerseits solidarisch fiir die Juden einzutreten und ihr Leiden zu
teilen, zumindest jedenfalls sich davon betreffen zu lassen auf ein Engage-
ment hin“."s

DaB eine solche spirituelle Deutung und Uberzeugung, wie sie bei Edith
Stein vorliegt, eine aus jiidischer Sicht unzulissige christlich-theologische
Bewiltigung der Schoa darstellt, miissen Christen zu verstehen bereit sein.
MuB aber jene Uberzeugung Edith Steins in jedem Fall als eine theologische
Vereinnahmung der Schoa gesehen werden? Oder als Aufforderung, diese
christlich so zu deuten? Edith Steins kreuzestheologische Deutung und exi-
stentielle Kreuzesnachfolge darf von Christen keinesfalls als gleichsam
handhabbare Kategorie zur Deutung und Bewiltigung der vergangenen

4 F. M. Schandl (Anm. 3), 134.
15 ebd., 135f.



G. Michael Schmirtt 30

Greuel miflbraucht werden. Thr ganz persodnliches Lebenszeugnis, ihr Le-
bensgeheimnis, verwehrt solches. Sie schreibt selbst 1938: ,Unter dem
Kreuz [eine Anspielung auf den Ordensnamen Teresia Benedicta a Cruce]
verstand ich das Schicksal des Volkes Gottes, das sich damals schon an-
zukiindigen begann. Ich dachte, die es verstiinden, daf} es das Kreuz Christi
sei, die miifiten es im Namen aller auf sich nehmen. Gewif} weif} ich heute
mehr davon, was es heiflit, dem Herrn im Zeichen des Kreuzes vermihlt zu
sein. Begreifen freilich wird man es niemals, weil es ein Geheimnis ist™ (IX,
124).

Man miiite an dieser Stelle einen ldngeren Exkurs einschalten iiber den
ganzen Fragenkomplex von solidarischer Kreuzesnachfolge, den Gedanken
der Stellvertretung im christlichen, aber auch im jiidischen Sinn, iiber seine
theologische Verankerung im Neuen wie im Alten bzw. Ersten Testament.
Wir miiflten reden iiber das rechte Verstidndnis von Siihne, siihnendem Lei-
den und Sterben, iiber Opfer und Hingabe des Lebens; schwierige und
mifBverstindliche Begriffe im Blick anf das Gottesverstindnis und -verhélt-
nis. Wichtig ist, das neutestamentliche Verstdndnis von ,,Siithne* und ,,Ver-
sohnung® nie aus dem Blick zu verlieren: Danach muf} nicht Gott verséhnt
werden, sondern er versohnt, indem er sich selbst hingibt in seinem Sohn.
Eine positive Perspektive mull dort gesucht werden, wo Edith Stein christ-
lich-katholisch-spirituell an entsprechende jiidische Vorstellungen ankniip-
fen konnte. In Ubereinstimmung mit solchen aus dem Bereich spitalttesta-
mentlicher und rabbinischer Tradition finden bei Edith Stein Gedanken von
der siihnenden Kraft des Gebets, von Leiden, Tod, besonders des Mirtyrer-
todes in stellvertretender Wirksamkeit ihren Niederschlag. Edith Stein be-
gegnete dieser Dimension christlichen Lebens speziell in der ,ordens-
gemaBen® Stellvertretung vor Gott im Gebet, in Machtlosigkeit, in der An-
nahme des Kreuzes — gleichsam als ,.Beruf* einer Karmelitin. Diese Auf-
fassung basiert auf einer gemeinschaftlichen und solidarischen Struktur, in-
sofern der Einzelne vor Gott gleichzeitig fiir andere eintritt; Edith Stein:
,dieses Einer fiir alle und alle fiir einen macht die Kirche aus* (VI1, 163).
Solche ,stellvertretende Aktivitiat der Glaubenden bedeutet fiir Edith Stein
inklusive Teilnahme an der universalen Stellvertretung Christi fiir alle Men-
schen.'®

Wenn ,,Siihne* und ,,Sithneopfer — auf der Linie des neutestamentlichen
Befundes — etwas zu tun haben mit Stellvertretung, so kann man sagen: Wie
der BiiBBer, der stellvertretend fiir die Stinden anderer biifit, ,.einspringt* fir
andere, die die BuBe verweigern oder aber dazu gar nicht in der Lage sind,
so springt der Gottesknecht von Jesaja 53 ein; so springt Jesus ein; so springt

16 ebd., 143.



Edith Stein — Jiidin und Christin 31

Edith Stein ein. Das ist ,,Opfer* fiir andere und Solidarisierung mit anderen.
Emmanuel Levinas, der jiidische Denker — einer Ethik der Freiheit und Ver-
antwortung, des ,,Antlitzes in der Spur des Unendlichen‘ — wiirde sagen: Ich
begebe mich auf ,,die Spur des Anderen*."”

So kann man in Anlehnung an E. Levinas sagen: Auf der Spur des Ande-
ren ging Edith Stein in Auschwitz zuriick in ihr Volk. Sie solidarisierte sich
mit den Mitopfern. Thre Existenz spiegelt unverwechselbar etwas wider von
dem, was Karl Rahner ,heilssolidarische Interkommunikation aller Men-
schen* nennt.'® Christlich gesehen ist ,,Stellvertretung® ein ,,heilsgeschicht-
liches Strukturgesetz, wonach einer fiir den anderen bzw. an dessen Stelle
heilswirksam werden kann. Es griindet im allgemeinen Heilswillen Gottes,
erweist sich im heilssolidarischen Mit- und Fiir-Sein der Menschen und hat
sein inneres MaB wie seinen Hohepunkt in Person und Werk Jesu Christi“."

Exempel: Ester-Typologie als Zeichen der Solidaritit Edith Steins
mit ihrem jiidischen Volk

Die spezifische Ausrichtung des Stellvertretungsgedankens bei Edith Stein
auf ,,ihr jiidisches Volk* hin kann besonders deutlich gemacht werden an der
Art und Weise, wie sie die biblische Ester typologisch auf ihre Existenz be-
zieht, sie als Gestalt fiirbittenden Eintretens fiir die Juden und als Identifi-
kationsfigur begreift.

Unter den biblischen Leitfiguren des Judentums findet die Gestait der
Ester Edith Steins besonderes Interesse. Ein erster, uniibersehbarer Hinweis
fiir eine Identifikation mit dieser in der jiidischen Tradition hochgeschitzten
Retterin des Volkes findet sich in einem Brief Edith Steins an eine befreun-
dete Ordensschwester: ,,Aber ich vertraue ... darauf, dall der Herr mein Le-
ben fiir alle genommen hat. Ich mufl immer wieder an die Konigin Esther
denken, die gerade darum aus ihrem Volke genommen wurde, um fiir das
Volk vor dem Koénig zu stehen. Ich bin eine sehr arme und ohnmaéchtige
kleine Esther, aber der Konig, der mich erwihit hat, ist unendlich groBl und
barmherzig® (IX, 121). Geradezu prophetisch ist, daB dieses Selbstzeugnis
zehn Tage vor dem Novemberpogrom 1938 (,,Reichskristallnacht™) abgefalit
wurde.

' Vgl. u. a. E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und
Sozialphilosophie. Hrsg. W. N. Krewani. Freiburg/Miinchen 1983.

'* Vgl. K. Rahner, Der eine Mittler und die Vielfalt der Vermittlungen, in: Schriften zur Theo-
logie. Bd. 8. Einsiedeln/Ziirich/Koln 1967, 218-235; ders., Verséhnung und Stellvertretung,
in: Schriften zur Theologie. Bd. 15. Ziirich/Einsiedeln/Kdln 1983, 251 -264.

19 L. Ullrich, Stellvertretung, in: Lexikon der katholischen Dogmatik. Hrsg. W. Beinert. Frei-
burg 1987, 479.



G. Michael Schmirt 32

Ein weiteres Zeugnis dafiir, wie Edith Stein sich selbst sieht, ist ein sze-
nischer Dialog mit dem Titel ,,Nichtliche Zwiesprache* (XI, 165-171),
1941 im Karmel von Echt verfa8t und aufgefiihrt. Es ist ein Text, der ein
gutes Stiick von Edith Steins ,,Theologie des Judentums® zum Vorschein
bringt. Er holt die Gestalt der biblischen Ester-Tradition — gleichsam nach
rabbinischer Weise aktualisierend - in die Gegenwart herein. Erzihlt das
Buch Ester von einer todlichen Bedrohung fiir die Juden durch den ersten
Minister des Perserkonigs, Haman, so sieht Edith Stein die Gefahr eines
neuerlichen Genozids durch Hitler. Wie die biblische Ester durch ihr uner-
schrockenes Eintreten fiir ihr Volk vor dem groBméchtigen Konig Artaxer-
xes die Gefahr abwenden konnte, so mochte die wiederkehrende Ester/Edith
durch ihr solidarisches Eintreten vor dem barmherzigen Kénig Christus Ret-
tung fiir ihr Volk erwirken und es zur Anerkennung dieses Konigs fiihren.
Es geht Edith Stein also nicht nur um eine Wiederholung einer Uberliefe-
rung, sondern um eine Weiterfiihrung. Sie hat durch ihre Hinwendung zum
Christentum zu ihren jiidischen Wurzeln zuriickgefunden und mochte, daB
auch andere aus ihrem jiidischen Volk den Weg zu Christus finden.

. Fiir den Unglauben des jiidischen Volkes

Eine konkrete und oft zitierte Ausfaltung des Siihnegedankens stellt die , te-
stamentarische** AuBerung Edith Steins vom 9. Juni 1939 dar, in der spezi-
ell der Gedanke der Siihne , fiir den Unglauben des jiidischen Volkes* heute
im Kontext des christlich-jiidischen Dialogprozesses Argernis erregt, ja
gleichsam eine Provokation darstellt. ,,Schon jetzt nehme ich den Tod, den
Gott mir zugedacht hat, in vollkommener Unterwerfung unter seinen heilig-
sten Willen mit Freude entgegen. Ich bitte den Herrn, daB er mein Leben und
Sterben annehmen mdchte zu seiner Ehre und Verherrlichung* — hier klingt
der Ausdruck fiir das Martyrium in der jiidischen Tradition durch: Kiddusch
Ha Schem, Heiligung des gottlichen Namens —, | fiir alle Anliegen ... der
Heiligen Kirche, ... zur Siihne fiir den Unglauben des jiidischen Volkes und
damit der Herr von den Seinen aufgenommen werde und sein Reich komme
in Herrlichkeit, fiir die Rettung Deutschlands und den Frieden der Welt, ...
(X, 148f.). Diese AuBerung Edith Steins muB} jedoch kontextuell verstanden
werden, d. h. im Zusammenhang der dem ganzen Testament innewohnenden
traditionellen frommigkeitssprachlichen Wendungen und im Kontext von
Edith Steins Sicht des Verhiltnisses des Judentums zum christlichen Glau-
ben.

Sie sieht tatséchlich ein Gegeniiber von Unglaube und Glaube, von Ge-
setz und Gnade, insofern sie das jiidisch-christliche Verhiltnis vornehmlich
vom Glauben an Jesus Christus als den gekommenen Messias her interpre-



Edith Stein — Jiidin und Christin 33

tiert. ,,Unglanben des jiidischen Volkes* ist demnach nicht als absolutes
Charakteristikum des Judentums gemeint. Aber ,,Heimholung* und Erfiil-
lung der Hoffnung des Judentums ist fiir Edith Stein mit der Anerkennung
des Messias Jesus verbunden, wie die Dialogszene ,,Nichtliche Zwiespra-
che* verdentlichen kann. Anerkennung des Messias ist nach dieser Auffas-
sung Vorbedingung der eschatologischen Wiederkunft Christi: ,,Dann erst,
wenn Israel den Herrn gefunden, erst dann, wenn ihn die Seinen aufgenom-
men, kommt er in offenbarer Herrlichkeit“. Doch solange und gerade weil
,»die zwolf Stimme ihren Herrn* nicht ,,gefunden‘ haben, ,.fern vom Herrn
und seiner Mutter, feind dem Kreuz*, gelten ihnen inzwischen nnd jetzt
schon das liebende Nachgehen des ,,Guten Hirten* und Retters wie auch die
unablissigen Fiirbitten Marias sowie eine spezielle Haltung der Kirche und
ihrer Glieder, wie sie in folgendem Wort aus der Dialogszene zum Aunsdruck
kommt: ,,Dein Israel, ich nehm’ es anf in meines Herzens Herberg’. Ver-
borgen betend und verborgen opfernd hol’ ich es heim an meines Heilands
Herz*.

Zu warnen ist jedoch davor, diese AuBerung im Sinne einer simplen Ju-
denmissionstheologie zu gebrauchen: Edith Steins ,,Gedanke, daff der ,Gute
Hirt* selbst die ,Seinen‘ suche, ja geradezu einlade, wehrt vorschneller tri-
umphaler Entwertung und Vereinnahmung der Juden von christlicher
Seite“.?” Nirgendwo geht es bei Edith Stein um ,,Gottesmord*, Verfluchung,
Verwerfung, kollektive oder gar untilgbare Schuld. Sie ,,unterscheidet sich
in Diktion und Inhalten durchaus, wenn auch nicht vollig, von zeitgenossi-
schen katholischen Redewendungen und -weisen iiber das Judentum*.?! Im
Gegenteil: Es lassen sich bei ihr gewil auch Perspektiven belegen, die in
Richtung einer nachkonziliaren Sicht des Judentums weisen, z.B. in , Das
Gebet der Kirche™ von 1937 (XI, 10-25). Im ganzen jedoch muf man mit
Waltraud Herbstrith feststellen: ,,Einige ihrer theologischen Aussagen kon-
nen wir nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil nicht mehr nachvollzie-
hen“.? Und so wird man auch im Blick auf die testamentarische Aussage
von der Lebenshingabe ,.fiir den Unglauben des jiidischen Volkes* sagen
diirfen: ,,dieses Sprachspiel iibernahm Edith Stein von dem vorkonziliaren
kirchlichen Antijudaismus“.?* Mit einer solchen Beurteilung steht Waltraud
Herbstrith nicht allein: ,,Edith Steins christliche Sicht des Judentums offen-
bart bemerkenswert positive, ja gelegentlich einzigartige und ihrer Zeit vor-
auseilende Ansitze einer Theologie des Judentums und des christlich-jiidi-
schen Verhiltnisses. Damit einher und oft in enger Verbindung gehen aber

2 F. M. Schand] (Anm. 6), 347.

2! Ders. (Anm. 3), 111.

22 W. Herbstrith, Einfiihrung, in: F. M. Schand] (Anm. 3), XXII.
B ebd., XX.



G. Michael Schmitt 34

auch charakteristische Einseitigkeiten, Unausgewogenheiten, ja Pauschal-
urteile ihrer Sicht und Wahrnehmung des Judentums. Diese sind weder zu
libersehen noch zu verschweigen. Allerdings stellt sich die Frage, wieso aus-
gerechnet Edith Stein, sonst so wahrheitsorientiert und sachlich, bei diesem
Thema solche ,blinden Flecken® aufweist, und an welchen Punkten. Geht
man dem nach, wird zunehmend klar: es handelt sich dabei um Fragenbe-
reiche, die aufs engste ihren eigenen biographischen und spirituellen Wer-
degang tangieren®.?

Edith Stein — eine Mirtyrerin?

Edith Stein ist, wie alle anderen jiidischen Opfer auch, aus rassischen Griin-
den deportiert und umgebracht worden. Dies ist das historische Faktum. Die
offizielle Begriindung fiir die Seligsprechung, sie sei als ,,todesbereite Zeu-
gin fiir den christlichen Glauben* bzw. ,,in odium fidei* (aus Griinden der
Glaubensverfolgung/des Hasses auf den Glauben) ermordet worden, ver-
langt deshalb nihere Erlduterung.

AnlaB fiir die Verhaftung Edith Steins und den Beginn ihres Leidensweges
ist ein mutiges, indes folgenschweres Wort der hollindischen Bischéfe. Am
11. Juli 1942 protestieren die Kirchen der Niederlande in einem gemeinsa-
men Telegramm an den Reichskommissar Seyf-Inquart gegen die Massen-
deportationen von Juden. Dieses Protesttelegramm verdffentlichen die ka-
tholischen Bischofe am 26. Juli im Rahmen eines Hirtenbriefes. Als Reak-
tion darauf werden am 2. August alle katholischen Juden verhaftet. Edith
Stein und ihre Schwester Rosa werden iiber Amersfoort in das Sammellager
Westerbork gebracht, das sie am 7. August in einem Transport von ca. 1000
Juden verlassen — mit dem Ziel Auschwitz.

Christen sollten Verstindnis haben fiir die Befiirchtung von jiidischer
Seite, die Seligsprechung/Heiligsprechung Edith Steins als ,todesbereite
Zeugin fiir den christlichen Glauben* berge die Gefahr in sich, die Millio-
nen jiidische Opfer der Schoa zu iibersehen. Oder, wie es Pinchas Lapide
einmal formuliert, daB die Ermordung von sechs Millionen Juden in un-
zuliissiger Weise ,.katholisiert* wird.”

Katholische Theologinnen und Theologen versuchen, sowohl den histori-
schen Fakten als auch dem Selbstverstidndnis Edith Steins gerecht zu wer-
den:

2 F. M. Schandl (Anm. 6), 337.
» Vgl. M. Bockel, Edith Stein und das Judentum. Ramstein 1991, 126.



Edith Stein — Jiidin und Christin 35

Wenn Edith Stein sich mit dem Leidensweg ihres Volkes solidarisch
zeigte, und wenn sie in freier Hingabebereitschaft der Liebe Christi wegen
ihrem persénlichen Sterben den Charakter des Fiir-Seins Gottes fiir die Men-
schen einpriigte, dann kénne wohl der Sinn des christlichen Martyriums er-
fiillt sein. Auch wenn die Henker von diesen Zusammenhingen nichts ahn-
ten, dAndere sich an dieser Sinngebung nichts. ,,Nicht die Intention der Mér-
der vermag den Tod Edith Steins zu einem Martyrium zun machen, sondern
allein die eigene freie, liebende Selbstverfiignng®, so Gerhard Ludwig Miil-
ler.?

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz hat in einem Vortrag znm 100. Geburtstag
der seligen Edith Stein am 12. Oktober 1991 im Dom zu Speyer Folgendes
ausgefiihrt:

,Im Vorfeld der Seligsprechung hat sich die Streitfrage erhoben: Kann
diese Frau iiberhaupt als Martyrerin seliggesprochen werden? Sind nicht
sechs Millionen Menschen ihres Blutes in dhnlicher Weise wie sie in den
Feuerofen geschickt worden und darin umgekommen? Sind nicht alle Mar-
tyrer? Noch tiefer gefragt: Kann diese Frau iiberhaupt als christliche Marty-
rerin angesprochen werden, wo sie ohne jeden Zweifel ihrer ethnischen Ab-
stammung wegen ergriffen wurde?

Eine doppelte Antwort (wenn man mit Edith Stein zu tun hat, mufl man
hiufig doppelt und paradox antworten). Die erste: Es gehort zur einfachen,
historischen Redlichkeit zu sagen, da3 Edith Stein als Jiidin umgebracht
wurde. In diesem Sinne ist sie, wie ihre sechs Millionen Blutsverwandten,
eine jiidische Martyrerin. Der zweite Satz: Es gehort zu derselben histori-
schen Redlichkeit zu sagen, dal Edith Stein dieses Schicksal aus einer
christlichen Entschlossenheit getragen hat, und daB} sie darin nicht irgendet-
was, sondern das Kreuz Jesu gesehen hat. Sie hat sich in den letzten Jahren
ihres Lebens anch gegen ihren eigenen Widerstand (die Frau war stolz von
der Veranlagung her, nicht demiitig) dazu erzogen, diese Zuriicksetzung, die
Verachtung — an einer Stelle hat sie gesagt: die ,Zertretung* ihres Volkes —
fiir sich anzunehmen. Und man muf} hinzufiigen: Es ist nicht nur die Zer-
tretung, die sie ihres Blutes wegen auf sich nimmt, es ist — so hat sie es auch
in der ,Krenzeswissenschaft® [I] gesehen — das Nichts-Werden, das Zerbro-
chen-Werden, das sich an der Gestalt Jesu ein fiir allemal fiir uns uneinhol-
bar bereits dargestellt hat.

Edith Stein geht nicht nur in das Schicksal ihrer Blutsverwandten ein, sie
geht liberhaupt in die Gestalt Jesu ein, das heiit, in das Martyrium, das wir
alle teilen kénnten. Ob wir bis in die leibliche Hingabe gefordert werden, ist

26 G. L. Miiller, Das Kreuz in Auschwitz. Gedanken zum Martyrium von Edith Stein, in: Christ-
liche Innerlichkeit 22 (1987) 176.



G. Michael Schmitt 36

eine andere Frage. Aber es ist das Martyrium, das auf einer vollkommenen
Hingabe fuf3t.?

Unter dem Stichwort ,,Mirtyrerin“ sei schlieBlich auf eine jiidische
Stimme verwiesen, Daniel Krochmalnik: , Das mutige Opfer, wenn es denn
eines war, im Sinne des Buches Esther, macht Edith Stein wie Janusz
Korczak und andere in den Augen der Juden heilig. In gewisser Weise ist
Edith Stein auch eine Fiirsprecherin fiir das Judentum, weil sie fiir Christen
in Zukunft das jiidische Martyrium bezeugen und symbolisieren wird. Und
sie wird hoffentlich verharmlosenden und ruhmsiichtigen Vereinnahmungen
trotzen“.?®

Edith Stein — Zeugin gegenseitiger Verwiesenheit von Juden und Christen?

»Zur Spannung im Leben und Sterben Edith Steins gehort, daB sie im Glau-
ben an Jesus Christus die Erfiillung ihrer religiosen Sehnsucht fand, gleich-
zeitig aber ihre Bindung zum Judentum nicht verlengnete“.? Nicht zuletzt
diese Spannung 148t Christen heute die Frage stellen, ob Edith Stein als Per-
son nicht eine ,jiidisch-christliche® Gestalt ist, die den Typus der Verwie-
senheit von Juden und Christen, von Israel und Kirche aufeinander repri-
sentiert. Man wird dem Verstindnis der jidisch-christlichen Spannung in
der Existenz Edith Steins wohl nur ndherkommen, sucht man ihrem Leiden
daran nachzuspiiren, daB ,.ihr jiidisches Volk®, innerhalb dessen sie sich mit
Jesus und seiner Mutter durch Blutsverwandtschaft zusitzlich und in beson-
derem Mafe verbunden wufte, den Glauben an Jesus als den Messias Isra-
els nicht teilen konnte. -

Man kann redlicherweise dieses religiose und existentielle Leiden Edith
Steins genausowenig auflosen wie die bleibende Spannung im Geheimnis
und in der Unergriindlichkeit von Gottes Wegen mit seinem einen Volk aus
Juden und Christen (vgl. Rom 11, 25.33). ,.Es sind Wege, die Gott durch un-
sere Freiheit und durch unsere vielfache Schuld hindurch geschrieben hat.
Wer weil, wie sie morgen weitergehen?*

¥ H.-B. Gerl-Falkovitz, Philosophie, Mystik, Martyrium. Die geistige Kontur Edith Steins, in:
Vom Kreuz gesegnet. Gedenkfeier im Bistum Speyer zum 100. Geburtstag der seligen Edith
Stein 11.—13. 10. 1991. Hrsg. Bischofliches Ordinariat Speyer, 35f.

% D. Krochmalnik, Edith Stein. Der Weg einer Jiidin zum Katholizismus, in: Erinnere dich —
vergifS es nicht. Edith Stein — christlich-jiidische Perspektiven. Hrsg. W. Herbstrith. Ann-
weiler/Essen 1990, 105.

¥ W. Herbstrith, Einfiihrung, in: F. M. Schandl (Anm. 3), XXII.

* N. Lohfink, Der niemals gekiindigte Bund. Exegetische Gedanken zum christlich-jiidischen
Dialog. Freiburg 1989, 103.



Edith Stein — Jiidin und Christin 37

Die Wege, die Gott mit seiner Kirche weitergegangen ist, haben zu AuBe-
rungen gefiihrt, die das Verhiltnis von Christen und Juden in einem neuen
Licht erscheinen lassen. So steht die Erkldrung ,.Nostra aetate” (1965) des
Zweiten Vatikanischen Konzils im Dienst der Versshnung und fordert ein
Umlernen in einer jahrhundertelang tiefsitzenden antijiidischen Mentalitit.
Das Konzil zeichnet die geistlichen Verbindungslinien, wenn es mit dem
Apostel Panlus herausstellt, daBl die Kirche ,,durch jenes Volk, mit dem Gott
aus unsagbarem Erbarmen den Alten Bund geschlossen hat, die Offenbarung
des Alten Testaments empfing und genihrt wird von der Wurzel des guten
Olbaums, in den die Heiden als wilde SchoBlinge eingepropft sind“ (NA 4,
vgl. Rém 11, 17-24). Wiewohl das Konzil die Trennlinien zwischen Chri-
sten und Juden nicht verschweigt, betont es doch die bleibende Erwihlung
und Berufung der Juden: Sie sind ,,immer noch von Gott geliebt um der Vi-
ter willen; sind doch seine Gnadengaben und seine Berufung nnwiderruf-
lich (NA 4, vgl. Rom 11, 28f.; auch LG 16). Dementsprechend betet die
Kirche in den geidnderten GroBen Fiirbitten der Karfreitagsliturgie heute:
,»LaBt uns auch beten fiir die Juden, zu denen Gott, unser Herr, zuerst ge-
sprochen hat: Er bewahre sie in der Treue zu seinem Bund und in der Liebe
zu seinem Namen, damit sie das Ziel erreichen, zu dem sein RatschluB sie
fiithren will.«

Mit hohem personlichem Einsatz praktiziert Papst Johannes Paul 11. die
christlich-jiidische Begegnung. Neue Perspektiven eréffnete er dem Ge-
sprach durch den Verweis auf den niemals gekiindigten Bund Gottes mit Is-
rael in seiner Ansprache an den Zentralrat der Juden und die Rabbinerkon-
ferenz beim Deutschland-Besuch 1980 in Mainz: , Tiefe und Reichtum un-
seres gemeinsamen Erbes erschlieBen sich uns besonders in wohlwollendem
Dialog ... Die erste Dimension dieses Dialoges, namlich die Begegnung zwi-
schen dem Gottesvolk des von Gott nie gekiindigten Alten Bundes und dem
des Neuen Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche, gleich-
sam zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel* 3!

Von eindriicklicher Unmittelbarkeit waren die Worte Johannes Pauls II.
bei seinem Besuch der Synagoge von Rom am 13. April 1986, als erstmals
in der Geschichte ein Papst die Synagoge von Rom besuchte. Hier sieht er
die Kirche ihre ,,Bindung“ zum Judentum entdecken, ,,indem sie sich auf ihr
eigenes Geheimnis besinnt. Die jiidische Religion ist fiir uns nicht etwas
,AuBerliches‘, sondern gehort in gewisser Weise zum ,Inneren® unserer Re-
ligion. Zu ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion.
Ihr seid unsere bevorzugten Briider und, so kénnte man gewissermaBen sa-

' Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945-1985. Hrsg. R. Rendtorff u. H. H.
Henrix. Paderborn/Miinchen 1988, 75.



G. Michael Schmitt 38

gen, unsere ilteren Briider. Und erneut bestitigt er die Einsicht der Kirche
des Konzils, ,,daB die Juden ,weiterhin von Gott geliebt werden®, der sie mit
einer ,unwiderruflichen Berufung® erwiihlt hat.*

In den Worten des Papstes wie in den zahlreichen Ertridgen der Bemiithun-
gen, die Frage nach dem wechselseitigen Verhiltnis von Juden und Christen
zu stellen und die Aufgabe einer theologischen Neubesinnung anzugehen,
bleiben die Spannung erhalten und das Geheimnis ungeliiftet, von denen im
Blick auf Edith Stein die Rede war. Wenn aber gilt ,,lhr seid unsere dlteren
Briider ...“, ,,dann liegt darin eine Einsicht, die nicht gendtigt ist, das selt-
same Neben- und zugleich Miteinander von Juden und Christen bis ins letzte
zu durchschauen, und doch genau die jetzt andringende Wirklichkeit er-
greift”, so hat es Wilhelm Breuning einmal formuliert.*

Was wiirde Edith Stein empfinden, so kann man abschlieBend fragen, an-
gesichts der erreichten Einsichten auf dem Weg des Neubeginns einer ad-
quaten Verhiltnisbestimmung von Juden und Christen? Man sollte immer
noch vorsichtig sein, behutsam mit dem Leben Edith Steins umgehen im
Blick auf das jiidisch-christliche Verhiltnis, redet man etwa von ihrem zer-
storten Leben als einer ,,Stellvertretung fiir das alte und neue Israel”. Oder
davon, daf mit ihrer Geschichte der Ausdruck ,Judenchristin® neues Ge-
wicht erhalten habe. Versuche, die gegenseitige Verwiesenheit von Juden
und Christen an der Gestalt Edith Steins festzumachen, miissen tastend sein
und fragend, ob sie widerspriichlich bleiben oder hilfreich sein kénnen fiir
die jiidisch-christliche Begegnung.

Mit Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz wird man aber zumindest festhalten
konnen: ,,IJm Abstand der 50 — bald 60 — ,,Jahre zu dem entsetzlichen Tod,
den Edith Stein mit ungezihlt vielen ... gestorben war, bleibt die Frage nach
ihrer besonderen Bedeutung unter den Leidensgenossen. Der noch kurze
Abstand erlaubt sicher kein endgiiltiges Urteil. Aber fiir die Gegenwart ist
wohl zu sagen, dal Edith Steins erste, nicht beabsichtigte, aber ‘zugefallene’
Bedeutung in der neu bewuBt gewordenen, vielfach verdringten Verbindung
von Christentum und Judentum liegt*.**

Dafiir steht sie in der ,,Wolke von Zeugen“ (Hebr 12,1) aus dem Gottes-
volk lIsraels und der Kirche an hervorragender Stelle.

2 ebd., 109.

B W. Breuning, Evangelisch-katholische Ubereinstimmung im Verhdlinis zu den Juden? in:
Catholica 48 (1994) 22.

¥ H.-B. Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein — Philosophie, Mystik, Leben. Mainz 1991, 30.





