
Scham und Negation 
Zur Theologie des Scheiterns 
Thomas Philipp, Mosbach 

Peter Hünermann zum 70. Geburtstag 

Mit dem Scheitern tut sich die Kirche schwer. Zerbrochene Lebensentschei- 
dungen? Geschieden und wieder verheiratet? Oder sogar an der priesterlichen 
Lebensform gescheitert? Die klassische Moraltheologie - die das kirchliche 
Bewußtsein faktisch noch stark bestimmt - geht davon aus, daß Brüche im Le- 
bensplan Folge persönlichen Versagens sind. Es gibt die Vorstellung, Christen 
seien zu einem ungebrochenen Lebensgang verpflichtet. Wenig entwickelt ist 
dagegen die Vorstellung, der Mensch befinde sich in einer tragischen Lage, so 
daß Scheitern auch Schicksal sein könnte. 

Selbstverständlich ist das nicht. Das Kreuz würde eigentlich ermöglichen, 
einen christlichen Gedanken des tragischen Scheiterns zu entwickeln. Daß ei- 
ner gescheitert ist, muß nicht seine Schuld sein. Ist etwa Jesus nicht als Ge- 
scheiterter gestorben? Und wer soll schuld sein daran? Er selbst? Die Juden? 
Oder etwa Gott? Wer hier Schuld zuweisen will, verliert den Boden unter den 
Füßen. Ja mehr noch: Gerade im Scheitern verwirklicht sich der göttliche Plan! 
Gerade im Zerbrechen des menschlichen Lebensentwurfes Jesu bricht sich sei- 
ne göttliche Bestimmung Bahn. Die Psychoanalyse und die Theologie der 
Heilsgeschichte tragen dazu bei, den Gedanken zu vertiefen. 

Der Blick des Anderen: Günter Seidlers Psychoanalyse der Scham 

Günter Seidler, geb. 1951, hat einen gewichtigen Ansatz zum Verständnis von 
Schamgefühlen vorgelegt1. Seidler ist Psychoanalytiker und Privatdozent für 
psychosomatische Medizin in Heidelberg. In sein Denken gehen auch seine 
germanistischen, philosophischen und theologischen Studien ein. 

1 G. Seidler, Der Blick des Anderen. Eine Analyse der Scham. Mit einem Geleitwort von Leon 
Wurmser. Stuttgart 1995. Eine zugängliche Zusammenfassung bietet ders, Scham und Schuld, in: 
Zeitschrift für Psychosomatische Medizin und Psychoanalyse 43 (1997), 119-137. 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 85 

Schamerleben 

•Ein Mann wartet am Bahnhof auf seinen Zug. In der Menge der Mitreisenden 
meint er, eine frühere Freundin wiederzuerkennen. Sie scheint ihn nicht zu be- 
merken. Er kämpft sich, beladen mit Koffer und Aktentasche, zu ihr vor, wobei 
er außer dem ihm bekannten Reisefieber noch eine freudige Aufregung ver- 
spürt. Er spricht sie schräg von hinten an, sie dreht sich um: ein fremdes Ge- 
sicht blickt ihn an, abwesend, unduldsam, gereizt. Seine freudige Erregung, 
sein Lächeln bleiben unerwidert. Er wünscht sich weg, möchte am liebsten 
nicht da sein, sein Lächeln gefriert ihm auf den Lippen, wie konnte er nur."2 

Scham entsteht am Blick des anderen. Der Mann hatte das Glück der Über- 
einstimmung erwartet. Es kommt nicht zustande. Die Erwartung zerbricht am 
fremden Blick des Gegenübers. Die freudige Erregung schlägt um in Scham. 

Die Einheit von Innen- und Außenwelt löst sich in zwei Standpunkte auf, die 
nicht zusammenpassen. Ich bin in zwei Erlebensweisen gespalten. Einerseits 
fühle ich noch im Horizont der freudigen Erwartung. Und zugleich weiß ich, 
daß die Erwartung zerbrochen ist, daß alles ganz anders ist, daß ich mich un- 
passend verhalten habe. Ich nehme wahr, daß ich von außen ganz anders aus- 
sehe als von innen. Offenbar bin ich ganz anders, als ich es sein wollte. Ich bin 
aus meinem Selbstbild herausgefallen. Ich verliere den Halt, die Zukunft 
scheint verloren: denn die Ideale tragen nicht mehr, die Zukunft als etwas Wert- 
volles erscheinen lassen können3. Scham hat etwas, das überschwemmt und 
meinen Zusammenhalt als solchen bedroht. Verwirrung und Finsternis machen 
sich breit. Es folgt Verzweiflung, ja Verworfenheit: das •Gefühl, daß es kein Zu- 
hause gibt, für keinen, nirgendwo"4. 

Scham ist im Moment ihres Erlebens unsagbar. Solange ich mich schäme, 
habe ich keine Worte für sie. Scham kann nicht zugleich erlebt und in Worte ge- 
faßt werden. Sie isoliert von der Umwelt und geht mit Verwirrung einher. 
Wachsen mir Worte zu, habe ich bereits Abstand von der Scham gewonnen. 
Den Abstand gewinne ich in dem Maß, in welchem ich mir den zunächst ver- 
störenden Blick des Anderen zu eigen mache5. 

Da Scham meist als sehr unangenehm empfunden wird, gilt sie als negatives 
Gefühl und als Krankheitszeichen. •Scham und Verworfenheit konfluieren zu 
dem, was dem Schamaffekt seine Kennzeichnung als ,negativer' Affekt einge- 
tragen hat. Er wird in Verbindung gebracht mit dem Erleben, klein, unvollstän- 
dig und ungenügend zu sein, möglicherweise auch, moralisch nicht zu genü- 

2 G. Seidler, Blick (Anm. 1), 7. 
3 Ebd. 264. 
4 Ebd31. Vgl 46. 179; Scham und Schuld (Anm. 1), 131. 
5 Vgl ebd., 7ff. 20. 31.91.112. 188. 



Thomas Philipp og 

gen."6 Dieses Bild entspricht der Wirklichkeit aber nicht genau. Scham tritt 
nicht nur bei Enttäuschung einer Erwartung auf. Es gibt sie auch nach einem 
unerwartet großen Lob: eine Schülerin wird vor der ganzen Klasse gelobt - und 
errötet. Auch hier löst der Abstand zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung 
Unsicherheit aus. Die unerwartet große Wertschätzung beschämt. Nicht die 
Enttäuschung ist das Eigentliche der Scham, sondern daß der Blick des ande- 
ren so fremd ist. 

Scham ist ein ungegenständlicheres Erleben als Schuld. Sie ist eine Haltlo- 
sigkeit, die sich nur am Blick des anderen, aber nicht an einem abgrenzbaren 
Verhalten meiner selbst festmachen läßt. Scham hat mit dem Beziehungsrah- 
men zu tun, in dem Schuld überhaupt erst wahrgenommen werden kann. 

Nach Sartre ist die Scham das Gefühl des Sündenfalls: •nicht weil ich diesen 
oder jenen Fehler begangen hätte, sondern einfach deshalb, weil ich in die Welt 
'gefallen' bin, mitten in die Dinge hinein, und weil ich die Vermittlung des an- 
deren brauche, um das zu sein, was ich bin."7 Sartre, der den anderen vor allem 
als Grenze sieht, nimmt Scham besonders deutlich wahr. •Die reine Scham ist 
nicht das Gefühl, dieses oder jenes tadelnswerte Objekt zu sein; sondern über- 
haupt ein Objekt zu sein, das heißt, mich in jenem verminderten, abhängigen 
und erstarrten Objekt, das ich für den Andern bin, wiederzuerkennen"* Die 
Scham entsteht am Blick des anderen. Der andere wird bei Sartre nur als Gren- 
ze des Ich wahrgenommen. Damit tritt das oft wenig greifbare Erleben der 
Scham überscharf hervor. Der andere, der mich anschaut, macht mich nur zum 
Gegenstand. Mit dem Bild, das er von mir hat, kann ich nicht eins werden. Es 
gibt keinerlei Ansatzpunkt für die Aneignung des fremden Blicks. 

Die Szene am Bahnhof läßt den Mann Scham in einer gegenwärtigen Situa- 
tion erleben. Die Scham ist heftig, wird aber bald vorübergehen - es war ja nur 
eine Episode. Wenn in der Psychotherapie verdrängtes Schamerleben auf- 
bricht, bezieht es sich meist nicht auf eine einzelne Situation, sondern auf eine 
dauerhafte Struktur der Persönlichkeit und der Ursprungsfamilie. Schamerle- 
ben kann dann über lange Zeit das Lebensgefühl prägen oder immer wieder 
neu aufbrechen. Das ist, wie wenn hinter mir ein Abgrund wäre, in den hinein- 
zutreten ich um jeden Preis vermeiden muß. Warum? Verboten ist der Schritt 
nicht; es ist keiner da, ihn zu verbieten. Aber mein eigenes Gleichgewicht kann 
es nicht ertragen. Der Schritt muß unbedingt vermieden werden, weil meine 
Kraft nicht reicht, den Abgrund zu umgreifen. Ich müßte fallen, und Finsternis 
würde mich überschwemmen. Der Sinn von allem wäre in Frage gestellt. Ob 
ich aus der Finsternis wieder herausfinden könnte, ist nicht abzusehen. Und zu- 

6 Ebd312. 
7 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Reinbek 1993, 516. Vgl G. Seidler, Blick (Anm 1) 35f 
8 Ebd. ' 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 87 

gleich weiß ich, daß ich die Grenze schon überschritten habe. Ich bin den 
Schritt schon gegangen, das Unerträgliche ist schon da. 

Die Chance der Scham 

Eine Chance der Scham hat bereits Erikson gesehen. Für ihn sind schwanken- 
de Selbstsicherheit, Gefühle von Scham und Zweifel normalerweise vorüber- 
gehende Erscheinungen. Wenn sie aber auf Dauer und immer wieder auftreten, 
können sie ein Kennzeichen schöpferischer Menschen sein. Diese erleben 
•wiederholte Reifezeiten und mit ihnen den vollen Zyklus von sensitivem 
Rückzug und ungestümer Selbst-Exhibition"9. Der Durchgang durch die 
Scham kann Kreativität freisetzen. 

Seidler vertieft den Gedanken. Denn bewußtes Wollen verwirklicht sich in 
der Erreichung seines Zieles und hat sich damit verbraucht. Tritt aber ein Bruch 
zwischen Selbst- und Außenwahrnehmung auf, so wird der Wille auf sich 
selbst zurückverwiesen. Dadurch wird er deutlicher erkannt. Ein differenzier- 
teres Selbstbild entsteht. Seidlers These: Der Innenraum des Selbstbewußt- 
seins kann gar nicht anders entstehen als im Aushalten von Scham. Mein 
Selbstbild entsteht aus dem Bild, welches das Gegenüber von mir hat und mich 
spüren läßt10. 

Meine Innerlichkeit wird mir als Innerlichkeit erst kenntlich, wenn ich mir 
bewußt bin, daß ich von außen anders wahrgenommen werden kann, als ich 
mich empfinde. Vor diesem Bewußtsein sind meine Gefühle unmittelbare Wirk- 
lichkeit und der andere ist nur eine Figur darin. Das ist die ursprüngliche Lage 
des Menschen. Der Säugling sieht die Mutterbrust als Teil seiner selbst an. In 
dieses ursprüngliche Verhältnis der Einheit mit dem anderen wird im günstigen 
Fall die Differenz allmählich eingeführt. Mit der Zeit lernt der Säugling, daß die 
Brust bzw. die Mutter ein Gegenüber ist. Die Unterscheidung von Innenwelt und 
Außenwelt ist nicht von vornherein gegeben. Sie konstituiert sich erst in einem 
Wechselseitigkeitsprozeß zwischen Kind und Mutter bzw. Eltern. 
Die Scham ist der Schlüssel zum Erleben von Gefühlen als meinen Gefühlen. 
Sie müssen dann nicht mehr als Eigenschaften des anderen wahrgenommen 
(projiziert) werden. Erst dann ist meine Wahrnehmung gegenüber einem ande- 
ren nicht mehr dessen objektive Eigenschaft, sondern meine subjektive Reak- 
tion auf ihn. Der Mann am Bahnhof fühlt sich nicht verworfen, weil die Frau 
einen bösen Blick hätte, sondern weil ihre Fremdheit seine Erwartung ent- 
täuscht hat. •Reflexivität heißt also, ein Wissen davon zu haben, wie die eige- 

9 E. Erikson, Jugend und Krise. Die Psychodynamik im sozialen Wandel. München 1988, 178. 
10 Vgl G. Seidler, Blick (Anm. 1), 192. 111. 120ff. 222. 



Thomas Philipp go 

ne Person aus einer Außenperspektive wahrgenommen wird."" Ohne den 
Durchgang durch Schamerleben gibt es keine Kultur der Innerlichkeit12. Dieses 
Spiel führt zu immer stärker ausgeprägten Graden von Selbstbewußtheit. Die 
Nichtübereinstimmung kann jeweils für ein differenzierteres Selbstbild frucht- 
bar gemacht werden. Wird hingegen das Schamerleben verdrängt, kann ich 
meine Wahrnehmungen nicht als solche erkennen und darum keine Verantwor- 
tung für sie übernehmen. 

Zugleich gewinne ich im Durchgang durch die Scham inneren Zusammen- 
halt. Mein Innenleben ist nicht nur Spiegel wechselnder äußerer Eindrücke. Ich 
kann mich als Kontinuum erleben. •Erst nach der - immer wieder sich ereig- 
nenden - Passage durch diese Aneignung des Blicks vom Gegenüber, in der 
Subjekt und Objekt identisch werden und das Subjekt im Akt der Genese seine 
Auslöschung erlebt, gibt es ein kohärentes Selbst im Sinne des objektiven 
Selbstbewußtseins' mit einer personalen Geschichte."13 

Drei Entwicklungsstufen 

Im Schamerleben lassen sich drei Zustände unterscheiden, die aufeinander fol- 
gen. Am Anfang steht die ungebrochene Einheit mit mir selbst. Es folgt der 
Selbstverlust durch den beschämenden Blick des anderen. Wird schließlich der 
Blick des anderen übernommen und mit dem Selbstbild schöpferisch verbun- 
den, gewinnt das Subjekt seine Einheit zurück. Der Blick des anderen wird im 
zweiten Schritt wahrgenommen und im dritten angeeignet. •Zunächst muß die 
Position dieses Gegenübers eingenommen werden, und in einem zweiten 
Schritt muß die eigene Ausgangsposition erneut eingenommen werden, unter 
Beibehalt der Kenntnis des eigenen Bildes aus der vormaligen, gerade verlas- 
senen Außenperspektive"14. Die Stufen gibt es im einzelnen Schamerlebnis 

" Ebd., 135. Mit J. Chasseguet-Smirgel: •Wir haben praktisch keine Mittel, um die Realität- 
sprüfung an unserem psychischen Ich vorzunehmen; denn kein äußeres Objekt entspricht seiner 
inneren Repräsentanz. Deshalb sind wir gezwungen, Spiegel zu finden, um in ihnen unser psy- 
chisches Ich wahrzunehmen, analog den Spiegeln, die unser körperliches Ich reflektieren" (162). 
Oder in den Worten H. Raguses, Rezension zu G. Seidler, Blick (Anm. 1), in: Zeitschrift für psy- 
choanalytische Theorie und Praxis 11 (1996), 341-345, 341: •Der schamerzeugende Blick 
(Anm. 1) ist ein wechselseitiger, er trifft je auf einen Anderen und bezeugt in der Reflexion durch 
diesen Anderen die Endlichkeit des Subjektes. Indem der Blick (Anm. 1) des Anderen ins Sub- 
jekt aufgenommen wird, entstehen der psychische Binnenraum und die Fähigkeit, sich schämen 
zu können". 
12 Vgl. ebd., 316; 286: mit der Unterdrückung des Schamerlebens ist auch der Zugang zum Erle- 
ben anderer Gefühle versperrt. - Die Aneignung des Blicks des therapeutischen Gegenübers da- 
gegen macht es möglich, bisher ungelebte Hoffnungen zu leben. Über die Arbeit mit Mager- 
süchtigen: •Im Gelingen dieser ,Schampassage' scheint die einzige Möglichkeit zu bestehen, Zu- 
gang zu der vorher unbewußt wirksamen Destruktivität zu bekommen" (305, vgl 326). 
13 G. Seidler, Scham und Schuld (Anm. 1), 129. 
14 G. Seidler, Blick (Anm. 1), 136. Vgl., 311. 324-327. 332. 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 89 

wie der Szene am Bahnhof. Seidler findet sie aber auch in der Grundstruktur 
des Gefühlslebens. Wie weit einer nun auf dem Weg durch die Scham gekom- 
men ist, bestimmt seinen seelischen Entwicklungsstand. Seidler sieht drei Ent- 
wicklungsstufen, die dem inneren Leben seine Struktur geben. Er erklärt sie 
anhand dreier Figuren aus dem griechischen Mythos15. 

Vom jungen Mann Narziß wird erzählt, er habe sich im Blick der Nymphe 
Echo aufgelöst. Auf der Position Narziß bin ich im Zustand unreflektierter 
Sach-Bewußtheit. Ich fühle keine Grenze zwischen mir selbst und den anderen 
und nehme darum auch kein eigenes Profil wahr. Ich kann nicht sagen, wer ich 
bin. Ich kann mich nicht in ein Gegenüber einfühlen, weil ich ein Gegenüber 
gar nicht deutlich als solches empfinden kann. Ich habe keine Vorstellung von 
interpersonaler Wechselseitigkeit. Entsprechend habe ich auch kein Gefühl für 
die Schamgrenzen des anderen; mir fehlt das Taktgefühl, sie zu spüren. Die 
Grenzen des anderen wahrzunehmen, ist ebenso unerträglich wie auf meine 
Grenzen festgelegt zu werden. Hier ist das Ich, das Subjekt im personalen Sin- 
ne noch nicht konstituiert. Der Blick des potentiellen Subjekts versinkt im Ge- 
genüber und fällt mit ihm zusammen. Die Position Narziß nehmen zum Bei- 
spiel narzißtisch gestörte Patienten ein. 

Vom Seher Teiresias wird erzählt, er habe sieben Jahre als Frau gelebt und 
sei dann wieder zum Mann zurückverwandelt worden. Hier ist einer ganz beim 
Blick des anderen, hat aber dabei sich selbst verloren. Er, der Seher, kann an- 
deren sagen, wer sie sind. Aber wer er selbst ist, das weiß er nicht. Auf der Po- 
sition Teiresias bin ich außen-reflektiert. Ich kann nur sagen, wer ich bin, in- 
dem ich mich über andere definiere. Ich nehme schnell den Standpunkt ande- 
rer ein und gebe ihn ebenso schnell wieder auf. Ich empfinde mich selbst und 
den Blick des anderen nacheinander. Selbst- und Außenwahrnehmung können 
nicht gleichzeitig Gegenstand meiner Aufmerksamkeit sein. Ich erlebe Scham, 
als wäre sie eine Eigenschaft des Gegenübers: ich fühle mich nicht, weil der an- 
dere mich blendet. Auf dieser Stufe stehen zum Beispiel Magersüchtige. 

Die Figur des Ödipus steht seit Freud in den Diensten der Psychoanalyse. 
Mit Vatermord und Mutterehe stand dabei zunächst das Schulderleben im Vor- 
dergrund. Doch nach Seidler bearbeitet der Ödipusmythos eine viel grundle- 
gendere Frage. Es geht weniger um Schuld als um das Werden von Reflexivität 
und Selbsterkenntnis. Der Ödipus des Sophokles blendet sich am Ende selbst: 
das heißt, er hat die Fähigkeit erworben, sich vor sich selbst zu schämen (wel- 
chen Sinn sollte die Blendung in einer Schuldgeschichte haben?). Erst auf der 

15 Vgl. ebd., 168. 265. 285. 300ff. 307ff; Scham und Schuld (Anm. 1), 126ff; Ders, Die diagno- 
stische und therapeutische Nutzung des Schamaffektes in der Beziehungsregulierung gruppen- 
psychotherapeutischer Prozesse, in: Gruppenpsychotherapie und Gruppendynamik 31 (1995), 
23-40, 3Iff. 



Thomas Philipp 90 

Position Ödipus tritt selbstreflexive Rückbezüglichkeit, Selbst-bewußtheit auf: 
,Ich erlebe mich vor dir'. Ich nehme unvertraute Gefühle als Aspekt meiner 
selbst wahr. Ich bin imstande, mich vor mir selbst zu schämen. Schamerleben 
tritt meist still als Takt in Erscheinung. Ich kann mich in den anderen einfühlen 
und so seine Kränkbarkeitsgrenzen wahrnehmen. Auf dieser Stufe spielen sich 
sogenannte reife Neurosen wie die Hysterie ab. 

Alteritätstheorie: ein neues Paradigma der Psychoanalyse? 

Deutlicher als bisher in der Psychoanalyse üblich, erscheint bei Seidler der An- 
dere. Er tritt nicht nur als Objekt auf, das heißt als Gegenüber, auf welches das 
Subjekt je und je Gefühle richtet. Der Andere, sein Blick, ist vielmehr der Ort, 
an dem das Subjekt sich konstituiert. Seidler sieht darin einen Paradigmen- 
wechsel des psychoanalytischen Denkens. Neue Leitvorstellung wird die Be- 
ziehung, die Wechselseitigkeit von Wahrnehmung und wahrgenommen Wer- 
den. Sie setzt die Vorstellung des Subjekts voraus, wahrnehmbar und versteh- 
bar zu sein. Durch die Beziehung wird das Subjekt überhaupt erst konstituiert. 
Das (tiefere) innere Ziel von Gefühlen liegt demnach nicht in der Lustbefriedi- 
gung, auch nicht im Finden eines je passenden Gegenübers (Objektes), son- 
dern in der •Wahrnehmung durch ein Wechselseitigkeit ermöglichendes Ge- 
genüber"16. 
Seidlers Vorschlag wäre nicht der erste Paradigmenwechsel der Psychoanaly- 
se. Ihr Gegenstand ist das menschliche Gefühlserleben. In ihrer Geschichte ha- 
ben sich bisher drei Leitbegriffe zu seinem Verständnis abgelöst. Freud begann 
damit, das Gefühlsleben vom Lustgewinn her zu interpretieren (Triebpsycho- 
logie): Das Gefühlsleben wird von seinem inneren Ziel, dem Lustgewinn, her 
verständlich. Die Ichpsychologie (später Freud, Anna Freud, Hartmann) las 
Gefühle von der Unlustvermeidung her: Die Organisation des Gefühlslebens 
ist davon bestimmt, Schmerz zu vermeiden. Melanie Klein - und nach ihr Win- 
nicott, Mahler, Bahnt, Kernberg - haben die Objektbeziehungspsychologie 
eingeführt. Das Gefühlsleben wird jetzt nicht mehr als geschlossene Einheit 
mit innerem Ziel verstanden. Vielmehr ist jedes Gefühl ein Ineinander von drei 
Aspekten: Selbstbild, Bild eines Gegenüber {Objektbild) und eine bestimmten 
Gefühlsfärbung (z. B. Angst oder Geborgenheit)17. Gefühle sind Ausdruck von 
Kommunikationserfahrungen. Zum Verständnis eines jeden Gefühls ist es not- 
wendig, die drei Strukturelemente herauszuarbeiten. 

16 G. Seidler, Scham und Schuld (Anm. 1), 126; Blick (Anm. 1), 331; vgl. 323.-Seidler bezieht 
sich auf Wurmsers Begriffe Theatophilie (den Wunsch zu sehen) und Delophilie (den Wunsch, 
durch Zeigen zu faszinieren): Grundlage der Scham ist der Wunsch, erkannt werden zu wollen. 
Vgl. 208. 137; Nutzung (Anm. 17), 31: 
17 Vgl. O. Kernberg, Objektbeziehungen und Praxis der Psychoanalyse. Stuttgart (1976)51992. 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 91 

Seidler grenzt sich von der Objektbeziehungspsychologie ab, weil sie Sub- 
jekt und Objekt als in sich stehende Einheiten (Monaden) voraussetzt. Diese 
treten je und je so oder anders in Beziehung. Aber sie konstituieren sich nicht 
gegenseitig, so daß sie ohne einander gar nicht gedacht werden könnten. Die 
Objektbeziehungstheorie geht davon aus, daß Subjekt und Objekt ursprünglich 
getrennt seien - eine Voraussetzung, die seit Hegel und Dilthey philosophisch 
überholt ist. Die Objektbeziehungspsychologie kann deshalb Gefühle der 
Rückbezüglichkeit (Scham, Schuld, Verlegenheit, Stolz) viel schlechter verste- 
hen als Gefühle, die unmittelbar mimisch ausgedrückt werden - Trauer, Freu- 
de, Überraschung, Furcht, Ärger, Ekel. Der Begriff der Objektbeziehung ge- 
langt an der Formulierung selbstreflexiver Rückbezüglichkeiten an die Grenze 
seiner Leistungsfähigkeit18. - Anders als Kant setzt Seidler die Subjekthaftig- 
keit des Menschen nicht einfach als gegeben voraus. Der Mensch kommt zur 
Welt als potentielles Subjekt; ob er personales Niveau erreicht, hängt vom Ge- 
lingen der Schampassage ab. Sollte sich diese Vorstellung durchsetzen, bedeu- 
tete sie eine wesentliche Differenzierung des aufklärerischen Freiheitsbegriffs. 

Zur Theologie der Scham 

Scham: ursprüngliche Religiosität 

Es gibt keinen bleibenden Schutz gegen die Scham. Solange ich mit dem ande- 
ren kommuniziere, kann sich der beschämende Graben zwischen Selbstbild 
und Fremdwahrnehmung immer wieder auftun. Es ist nicht möglich, hinter den 
anderen zu kommen und so die Gefahr der Beschämung zu bannen. Es ist nicht 
möglich, den anderen in meine Welt einzuordnen. Der Mensch ist das Wesen, 
das beschämbar ist. •Das Selbst trägt als Bedingung seiner Existenz den blin- 
den Fleck seiner Wahrnehmung durch andere in sich"19. Mit der Scham ist et- 
was Unbegrenztes da: etwas, das zum Menschen gehört und sich nicht ab- 
schließen läßt. Wer ich bin, kann ich nicht durch mich selbst bestimmen. Ich 
bin bleibend auf etwas unabsehbar Größeres verwiesen. Die Scham trägt in 
sich ein religiöses Moment. 

In unserer Zeit scheint die religiöse Erfahrung auszutrocknen. Ihre her- 
kömmlichen Berührungspunkte mit der allgemeinen Lebenserfahrung schei- 
nen immer weniger zu binden. Die Außenwelt und ihre Anforderungen verliert 

18 Vgl. G. Seidler, ß/icifc(Anm. 1), 3. 102. 187. 292ff. im.; Scham und Schuld, 120f.-L.Wurm- 
ser (in G. Seidler, Blick) IX. XII findet bei Seidler, •eine ganz neue Theorie von Affekt, Ent- 
wicklung, Bewußtsein, Beziehung und Krankheit" und ein •wichtiges philosophisches Werk". 
19 G. Seidler, Blick (Anm. 1), 216. Oder 328: •Der Blick des Gegenüber ist immer umfassender 
als der des Angeblickten". Vgl. 57. 92. 163. 188f. 215f. 223. 



Thomas Philipp 92 

an Bedeutung, die Innenwelt (,Befindlichkeit') wird immer wichtiger. Der 
Trend ist soziologisch aufweisbar20 und in der Seelsorge erfahrbar. Eine Seel- 
sorge, die Anpassung an die Außenwelt als Leitwert voraussetzte und vom ge- 
meinsamen Arbeiten und Feiern lebte, kommt an ihre Grenze. Die Befindlich- 
keit nimmt auch in den Gemeinden immer mehr Raum ein, und zwar häufig in 
oberflächlicher Gestalt. Der Umgangston ist dann von vordergründigem Wohl- 
befinden und allgemeiner Nettigkeit geprägt. Ernsthafte Kritik gilt als Verlet- 
zung und ist deshalb tabu. 

Ein waches Christentum wird darum für Ansatzpunkte des Religiösen auf- 
merksam sein, die heute in der Erfahrung der Innerlichkeit neu aufbrechen. Es 
wird sich nicht darauf beschränken, etwa Rogers zu rezipieren, dessen Ge- 
sprächstherapie relativ wenig Auseinandersetzung mit der Eigenart des Ge- 
fühlslebens erfordert21. Es wird vielmehr das Gespräch mit den intensivsten 
Formen der Selbsterfahrung suchen, die in unserer Zeit gegeben sind. Zu ihnen 
gehört die Psychoanalyse. Die Auseinandersetzung mit dem Menschenbild 
Seidlers darf deshalb ruhig etwas Mühe kosten; sie wird sich auszahlen. 

Umgang mit Schamgefühlen 

Ich kann am Erleben von Verworfenheit und Auslöschung verzweifeln. Es 
liegt nahe, der Angst zu gehorchen. Sie sagt: Du darfst gar nicht da sein! Mit 
dem Schritt über die Grenze hast du deine Daseinsberechtigung verspielt. Nun 
aber schnell, daß du sie dir wieder erleistest! Das fluchtartige Leisten freilich 
führt nie zur Ruhe. Die Scham läßt sich durch äußere Leistungen niemals be- 
ruhigen. Es bleibt dann nichts, als sie zu verdrängen. Doch dadurch wird jede 
Vertiefung des inneren Raumes verbaut: ein hoher Preis. 

Schamerleben kann durch Rückgang auf eine weniger entwickelte Position 
verdrängt werden. Um die Scham abzuwehren, kann sie projiziert werden (Re- 
gression auf Position Teiresias)22: ich bin ok, aber der böse Andere hört nicht 
auf, mich zu blenden! So manche verfestigte Feindschaft dürfte diese Form der 
Schamabwehr zur Grundlage haben. Oder Scham kann abgewehrt werden 
durch die Vorstellung, es gebe gar keine Trennung zum anderen (Regression 

20 Vgl. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt71997. 
21 Rogers geht es um Haltungen, welche das innere Wachstum des Gegenübers fördern. Sein An- 
satz schließt aber im Gegensatz zu Psychoanalyse keine Lehre von der Eigenart des Seelischen 
ein. Weil Rogers kaum anthropologische Aussagen trifft, ist er für die Praxis der Kirche relativ 
bequem aufzunehmen. Vgl. C. Rogers, Eine Theorie der Psychotherapie, der Persönlichkeit und 
der zwischenmenschlichen Beziehungen. Hrsg. von der Gesellschaft für wissenschaftliche Ge- 
sprächspsychotherapie. Köln 21989 und E. Biermann-Ratjen u.a., Gesprächspsychotherapie. 
Verändern durch Verstehen. Stuttgart 61992. 
22 Vgl. G. Seidler, Blick (Anm. 1), 223. 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 93 

auf Position Narziß). Der andere und ich, wir sind gar nicht zwei. Wir sind in 
Wirklichkeit eins ohne Trennung, so daß Scham gegenstandslos ist. Es wäre 
aufschlußreich, religiöse Vorstellungen im Kleinen und im Großen daraufhin 
zu untersuchen, ob sie nicht von regressiver Schamabwehr in Dienst genom- 
men sind. 

Die andere Möglichkeit ist, mich trotz quälender Schamgefühle immer wie- 
der selbst zu übernehmen. Der unerträgliche Zustand der Scham läßt sich über- 
winden, wenn ich Mut zum nächsten schöpferischen Schritt finde. Es gilt im- 
mer neu etwas zu machen aus mir, der ich in zwei unvereinbare Standpunkte 
gespalten daliege. Es gilt trotz der Gegenwart des Nichts an etwas zu glauben. 
Woher den Mut nehmen? Wie kann ich weitergehen, wo ich mich als verwor- 
fen erlebe? Liegt es nicht unendlich näher, zu verzweifeln? Die Frohe Bot- 
schaft fühlt meine Frage mit. Sie gibt eine glaubwürdige Antwort. Peter Hü- 
nermann hat herausgearbeitet, wie gerade aus dem beschämenden Scheitern Is- 
raels die Fähigkeit erwächst, die Frohe Botschaft zu hören. Hünermanns Theo- 
logie des Alten Testaments bietet die Möglichkeit, die Wahrnehmung von 
Schamgefühlen theologisch fruchtbar zu machen. 

Peter Hünermann: Negationsgeschichte als Anweg zur Erlösung 

Peter Hünermann, Schüler von Bernhard Weite und Tübinger Emeritus für 
Dogmatik, ist ein Mensch, der sich für Neues interessiert und deshalb das Ge- 
spräch sucht: mit Studenten und Schülern, in der Förderung von Studenten aus 
Lateinamerika, als erster Präsident der Europäischen Gesellschaft für Theolo- 
gie. Seine Theologie entzündet sich am Gespräch mit dem geschichtlichen 
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts und mit anderen Disziplinen in Theolo- 
gie und Wissenschaft - und an der wachen Wahrnehmung der kirchenpoliti- 
schen Lage der Gegenwart. 

Nach Hünermann zeigt sich das Heilige im Alten Testament nicht in Na- 
turmächten oder statischen Ordnungen, sondern in Ereignissen. Diese Ereig- 
nisse fordern vom Menschen Antwort. Nicht irgendwie und nicht äußerlich, 
sondern aus seinem innersten Wesen heraus: eine Freiheitsantwort ist gefragt! 
Israel muß sich in seinem Innersten zeigen, um seinem Gegenüber gerecht zu 
werden. Der Weg Israels ist eine Wesensgeschichte: Nur in einer Geschichte 
wechselseitiger Kommunikation zwischen Gott und Mensch kann das Wesen 
beider in der Zeit sichtbar werden23. Wie bei Seidler wird hier menschliche 
Freiheit durch Wechselseitigkeitsbeziehungen konstituiert. Das Alte Testa- 
ment ist ein tastendes Suchen nach dem wahren Bild Israels in steter Kommu- 
nikation mit dem Gegenüber Jahwes. 
23 Vgl. P. Hünermann, Offenbarung Gottes in der Zeit. Prolegomena zur Christologie. Münster 
1989, 80-83. 



Thomas Philipp 94 

Der Fortschritt dieser Geschichte geschieht wesentlich im Scheitern Israels. 
Der Weg Israels ist eine Abfolge von Erfahrungen, welche die mythische Ein- 
heit von Gott und Welt zerbrechen lassen. Schritt für Schritt entfernt sich Isra- 
el von den Vorstellungen der benachbarten Völker: nicht freiwillig, sondern je- 
weils gezwungen durch die Ausweglosigkeit der Situation24. In diesen Erfah- 
rungen zeigt sich Jahwe als der je größere, der andere Gott. Er ist anders, als er 
von Israels unmittelbaren Bedürfnissen her 'freudig erwartet' wird. Jahwe ent- 
täuscht Erwartungen militärischer Unbesiegbarkeit und staatlicher Dauerhaf- 
tigkeit. Am Ende, in der Apokalyptik, zerbricht sogar die Erwartung, die ge- 
genwärtige Welt sei noch zu retten. Und, nochmals gesteigert, gerät bei Johan- 
nes dem Täufer der Bestand der Erwählung Israels in Frage. •Es tritt die Diffe- 
renz zutage in der je mächtiger aufleuchtenden Andersheit Gottes, der jede ge- 
schichtliche Situation, jede todbringende Enge aufsprengt und bisher ungegan- 
gene Wege führt."25 

Damit wird der Weg Israels als Schamgeschichte im Sinne Seidlers be- 
stimmt. Immer wieder neu lernt Israel vor Gott, sich in seinen Mißerfolgen 
wiederzuerkennen und sich vor dem ,Blick des anderen' neu zu bestimmen. 
Dadurch werden die vitalen Hoffnungen als eigener Innenraum kenntlich. Per- 
sonales Niveau ist in dem Maß erreicht, wie das Gegenüber als anderer wahr- 
genommen wird und nicht als Verlängerung der eigenen Hoffnung. Schritt für 
Schritt wächst die Fähigkeit, das Gegenüber und sich selbst als Person zu er- 
kennen. Wo schließlich Gott als radikal anderes Gegenüber wahrgenommen 
wird, haben die Negationen ihr Ziel erreicht: Es ist Raum geschaffen für das 
Hören des absoluten Heilbringers. Erst wo ich wahrnehme, daß der andere mir 
gegenüber frei ist, kann klar werden, daß er mich liebt. 

Hünermann bezeichnet das Alte Testament als Anweg zum Christusereignis. 
Der Gedanke nimmt das Alte Testament im Ganzen der Heilsgeschichte wahr. 
So zu denken ist nicht üblich. Die Exegeten lehnen den Versuch einer spekula- 
tiven Zusammenschau meist ab. Aus Sorge, jeden Text in seiner Eigenart wahr- 
zunehmen, lassen sie oft genug einen größeren Fragehorizont überhaupt nicht 
zu Wort kommen. Aber nicht nur der Exegese ist Hünermanns Deutung fremd. 
Die wissenschaftliche Theologie neigt dazu, alle Fragen auszuschließen, die 
sich nicht mit objektivierbaren Methoden nach dem Vorbild der Naturwissen- 
schaft bearbeiten lassen. Der Ausschluß trifft alle Themen der Selbsterfahrung 
ebenso wie die Frage nach Einheit der Theologie jenseits der Grenzen der Ein- 
zeldisziplinen. Doch damit geht nicht nur die innere Einheit der Theologie ver- 
loren, sondern auch die Fähigkeit, auf große Fragen zu antworten. Das gläubi- 

24 Vgl. ebd., 6; Ders, Jesus Christus. Gottes Wort in der Zeit. Eine systematische Christologie. 
Münster21997, 56. 
25 P. Hünermann, Offenbarung (Anm. 23), 84. In: Jesus Christus (Anm. 24), 58-65 entfaltet Hü- 
nermann diese Sicht. 



Scham und Negation. Zur Theologie des Scheiterns 95 

ge Bewußtsein verliert sich selbst, wenn es nicht immer wieder neu versucht, 
den Heilsplan als Ganzen vor sich zu bringen, und sei es mit Mängeln. Die Fra- 
ge nach dem Sinn des Alten Testaments im Ganzen des Heilsplans darf nicht 
aufgegeben werden. - Der Gedanke des Anwegs stellt dar, auf welche Weise 
das Christentum bleibend von den Erfahrungen Israels lebt. Der Gedanke des 
Anwegs bedeutet nicht, den Weg Israels in ein christliches System einzusper- 
ren. Wie es sein kann, daß Israel den Anweg vollzogen hat, um dann den Mes- 
sias nicht zu erkennen, bleibt ein Geheimnis, das als solches zu respektieren ist 
(vgl Rom 9-11). 

Gott in der Scham 

Die christliche Antwort setzt ein personales Niveau voraus. Es fällt nicht vom 
Himmel. Daß im Neuen Bund eine letzte Antwort gegenwärtig ist, erspart den 
Anweg, das Dunkel des Schamerlebens nicht: im Gegenteil. Die endgültige 
Zusage Gottes ermöglicht absolutes Vertrauen in der Finsternis. Wir sind er- 
mächtigt in die Scham hineingesandt: sie durchzustehen und so einen Innen- 
raum zu gewinnen, in dem die Liebe stark werden kann. Der christliche Perso- 
nalismus fordert die Mühe des Anwegs ein. Zunächst ist er eine frühkindliche 
Aufgabe. Besonders (aber nicht nur) dann, wenn sie im Kindesalter unvoll- 
ständig eingelöst wird, stellt sie sich für den Erwachsenen erneut. 

Es liegt eine Chance darin, das Kreuz weniger von Körperschmerz und von 
Schuld als von der Scham her wahrzunehmen. Am Kreuz verliert einer sein 
Gesicht, weil das Projekt zerbricht, für das er sein Leben eingesetzt hat. Am 
Kreuz ist Jesus nicht nur solidarisch mit den körperlich Leidenden und den 
Verfolgten. Er teilt auch das seelische Leiden der Scham. Er ist Leidensgenos- 
se unserer Gesichtsverluste und unseres Scheiterns. Er läßt sich zum Objekt 
des hochmütigen Blicks anderer machen. Er trägt am selben Unerträglichen 
wie wir. Der Halt in der äußeren Welt ist verloren, und die Scham macht es 
unmöglich, im Inneren, im Selbstgefühl Halt zu finden. Mein Gott, mein Gott, 
warum hast du mich verlassen: Jesus hat das Erleben der Verworfenheit in die 
Worte von Ps. 22 gefaßt, der am Ende doch ins Vertrauen führt. Er entscheidet 
sich dafür, die Finsternis nochmals in ein Vertrauen zum Vater hineinzu- 
stellen. 

Scham ist eine ursprünglichere Weise des Menschen, sich in Beziehung zu 
setzen als Schuld, strukturell und entwicklungspsychologisch. Scham umfaßt 
einen größeren Raum als die Schuld. Schulderleben ist immer mit Scham ver- 
knüpft, aber nicht umgekehrt. Es gibt eine Ebene menschlicher Bezogenheit, 
die tiefer ist als die Schuld. Der Wunsch wahrgenommen, gesehen, erkannt zu 
werden, ist ursprünglicher als die einzelnen Taten, die dabei in den Blick kom- 
men können. Der Moralismus nimmt dieses ursprünglichere Verhältnis nicht 



Thomas Philipp 96 

wahr. Er scheitert deshalb am Anspruch des Religiösen, den Menschen ganz zu 
umfassen. 

Daß gerade im Zerbrechen des Geplanten, im Peinlichen, in unerträglichen 
und schwer zu beherrschenden Schamgefühlen Gott in ursprünglicher Weise 
nahekommt, kann heute deutlich betont werden - auch dann, wenn der Mensch 
das Scheitern selbst mitverschuldet hat. Das Nahekommen Gottes in der 
Scham kann sich durch menschliche Schuld hindurch ereignen. Das bedeutet 
nicht, den Gedanken des Scheiterns absolut zu setzen. Die Frohe Botschaft ver- 
langt durchaus, Lebensentscheidungen durchzuhalten. Euer Ja sei ein Ja! Chri- 
sten sollen sich um ein aufrechtes und geradliniges Leben bemühen. Die Theo- 
logie des Scheiterns ist nicht dazu da, von vornherein zu entmutigen26 oder den 
Vorwand zu liefern, sich treiben zu lassen. Ein Wort soll ein Wort bleiben, ob 
es nun Treue, Gehorsam oder Zölibat verspricht. Aber es gibt eine Abgründig- 
keit des Daseins, die tiefer reicht als unsere Gedanken und Taten. Im bonum ei- 
nes Versprechens kann das malum ausdrücken, lästige Schamgefühle endgül- 
tig loswerden zu wollen. Ein Gut kann vom tieferen Übel der Verdrängung in 
Dienst genommen sein, so daß es mit der Fähigkeit zu innerem Wachstum in 
Konflikt gerät27. Eine Kirche, in der die Tragik des Scheiterns und seine Chan- 
ce nicht verdrängt würden, hätte ein menschlicheres Gesicht. 

26 H. Luther, Leben als Fragment. Der Mythos von der Ganzheit, in: Wege zum Menschen 43 
(1991), 262-273 setzt der Mutlosigkeit nichts entgegen. Wenn alles nur Fragment, ja Ruine ist, 
wenn alle Geschichte vor allem Verlust ist, wenn keinerlei Perspektive aufgezeigt wird, meine 
Ganzheit zu bewahren und immer mehr ich selbst zu werden: wie soll dann die Mutlosigkeit der 
Depression vermieden werden? Der Mensch lebt nicht vom Wort allein. Theologen reden am 
Menschen vorbei, wenn sie die Logik seiner Gefühlswelt (in diesem Fall sein vitales Bedürfnis 
nach Hoffnung) nicht wahrnehmen. 
27 Das ist ungefähr der Grundgedanke von E. Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals. 
Ölten 1989. Seelische Grundlage der Entscheidung für ein kirchliches Amt kann eine .ontologi- 
sche Unsicherheit' sein: Die amtliche Rolle soll dem tief verunsicherten Menschen endlich ein 
Gesicht geben. Wie eine Maske soll sie die unerträglichen Schamgefühle verbergen und aufhe- 
ben. 


