
Maria Magdalena neu entdecken 
Helga Melzer-Keller, Bamberg 

Maria Magdalena gehört zu den wohl bekanntesten Frauengestalten des Neuen 
Testaments. Auf ihren Namen stößt man in den verschiedensten Zusammen- 
hängen1: Zahlreiche Kirchen, Krankenhäuser und Schulen, Dörfer und Städte 
auf der ganzen Welt sind nach ihr benannt. Bergketten in Nord- und Süditalien, 
eine Insel nördlich von Sardinien ebenso wie eine Insel im Südpazifik, ein 
Strom in Kolumbien und ein Fluß in Bolivien tragen ihren Namen. Über den 
Fundort La Madeleine in der Dordogne verdankt sogar eine Entwicklungsstu- 
fe der jüngeren Altsteinzeit, das sogenannte •Magdalenien", ihre Bezeichnung 
jener biblischen Frau. Diese ungewöhnliche Verbreitung des Namens der Ma- 
ria Magdalena zeigt, daß sie ihre Spuren in der christlichen Welt hinterlassen 
hat. Doch wer war Maria Magdalena? 

Stellt man heute diese Frage, wird man oft zur Antwort erhalten: eine von Je- 
sus bekehrte reiche Prostituierte; die Sünderin, die Jesus die Füße salbte; die 
reumütige Büßerin - und ähnliches. Dieses Bild von Maria Magdalena ist weit 
verbreitet, obwohl schon seit einigen Jahren - besonders durch die kritischen 
Arbeiten feministischer Theologinnen - erwiesen und anerkannt ist, daß es 
dem biblischen Befund nicht entspricht2. Es ist daher ein lohnenswertes Unter- 
nehmen, die schillernde Gestalt der Maria Magdalena in den Blick zu nehmen 
und andere Seiten als die landläufig bekannten an ihr zu entdecken. 

Der Prototyp der bußfertigen Sünderin? 

Das noch immer verbreitete Bild von Maria Magdalena ist das Ergebnis einer 
langen und wirkmächtigen Tradition. Tatsächlich ist es schon seit dem frühen 
Mittelalter fest geprägt3. Zunächst typologisches Beispiel und Hoffnungsträge- 
rin für um ihr Seelenheil Besorgte, wurde Maria Magdalena im Zuge der 
großen Bußbewegungen zum individuellen Vorbild und zur Fürsprecherin für 
die sich als durch und durch sündhaft empfindenden mittelalterlichen Men- 

1 Vgl. S. Haskins, Die Jüngerin. Maria Magdalena und die Unterdrückung der Frau in der Kir- 
che (engl. Originalausgabe: Mary Magdalen. Myth and Metaphor. London 1993). Aus dem Eng- 
lischen von X. Osthelder und B. Rullkötter. Bergisch Gladbach 1994, lOf. 
2 Pionierarbeit leistete hier E. Moltmann-Wendel, Ein eigener Mensch werden. Frauen um Je- 
sus (GTBS 531). Gütersloh 1980; 7. Aufl. 1991, 66-95. 
3 Dazu I. Maisch, Maria Magdalena. Zwischen Verachtung und Verehrung. Das Bild einer Frau 
im Spiegel der Jahrhunderte. Freiburg i.Br. 1996, 51-66. 



Helga Melzer-Keller 9g 

sehen. Bekehrte Prostituierte fanden sich im 13. Jahrhundert im sogenannten 
•Magdalenenorden" zusammen. Im Zuge des wachsenden Interesses an Maria 
Magdalena als Einzelperson begannen sich schließlich zahlreiche Legenden 
um ihre Lebensgeschichte zu ranken: um ihre hohe Herkunft, ihren Reichtum 
und ihre sündhafte Vergangenheit - ebenso wie um ihren der Welt entsagenden 
Rückzug in die Wüste. Im Rahmen der kirchlichen Heiligenverehrung wurde 
sie schließlich zur Patronin der Parfümfabrikanten, Salbenmischer, Friseure 
und Hersteller von Modeaccessoires. 

Alle diese Facetten der Maria Magdalena spiegeln sich in unzähligen Wer- 
ken aus der abendländischen Kunstgeschichte wider, die sie uns in den für sie 
typisch gewordenen Rollen zeigen4: Sie begegnet als anziehende Schönheit, in 
kostbaren Gewändern mit einem Salbengefäß in den Händen, niederfallend vor 
Jesus, in unterwürfiger und zugleich lasziver Haltung, mit aufgelöstem Haar, 
unbedeckten Schultern und Brüsten - oftmals in Gesellschaft mit anderen ge- 
rechtfertigten Sündern wie z.B. Petrus und dem sogenannten •Schacher am 
Kreuz". Oder es wird dargestellt, wie sie zurückgezogen in der Einsamkeit 
lebt, versunken in Bibelstudium und Gebet, doch immer noch halbnackt oder 
nur von ihren langen Haaren umhüllt. Ein beliebtes Bildmotiv ist schließlich, 
wie sie in mystisch-ekstatischer Verzückung von Engeln zum Himmel empor- 
gehoben wird - wobei auch hier die Attribute ihres sündhaften Vorlebens, die 
offenen Haare und der entblößte Oberkörper, nicht fehlen. In dieser Linie gilt 
Maria Magdalena bis heute als Inbegriff der verführerischen Frau und zugleich 
als Sinnbild für Umkehr und Buße. 

Im Neuen Testament findet sich von all dem nichts. Dennoch sind die Wur- 
zeln für das verbreitete Magdalenenbild in einigen neutestamentlichen Texten 
zu suchen5. 

Im Lukasevangelium informiert die kurze Textstelle Lk 8,1-3 darüber, daß 
zur Nachfolgegruppe Jesu nicht nur die Zwölf gehörten, sondern auch einige 
Frauen. Die Frauengruppe, die Lukas hier skizziert, scheint der gesellschaftli- 
chen Oberschicht zu entstammen: Von einer der Frauen, Johanna, heißt es, daß 
sie mit einem hohen Verwaltungsbeamten des Königs Herodes verheiratet war, 
und alle Frauen sind offenbar wohlhabend genug, daß sie ihre Mittel in den 
Dienst der Sache Jesu stellen können. Auf dieser Grundlage konnte sich das 
Bild von Maria Magdalena als einer Frau von adliger Herkunft und großem 
Reichtum entfalten. 

4 Siehe z.B. M. Ingenhoff-Danhäuser, Maria Magdalena. Heilige und Sünderin in der italieni- 
schen Renaissance. Studien zur Ikonographie der Heiligen von Leornado bis Tizian. Tübingen 
1984; H. Haag u.a., Grosse Frauen der Bibel in Bild und Text. Freiburg i.Br. 1993; 3. Aufl. 1994, 
276-287; zahlreiche Abbildungen bei S. Haskins, Die Jüngerin (Anm. 1) und I. Maisch, Maria 
Magdalena (Anm. 3). 
5 Zum Folgenden ausführlich S. Haskins, Die Jüngerin (Anm. 1), 15^2. 



Maria Magdalena neu entdecken 99 

Derselben Textstelle ist außerdem zu entnehmen, daß die Frauen in der 
Nachfolge Jesu •von bösen Geistern und Krankheiten geheilt worden waren" 
und daß speziell aus Maria Magdalena •sieben Dämonen ausgefahren" seien. 
Diese Angabe ist schwer zu deuten; da aber Krankheit in der Antike oft auf dä- 
monische Verursacher zurückgeführt wurde, ist sie wohl am ehesten ganz all- 
gemein als Umschreibung einer schweren Erkrankung zu verstehen. Während 
nun heute an dieser Stelle oft über eine mögliche Geisteskrankheit oder über 
ein schweres psychisches bzw. psychosomatisches Leiden der Maria Magdale- 
na spekuliert wird6, wurden ihre sieben Dämonen in der kirchlichen Tradition 
gern im Sinne einer großen Sündhaftigkeit auf die sieben Todsünden hin ge- 
deutet. Dazu trug der Umstand bei, daß die Textstelle im Duktus des Lukas- 
evangeliums auf die Vergebungsgeschichte Lk 7,36-50 folgt, in der von einer 
stadtbekannten Sünderin die Rede ist, die meistens für eine Prostituierte gehal- 
ten wird (auch wenn dies so nicht im Text steht). Diese sucht Jesus während ei- 
nes Gastmahls im Haus des Pharisäers Simon mit einer Alabasterflasche voll 
Salböl auf, tritt weinend an ihn heran, benetzt seine Füße mit ihren Tränen, 
trocknet sie mit ihren Haaren ab, küßt sie und salbt sie mit dem Salböl. In der 
kirchlichen Tradition wurde Maria Magdalena mit dieser Sünderin in eins und 
ihre Besessenheit durch die •sieben Dämonen" mit der sexuellen Sündhaftig- 
keit der vermeintlichen Dirne gleichgesetzt. 

Diese Identifizierung wurde nicht zuletzt durch die Verquickung der beiden 
lukanischen Texte mit der Erzählung Joh 12,1-3 gefördert, in der ebenfalls ei- 
ne Frau mit Namen Maria eine Rolle spielt. Es ist hier von einer Einkehr Jesu 
bei den Geschwistern Lazarus, Marta und Maria von Betanien die Rede, in de- 
ren Verlauf Maria Jesus mit kostbarer Narde die Füße salbt und mit ihren Haa- 
ren abtrocknet. Obwohl die beiden Salbungsgeschichten aus dem Lukas- und 
Johannesevangelium nicht identisch sind und es sich in letzterer um eine voll- 
kommen andere Frau handelt, wurde Maria Magdalena aufgrund der Namens- 
gleichheit mit Maria von Betanien in eins gesetzt und so aufgrund des Motivs 
der Fußsalbung ihrer Gleichschaltung mit der salbenden Sünderin aus dem Lu- 
kasevangelium der Boden bereitet. 

Die Identifikation der Maria Magdalena und der Maria von Betanien hatte 
noch eine weitere Folge für das allgemein verbreitete Magdalenenbild. Von 
den beiden Schwestern Maria und Marta wird nämlich an wieder anderer Stel- 
le - in Lk 10,38^12 - erzählt, daß Jesus sie in ihrem Haus besucht habe. In die- 
sem Zusammenhang ist davon die Rede, daß Marta voll und ganz mit der Be- 
wirtung des hohen Gastes beschäftigt ist, Maria sich jedoch zu den Füßen Jesu 

6 So beispielsweise M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament, in: Weil Gott nicht nur zu 
Mose sprach... Frauen nehmen Stellung. Hrsg. M. Langer. Innsbruck 1996, 35-62,41f; I. Ma- 
isch, Maria Magdalena (Anm. 3), 13. 



Helga Melzer-Keller 100 

niedersetzt und seinem Wort zuhört. Da Marta sich überlastet fühlt, kommt es 
zum Konflikt, doch Jesus verteidigt die hörende Maria. Aufgrund dieser Ge- 
schichte wurde Marta stets als die aktive der beiden Schwestern angesehen, 
Maria dagegen als die kontemplative, und beide wurden zu regelrechten Typen 
stilisiert7. Im Zuge der Identifikation der Maria Magdalena mit Maria von Be- 
tanien erhielt daher auch Maria Magdalena einen kontemplativen Zug: als 
Büßerin habe sie sich selbstverständlich in die Einsamkeit zurückgezogen und 
ein beschauliches Leben geführt. 

Diese Zusammenführung der drei Frauen - der Maria Magdalena, der sal- 
benden Sünderin und der Maria von Betanien - läßt sich bis ins vierte Jahr- 
hundert zurückverfolgen8. Ansätze dazu finden sich etwa bei Ambrosius von 
Mailand und bei Augustinus. Einen nachweislichen Abschluß fand dieser Pro- 
zeß in einer Predigt Gregors des Großen, die dieser wahrscheinlich im Jahre 
591 in der Basilika San Clemente in Rom am Freitag nach dem Fest der Kreu- 
zerhöhung (14. September) hielt1'. 

Schließlich trug zur Verfestigung und Ausmalung des bekannten Magdale- 
nenbildes noch eine letzte Identifizierung bei - diesmal nicht mit einer bibli- 
schen Frauengestalt, sondern mit der historischen Gestalt der Maria aus Ägyp- 
ten, der sogenannten Maria Aigyptiaca10. Wie schon bei der Gleichsetzung der 
Maria Magdalena mit Maria von Betanien dürfte hier wieder eine vorliegende 
Namensgleichheit eine Rolle gespielt haben. Jene Maria lebte im 5. Jahrhun- 
dert, sie arbeitete in Alexandrien als Prostituierte, zog sich jedoch nach ihrer 
Bekehrung für den Rest ihres Lebens als Büßerin und Eremitin in die Syrische 
Wüste östlich des Jordan zurück - angeblich nackt und nur mit ihren Haaren 
bedeckt; es heißt von ihr, daß sie von Engeln ernährt worden sei. Offenbar lie- 
gen in der Gestalt dieser Maria Aigyptiaca die Wurzeln für einige eigenwillige 
Züge des Magdalenenbildes, die auch in Kunstwerken ihren augenfälligen 
Niederschlag gefunden haben: ihr Leben als Büßerin in der Wüste, nackt und 
nur mit ihren langen Haaren bekleidet, in ekstatischer Verzückung von Engeln 
emporgehoben. 

Durch all diese vielschichtigen Verknüpfungen und Identifikationen wurde 
das bis heute so wirkmächtige Bild der Maria Magdalena nach und nach her- 
ausgebildet: Maria Magdalena - die einstige Prostituierte, die sich bekehrte 
und als mustergültige reumütige Büßerin fortan ein beschauliches Leben in der 
Einsamkeit führte. So wichtig die heilig gewordene Sünderin Maria in vergan- 
genen Jahrhunderten als Beispiel und Hoffnungsträgerin für die unter einem 

7 Letztlich sah man durch die beiden Schwestern zwei grundlegende christliche Lebensformen 
symbolisiert: durch Marta die vita activa und durch Maria die vita contemplativa. 
8 Siehe S. Haskins, Die Jüngerin (Anm. 1), 103-106. 
9 Horn. XXXIII. PL LXXVI, Sp. 1239. 
10 Vgl. S. Haskins, Die Jüngerin (Anm. 1), 121f. 



Maria Magdalena neu entdecken 101 

steten Sündenbewußtsein lebenden Menschen gewesen sein mag, so wenig 
können heute viele mit dem traditionellen Magdalenenbild anfangen. Insbe- 
sondere Frauen tun sich angesichts der von einer latenten Frauen- und Sexual- 
feindlichkeit durchzogenen Christentumsgeschichte schwer mit dieser Eng- 
führung der Maria Magdalena. Daher ist die Entwirrung des gewachsenen Ein- 
heitsbilds notwendig, um frei zu werden für eine neue Lektüre der biblischen 
Zeugnisse, bei der man mit einem Mal auf eine überaus bedeutende Persön- 
lichkeit stößt. 

Maria Magdalena im Spiegel der Evangelien 

Maria Magdalena wird in den Evangelien - sieht man einmal von der Mutter Je- 
su ab, die insbesondere in der sogenannten Kindheitsgeschichte des Lukas eine 
unvergleichlich große Rolle spielt - so oft genannt wie keine andere Frau. Immer 
wieder wird sie als eine der Nachfolgerinnen Jesu von Nazaret und als eine der 
Zeuginnen seiner Kreuzigung und Auferstehung erwähnt. Bei aufmerksamer 
Lektüre lassen sich dabei eine Reihe von Beobachtungen machen, die uns hel- 
fen, ihrer Person durch die Jahrhunderte hindurch etwas näher zu kommen. 

Eine in der Urchristenheit geachtete Persönlichkeit 

In den Zusammenhängen von Nachfolge, Kreuzigung, Begräbnis und Aufer- 
stehung stößt man in den drei ersten Evangelien auf Namenslisten, in denen je- 
weils mehrere Frauen aufgezählt werden (s. Mk 15,40.47; 16,1; Mt 27,56.61; 
28,1; Lk 8,1-3; 24,10). 

Diese Listen weisen nicht unerhebliche Abweichungen auf; näherhin gibt es 
Unterschiede in der Zahl und in der Identität der genannten Frauen. Immerhin 
aber stimmen alle Namenslisten trotz der offensichtlichen Differenzen in ei- 
nem Punkt überein: Maria Magdalena wird als einzige Frau immer genannt. Of- 
fenbar war sie wie keine andere der Nachfolgerinnen Jesu in der Urchristenheit 
bekannt, so daß ihr Name keinesfalls beliebig übergangen oder durch andere 
ausgetauscht werden konnte. Zudem steht Maria Magdalena in den Namensli- 
sten immer an erster Stelle. Da aber Reihenfolge, Rangfolge markiert, also et- 
was über die Bedeutung der Genannten aussagt, können wir folgern, daß Ma- 
ria Magdalena unter der Anhängerschaft Jesu eine hervorragende Persönlich- 
keit von erstem Rang und als solche in der Urchristenheit, in der diese Listen 
geformt und weitergegeben wurden, geachtet gewesen sein muß". 

1' Ähnlich wird die besondere Stellung des Petrus unter den männlichen Jüngern auf eben diese 
Art und Weise zum Ausdruck gebracht: Wann immer Namenslisten von Jüngern auftauchen, 
steht Petrus als erster Jünger selbstverständlich auch an erster Stelle. 



Helga Melzer-Keller 102 

Allein der Evangelist Johannes hier eigene Wege. Zwar erwähnt auch er Ma- 
ria Magdalena unter den Zeuginnen der Hinrichtung Jesu, er wählt dabei aber 
eine andere Reihung: Ihmzufolge standen beim Kreuz Jesu •seine Mutter und 
die Schwester seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas, und Maria Magdale- 
na" (Joh 19,25). Dieser •Platzverweis" der Maria Magdalena läßt sich jedoch 
leicht erklären: Johannes orientiert sich in seiner Aufzählung am Verwandt- 
schaftsgrad der genannten Frauen, und da kommt Maria Magdalena nach der 
Mutter und der Tante Jesu notgedrungen die letzte Position zu. Daß er Maria 
Magdalena überhaupt im Kreis der Verwandten Jesu nennt, ist beachtlich und 
darf als Auszeichnung verstanden werden 

Es bleibt somit festzuhalten: Maria Magdalena ist die einzige Frau, die sich 
überall, in allen Frauenlisten, in allen vier Evangelien findet! Sie und ihre Be- 
deutung zu Lebzeiten Jesu und im Kontext seines Sterbens und seiner Aufer- 
stehung waren ohne Zweifel so allgemein bekannt und anerkannt, daß niemand 
in der Urchristenheit an ihrer Person vorbeigehen konnte. 

Eine selbstbestimmte Jesusanhängerin 

Übereinstimmend wird die uns interessierende Frau in den Evangelien mit dem 
Namen •Maria Magdalena" (Mapioc r\ MaySa^nvfl) geführt12. •Maria" war 
zur Zeit Jesu ein Allerweltsname; er war nicht zuletzt deshalb modern, weil ei- 
ne prominente Frau, die erste Frau des Königs Herodes, so geheißen hatte. Es 
wurde ihm jedoch noch ein Namenszusatz beigegeben: •Magdalena", was so- 
viel heißt wie: •aus Magdala". Demnach stammte Maria Magdalena aus einem 
Ort am Westufer des Sees Gennesaret, dessen Bewohner vom Fischfang und 
von der Fischverarbeitung lebten13. 

Diese Angabe läßt aufmerken. Wenn nämlich ein Mensch über seinen Her- 
kunftsort näher bezeichnet wird, dann macht das nur außerhalb des genannten 
Ortes einen Sinn. Und so kann auch der Namenszusatz •aus Magdala", mit 
dem Maria näher charakterisiert und identifiziert wird, ihr nur außerhalb ihres 
Heimatortes, in der Fremde beigelegt worden sein, um sie auf diese Weise 
näher zu kennzeichnen. Der Namenszusatz setzt also indirekt voraus, daß Ma- 
ria ihre Heimatstadt Magdala verlassen hat und nicht mehr dort lebt14. 

12 Etwas anders, aber den Namensbestandteilen nach identisch: Lk 8,2 (Maria, die sogenannte 
Magdalenerin), Lk 24,10 (die Magdalenerin Maria). 
13 Nach heutigem Kenntnistand bezeichnet der aramäische Ortsname •Magdala" die unter dem 
griechischen Namen •Tarichäa" bekannte Stadt. Zur archäologischen Wiederentdeckung und Er- 
schließung von Tarichäa siehe S. M. Ruf, Maria aus Magdala. Eine Studie der neutestamentli- 
chen Zeugnisse und archäologischen Befunde (BN Beihefte 9). Manuskript. München 1995. 
14 Vgl. den Hinweis von M. Fander, Die Stellung der Frau im Markusevangelium unter beson- 
derer Berücksichtigung kultur- und religionsgeschichtlicher Hintergründe (MThA 8). 3. Aufl. 
Altenberge 1992, 320, der in allen jüngeren Veröffentlichungen zu Maria Magdalena begegnet. 



Maria Magdalena neu entdecken 103 

In diesem Zusammenhang ist zu bedenken, daß eine Frau normalerweise 
über ihre Zugehörigkeit zu einem nahen männlichen Angehörigen identifiziert 
wurde: als •Tochter von...", •Frau von..." oder •Mutter von...". Daß dies bei 
Maria Magdalena nicht der Fall ist, ist ungewöhnlich. Daher wurde bis heute 
viel über ihre Familienverhältnisse spekuliert. Doch ob sie ledig, verheiratet, 
geschieden oder verwitwet war, ob sie Kinder hatte oder nicht - all das wissen 
wir nicht. Aus dem Fehlen jeglicher Bezugnahme auf eine familiäre Bindung - 
sei es Ehemann, Sohn oder Vater - läßt sich lediglich schließen, daß sie ihren 
Heimatort allein und nicht im Gefolge irgendeines männlichen Anverwandten 
verließ, um sich Jesus auf seiner unsteten Wanderschaft durch Galiläa anzu- 
schließen. Dabei machte sie sich ganz allein, und nicht als •Ehefrau, Mutter, 
Tochter von...", in der Gruppe der mit Jesus Ziehenden als •Maria aus Magda- 
la" einen Namen15. Wie alle, die Jesus nachfolgten, ließ sie sich dabei - davon 
können wir ausgehen - auf die Lebensbedingungen von absoluter Armut und 
Entbehrung, Heimat- und Obdachlosigkeit ein. 

Tatsächlich erzählen die drei ersten Evangelien davon, daß Maria Magdale- 
na Jesus zusammen mit anderen Frauen nachgefolgt sei. Dabei wissen insbe- 
sondere die Evangelisten Lukas und Markus einige Einzelheiten vorzubringen. 

Eine herausragende Nachfolgerin 

Die in dieser Hinsicht ausführlichste Textstelle ist Lk 8,1-3. Ihr ist zu entneh- 
men, daß Maria Magdalena und andere Frauen sich Jesus offenbar aus Dank- 
barkeit für erfolgte Heilungen angeschlossen und ihre Aufgabe darin gefunden 
haben, Jesus und die Zwölf materiell zu unterstützen. Man sollte jedoch vor- 
sichtig sein, in diesen Informationen sonst verschüttete historische Nachrich- 
ten zu erblicken16. 

Lukas ist in der Gestaltung dieses Textstücks von den Versen Mk 15,40-41 
abhängig, in denen Markus im Zusammenhang mit der Kreuzigung von eini- 
gen Frauen in der Nachfolge Jesu zu berichten wußte. Offenbar kam Lukas die- 
se Nachricht im Aufriß des Lebens Jesu zu spät und zu unvermittelt; denn auf 
der Grundlage der Worte des Markus zeigt er selbst sich darum bemüht, schon 
früher, sozusagen zum passenden Zeitpunkt, eine anschauliche Beschreibung 
der Frauen in der Nachfolge zu liefern. So schuf er unter Verwendung der be- 
reits von Markus vorgegebenen Informationen und unter Hinzufügung weite- 
rer Details das besagte kleine Textstück. Seine redaktionellen Interessen, die in 
der näheren Charakterisierung - allen voran der Maria Magdalena - zum Aus- 
druck kommen, liegen dabei auf der Hand. 

15 Beachte dazu auch I. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 15-17. 
16 Siehe ausführlich H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen. Eine Verhältnisbestimmung nach 
den synoptischen Überlieferungen (HBS 14). Freiburg i. Br. 1997, 194-197. 



Helga Melzer-Keller \ 04 

Allein bei Lukas zu lesen ist der Umstand, daß alle Frauen auf eine unheil- 
volle Vergangenheit zurückblicken und von Jesus eine besondere Hilfe erfah- 
ren haben. Die Begegnung mit Jesus stellte für sie demnach einen Wendepunkt 
in ihrem Leben dar: Sie wurde für sie jeweils zur Initialzündung für ihren An- 
schluß an die Jesusgruppe, und durch ihre Nachfolge verleihen sie nun ihrer 
Dankbarkeit Ausdruck. In diesem Punkt unterscheiden sich die Frauen nach 
Lukas von den Männern; denn die Zwölf waren von Jesus berufen worden (Lk 
6,12-16) und fanden so ihren Weg in die Nachfolge. Es wirkt allerdings recht 
seltsam, daß alle Frauen in der Nachfolge Jesu ehemals Kranke und Besessene 
sein sollen, daß keine gesunde Frau sich Jesus einfach aus Überzeugung ange- 
schlossen hat - eben weil die Verkündigung dieses Mannes so anziehend war. 
Wahrscheinlich ist daher, daß Lukas bei seiner sehr einseitigen Darstellung der 
Frauen schlicht und ergreifend dem Umstand Rechnung trägt, daß ihm Erzäh- 
lungen von Berufungen nur von Männern, nicht aber auch von Frauen überlie- 
fert sind; wenn er seinen Lesern und Leserinnen aber die so unvermittelt er- 
wähnte Anwesenheit von Frauen in der Nachfolge nicht - wie bei den Zwölf - 
mit bereits erfolgten Berufungen erklären kann, dann eben mit einem anderen 
Anlaß, der einleuchten kann: Krankheit, Heilung, Dankbarkeit. Wenn Lukas in 
diesem Zusammenhang von Maria Magdalena erzählt, daß Jesus sogar sieben 
Dämonen aus ihr ausgetrieben habe, heißt das, daß Jesus dieser Frau etwas 
ganz besonderes getan hat und daß sie deshalb in einer ganz besonderen Nähe 
zu ihm steht. Auch wenn wir also die Aussagen über eine unheilvolle Vergan- 
genheit der Frauen in der Nachfolge und insbesondere der Maria Magdalena 
nicht als historische Informationen werten können und stattdessen Lukas für 
eine implizite Abwertung der Frauen verantwortlich machen müssen, können 
wir immerhin festhalten, daß dieser die besondere Bedeutung der Maria Mag- 
dalena als einer alle anderen Frauen überragenden Nachfolgerin Jesu nicht un- 
terschlagen konnte. 
Nur bei Lukas finden wir weiter einige Angaben über das soziale Profil der 
Frauen in der Nachfolgegruppe. Erwähnt wird eine Frau namens Johanna, 
die mit einem hohen Verwaltungsbeamten des Königs Herodes verheiratet 
ist, und es ist davon die Rede, daß die Frauen Jesus und den übrigen Jüngern 
•aus ihrem Besitz" gedient haben. Die Einführung der Johanna entspricht 
ganz der Vorliebe des Lukas, den Radius der Jesusbewegung auf die höhe- 
ren Gesellschaftsschichten hin auszudehnen17. Die Angabe über das Dienen 
der Frauen hat er dagegen ohne Frage aus seiner Markusvorlage geschöpft, 
wobei er sie mit einer Ergänzung versah. Da er mit dem dabei verwendeten 
griechischen Ausdruck (xä vnägxovTa) in seinem Evangelium niemals 
eine bloß armselige Habe, sondern in der Mehrzahl der Fälle ein regelrech- 

17 Ausführlich H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 199-202. 



Maria Magdalena neu entdecken 105 

tes Vermögen bezeichnet (vgl. Lk 11,21; 12,42; 16,1; 19,1), schien ihm 
daran gelegen gewesen zu sein, die Frauen als wohlhabend zu kennzeichnen. 
So kreierte Lukas eine Gruppe von Frauen, die offenbar der gesellschaftli- 
chen Oberschicht entstammen, vermögend sind und ihr Geld in den Dienst 
der Sache Jesu stellen. Diese Darstellung paßt ganz und gar nicht in das Mi- 
lieu, in dem die Jesusbewegung heute allgemein verortet wird - wohl aber 
entspricht sie den gesellschaftlichen Realitäten, wie sie für den Evangelisten 
selbst vorausgesetzt werden können: Dieser ist in der römisch-hellenisti- 
schen Gesellschaft der zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts beheimatet, 
und hier waren gesellschaftlich hochstehende, reiche Frauen bevorzugte 
Adressatinnen der christlichen Missionsbemühungen; über sie fand man 
nämlich nicht nur Eingang in die Häuser, von ihnen konnte auch eine finan- 
zielle Unterstützung der Gemeinde erwartet werden. Diese ihm vertrauten 
Verhältnisse projizierte Lukas offenbar zurück in die Jesuszeit, geleitet von 
der Vorstellung, daß selbstverständlich schon Jesus reiche und angesehene 
Frauen für seine Sache gewonnen haben müsse. Auf diese Weise konnte er 
nachahmenswerte Vorbilder für die wohlhabenden Christinnen seiner Ge- 
meinde etablieren: Sie sollen es den freigebigen Nachfolgerinnen Jesu 
gleichtun und die Gemeinde großzügig fördern. Die Aussagen des Lukas 
über Herkunft, Vermögensstand und Spendebereitschaft der Frauen dürfen 
somit nicht historisch gewertet werden. Es zeigt sich, daß Lukas Maria Mag- 
dalena als Galionsfigur einer Frauengruppe verwendet, die er einer be- 
stimmten Zielgruppe von Frauen in der Absicht vor Augen stellt, ihnen auf- 
zuzeigen, wie sie zu ihrer Zeit und ihren Verhältnissen entsprechend Nach- 
folge aktualisieren können. 

Eine treue und mutige Jüngerin 

Der Evangelist Markus nennt in Mk 15,4CM1 einige Frauen - allen voran Ma- 
ria Magdalena -, die der Kreuzigung Jesu von ferne zusehen und Jesus in die- 
ser Stunde allein die Treue halten. Sie treten hier offenbar an die Stelle der 
männlichen Jünger, die Jesus nach Mk 14,50 bei der Gefangennahme im Gar- 
ten Getsemani verlassen hatten18. Für die Leser und Leserinnen des Markuse- 
vangeliums tauchen die Frauen vollkommen unvermittelt auf: Im ganzen Evan- 
gelium war niemals von ihnen die Rede gewesen - war niemals davon die Re- 
de gewesen, daß Jesus überhaupt Frauen in seiner unmittelbaren Nachfolge 
hatte. Daher muß Markus der überraschten Leserschaft an dieser Stelle die 
Herkunft der Anhängerinnen Jesu enthüllen, und so erwähnt er kurz, quasi im 

18 Laut Mk 14,50 haben •alle" Anwesenden Jesus verlassen; offensichtlich verstand Markus dar- 
unter nur die männlichen Jünger. 



Helga Melzer-Keller \ 06 

Rückblick, daß die Frauen Jesus auch schon zu seinen Lebzeiten in Galiläa 
nachgefolgt waren, ihm gedient hatten und schließlich zusammen mit ihm nach 
Jerusalem heraufgezogen sind. Diese drei Aussagen sind im Kontext des Mar- 
kusevangeliums von grundsätzlicher Bedeutung. 

Zunächst ist das •Nachfolgen" (&KO?iO'u6fea)) ein für Markus überaus wich- 
tiger Begriff zur Umschreibung des Jünger-Seins: Wer Jesus nachfolgt, der ist 
Jesu Jünger bzw. Jesu Jüngerin. Auch das •Dienen" (StotKOvfeco) hat bei Mar- 
kus eine besondere Bedeutung: An sich bezeichnet das griechische Wort die 
Versorgungsarbeiten, die den in der Hierarchie des patriarchal strukturierten 
antiken Haushalts •unten" stehenden Haushaltsmitgliedern (Frauen oder Skla- 
ven und Sklavinnen) gegenüber den über ihnen stehenden Haushaltsmitglie- 
dern (freigeborenen Männern) zukamen19; Markus hebt in seinem Evangelium 
jedoch in besonderer Weise hervor, daß Jesus die gültigen gesellschaftlichen 
Hierarchien für seine Anhänger und Anhängerinnen gerade für ungültig er- 
klärte und statt dessen von ihnen verlangte, sich freiwillig an das unterste Ende 
der üblichen Rangordnung zu stellen und zu dienen (Mk 9,33-35; 10,35-45). 
Während die männlichen Jünger sich mit dieser Anforderung Jesu sichtlich 
schwer tun, wird im Markusevangelium allein von den Frauen gesagt, daß sie 
dienen (Mk 1,31; 15,41). Die Zusammenstellung dieser beiden für das marki- 
nische Verständnis von Jüngerschaft zentraler Begriffe - •nachfolgen" und 
•dienen" - in Bezug auf die Frauen ist sehr bedeutend: Man kann regelrecht sa- 
gen, daß Markus hier zwei ihm eigene termini technici für die Jüngerschaft auf 
Maria Magdalena und die anderen Frauen anwendet, um sie so als vollqualifi- 
zierte Jüngerinnen auszuweisen20. 

Auch die Tatsache, daß die Frauen zusammen mit Jesus nach Jerusalem hin- 
aufgezogen sind (a\)vaKoXot)9feco), ist im Kontext des Markusevangeliums 
von Bedeutung. Der Weg Jesu nach Jerusalem ist nach Markus nämlich gleich- 
bedeutend mit seinem Weg in das Leiden und in den Tod. Und so wie Jesus die- 
sen Weg freiwillig geht, erwartet er von denjenigen, die ihm nachfolgen wol- 
len, die ganz konkrete Bereitschaft zur Leidensnachfolge (vgl. Mk 8,34-35). 
Das konnte in der von Markus vorgestellten Situation durchaus konkrete For- 
men annehmen: Wurde nämlich einem politischen Rebell, als ein solcher Jesus 
wohl in der Tat hingerichtet wurde, der Prozeß gemacht, mußten dessen An- 
hänger mit dem gleichen Schicksal rechnen21. Die männlichen Jünger tun sich 

19 Siehe L. Schottroff, Dienerinnen der Heiligen. Der Diakonat der Frauen im Neuen Testament, 
in: Diakonie - biblische Grundlagen und Orientierungen. Ein Arbeitsbuch zur theologischen 
Verständigung über den diakonischen Auftrag. Hrsg. G. K. Schäfer/Th. Storm. Heidelberg 1990, 
222-242, 226-233. 
20 Siehe H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 47f.53. 
21 Dazu L. Schottroff, Maria Magdalena und die anderen Frauen am Grabe Jesu, in: EvTh 42 
(1982) 3-25, 5f. 



Maria Magdalena neu entdecken 107 

wiederum schwer mit dem Anspruch Jesu: Petrus versucht, Jesus von seinem 
Weg in das Leiden abzuhalten und wird deshalb von diesem zurechtgewiesen 
(Mk 8,33); die Jünger sind auf dem Weg nach Jerusalem voller Angst (Mk 
10,32); und bei der Gefangennahme Jesu im Garten Getsemani fliehen schließ- 
lich alle (Mk 14,50). Anders die Frauen: Sie sind mit Jesus bis nach Jerusalem 
hinaufgezogen und harren nun sogar noch bei der Kreuzigung aus, obwohl 
auch sie diese öffentliche Trauer- und Solidaritätsbezeugung das Leben kosten 
kann; damit stellen sie ihre Bereitschaft zur Leidensnachfolge bis zur letzten 
Konsequenz unter Beweis22. 

Ob die Nachricht, daß Maria Magdalena zusammen mit anderen Frauen der 
Kreuzigung beiwohnte, einen historischen Kern hat, ist nicht sicher zu sagen. 
Angesichts der Realitäten römischer Besatzungspolitik und Kreuzigungspra- 
xis - die Wachen ließen in der Regel niemanden an die Hingerichteten heran, 
und sich zu erkennen gebende Sympathisant(inn)en brachten sich unverzüglich 
selbst in Todesgefahr - ist eine unmittelbare Anwesenheit von Jesusanhän- 
ger(inne)n an sich schwer vorstellbar. Daß Maria Magdalena und andere Frau- 
en sich dennoch irgendwie beim Hinrichtungsort •herumdrückten", bleibt 
nichtsdestoweniger denkbar. Immerhin belegt die feste Verbindung des Na- 
mens der Maria Magdalena mit den Überlieferungen von Kreuzigung und Auf- 
erstehung Jesu, daß ihr Weg mit Jesus sie am Ende bis nach Jerusalem führte. 

Eine Zeugin und Verkünderin der Auferstehung 

Nach der Überlieferung der drei ersten Evangelien (Mk 16,1-8; Mt 28,1-10; 
Lk 24,1-11) ging Maria Magdalena zusammen mit anderen Frauen am Morgen 
des dritten Tages zur Begräbnisstätte Jesu. Ihre Treue zu und ihre Solidarität 
mit dem als Verbrecher Hingerichteten reichen bis über den Tod hinaus. 
Während der übrige Jüngerkreis noch in Furcht gefangen ist, wagen sie sich als 
erste wieder in die Öffentlichkeit. Und so sind sie auch die ersten, die von ei- 
nem Engel die Auferstehungsbotschaft (und bei Markus und Matthäus einen 
Verkündigungsauftrag) erhalten. 

Besonders eindrucksvoll ist der Grabbesuch am Ostermorgen im Johannese- 
vangelium ausgemalt (Joh 20,1-3.11-18). Hier wird von einem Kommen al- 
lein der Maria Magdalena berichtet. Sie findet die Gruft leer vor und glaubt, je- 
mand habe den Leichnam Jesu gestohlen. Ratlos holt sie Petrus und den Lieb- 
lingsjünger, die das leere Grab zwar begutachten, doch unverrichteter Dinge 
wieder gehen, während sie selbst weinend zurückbleibt. Da begegnet ihr der 
Auferstandene; sie erkennt ihn, als er sie bei ihrem Namen ruft. Die Szene er- 
innert mit ihrer Motivik vom Suchen und Finden an das Hohelied: Vor diesem 

Siehe H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 48.53. 



Helga Melzer-Keller 108 

Hintergrund wird Maria Magdalenas Wiedererkennen des Auferstandenen als 
Erkenntnis der Liebe qualifiziert23. Nach der Darstellung des Johannes ist Ma- 
ria Magdalena somit die erste Auferstehungszeugin; Petrus und den übrigen 
Jüngern wird der Auferstandene erst am Abend desselben Tages erscheinen. 
Schließlich erhält Maria Magdalena den Auftrag, den übrigen Jüngern von 
ihrem Gespräch mit dem Auferstandenen zu berichten. In der Folge wird sie 
zur ersten Verkünderin der Osterbotschaft, weshalb sie in der Kirchenväterexe- 
gese mit dem Ehrentitel •apostola apostolorum" - •Apostolin der Apostel" ge- 
würdigt wurde24. 

Auffällig ist, daß sich bei allen Evangelisten Tendenzen finden, die Rolle der 
Frauen zugunsten der männlichen Jünger und insbesondere des Petrus herun- 
terzuspielen25. Explizit wird Petrus in Mk 16,7 im Verkündigungsauftrag im 
Ausblick aufkommende Auferstehungserscheinungen genannt, bevor die Frau- 
en entsetzt vom leeren Grab fliehen. Nach Mt 28,10 bekräftigt der Auferstande- 
ne, daß die in Galiläa zu erwartenden Erscheinungen nur •seinen Brüdern" gel- 
ten werden. Lukas schließlich läßt gar keinen Verkündigungsauftrag an die 
Frauen ergehen; er versteht es geschickt, die Kunde der Frauen als leeres Wei- 
bergeschwätz zu disqualifizieren und trotz Ermangelung einer Erzählung von 
einer Ersterscheinung vor Petrus in Lk 24,34 den Eindruck zu erwecken, daß 
Petrus dieselbe zuteil wurde und erst sein Zeugnis die übrigen Jünger zum 
Glauben führen konnte. Bei Johannes schließlich ist die kurze Episode vom 
Wettlauf des Petrus und des Lieblingsjüngers zum leeren Grab, in der Petrus 
beim Betreten des Grabes den Vortritt erhält (Joh 20,3-10), in die intensive Er- 
zählung von der Begegnung zwischen Maria Magdalena und dem Auferstande- 
nen (Joh 20,1.11-18) sekundär eingefügt worden. Letztlich kommt in der Über- 
lieferung aller Evangelisten - mehr oder weniger ausdrücklich - die Absicht 
zum Vorschein, männlich-apostolische Autorität an das •Sehen" des Auferstan- 
denen zu knüpfen, wobei insbesondere die Vorrangstellung des Petrus gesichert 
wird26. Demselben Zweck diente offensichtlich auch die Liste männlicher Auf- 

23 Vgl. M. Ebner, Wer liebt mehr? Die liebende Jüngerin und der geliebte Jünger nach Joh 
20,1-18, in: BZ42 (1998) 39-55, 42^5. Möglicherweise steht im Hintergrund auch Jesu Rede 
vom guten Hirten: die Schafe erkennen ihren Hirten an der Stimme, und wenn sie ihn erkennen, 
dann folgen sie ihm (Joh 10,3^1). Auch Maria erkennt ihren Herrn an der Stimme, am Ruf ihres 
Namens. 
24 Die verbreitete und oft zitierte Rückführung dieser Betitelung der Maria Magdalena auf Au- 
gustinus hat M. Ebner, Wer liebt mehr? (Anm. 23), 39 Anm. 1 überprüft und nicht verifizieren 
können; ihm zufolge läßt sich der Topos erstmals bei Hippolyt von Rom nachweisen. 
25 Dazu auch I. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 21-25. 
26 Zur Bindung allein der männlich-apostolischen Autorität an Erfahrungen mit dem Auferstan- 
denen siehe H. Schüngel-Straumann, Maria von Magdala - Apostolin und erste Verkünderin der 
Osterbotschaft, in: Maria Magdalena - Zu einem Bild der Frau in der christlichen Verkündi- 
gung. Hrsg. D. Bader. München 1990, 9-32, 21-24. 



Maria Magdalena neu entdecken 109 

erstehungszeugen mit Petrus an der Spitze, die Paulus in 1 Kor 15,3-8 anführt 
und an deren Ende er sich aus eben diesem Grunde selbst setzte. 

Das Fehlen jeglicher Frauennamen in 1 Kor 15,3-8 wird häufig so erklärt, 
daß die von Paulus zitierte Liste älter sei und die tatsächlichen historischen 
Fakten wiedergebe27. Die Zweckbestimmung dieser Liste sowie der offensicht- 
liche Widerspruch zu der mit Frauennamen verbundenen narrativen Evangeli- 
enüberlieferung läßt jedoch ein Ausspielen beider Traditionsstränge gegenein- 
ander nicht zu28. Die Tatsache, daß Markus als der älteste Evangelist in Mk 
16,1-8 bereits eine vor ihm liegende Tradition aufgegriffen hat, die bereits so 
fest mit einer Reihe von Frauennamen verbunden war, daß die Überlieferung 
vom leeren Grab in den Evangelien nicht auf die Frauen verzichten kann, 
spricht vielmehr dafür, daß der Erwähnung der Frauen in diesem Zusammen- 
hang eine historische Erinnerung zugrunde liegt. Offenbar gab es österliche 
Auferstehungserscheinungen vor Frauen, und offenbar spielten Frauen bei der 
Verkündigung der Auferstehung und bei der neuen Sammlung der Jüngerge- 
meinde eine wichtige Rolle29. Daß Maria Magdalena dabei der Status der er- 
sten Auferstehungszeugin und der ersten Verkünderin der Osterbotschaft zuer- 
kannt wird, kann nicht ohne jeden Rückhalt in der Geschichte sein. 

Daß Maria Magdalena und die anderen Frauen in der von Paulus zitierten Li- 
ste nicht genannt werden, könnte apologetische Gründe haben30: Den christli- 
chen Auferstehungsglauben auf das Zeugnis von Frauen zu gründen, hätte sei- 
ne gesellschaftliche Akzeptanz erschwert. Tatsächlich führt im Jahr 178 der 
griechische Schriftsteller Celsus die Tradition von der Ersterscheinung des 
Auferstandenen vor Maria Magdalena gegen das Christentum ins Feld, wenn 
er im Blick auf die Auferstehung Jesu polemisch fragt31: •Wer hat dies gese- 
hen? Ein verrücktes Weib, wie ihr behauptet (...)." Dennoch darf das Verdrän- 
gen und Verschweigen von Frauentraditionen nicht mit dem Hinweis auf den 
•Zwang der Umstände" entschuldigt und akzeptiert werden. Ein Blick in ver- 

27 Einen Problemaufriß zum Stellenwert des Auferstehungszeugnisses der Frauen im Vergleich 
zu der in 1 Kor 15,3-8 enthaltenen Liste von Auferstehungszeugen bietet M. Fander, Die Stellung 
der Frau im Markusevangelium (Anm. 14), 292-299. 
28 I. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 21 findet für den Umstand, daß Maria Magdalena •mit 
der Jerusalemer Tradition von Tod, Begräbnis und Auferweckung Jesu verbunden" ist, •während 
Simon Petrus zuerst in der galiläischen Ostertradition auftaucht", eine interessante Deutung: 
•Aus der Rückschau der frühchristlichen Gemeinden, die solche Listen tradiert haben, sind Kon- 
tinuität (Maria) und Neuanfang (Simon Petrus) von Glaube und Gemeinschaft mit diesen beiden 
Namen verbunden." 
29 Entsprechende historische Rückschlüsse auf die Rolle der Frauen bei der Neukonstituierung 
der Jesusbewegung zieht L. Schottroff, Maria Magdalena (Anm. 19), 23f. 
30 So etwa M. Hengel, Maria Magdalena und die Frauen als Trugen, in: Abraham unser Vater. 
Juden und Christen im Gespräch über die Bibel. Festschrift für Otto Michel zum 60. Geburtstag 
(AGSU 5). Hrsg. O. Betz/ M. Hengel/ P. Schmidt. Leiden 1963, 243-256, 246f; M. Trautmann, 
Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6), 48f. 
31 Origines, Contra Celsum 2,55. Dt. nach M. Hengel, Maria Magdalena (Anm. 35), 252. 



Helga Meker-Keller 110 

schiedene gnostische Schriften zeigt, daß es in dem zunächst heterogenen jun- 
gen Christentum auch Gruppierungen gab, die hinsichtlich der Geschlechter- 
definition andere Wege als die üblichen beschritten: Sie bewahrten die Erinne- 
rung an Maria Magdalena als einer überaus bedeutenden Verkünderin und 
Führungspersönlichkeit und zogen daraus wohl auch praktische Konsequenzen 
für die Gestaltung ihres Gemeindelebens32. 

Denkanstöße und Anregungen 

Der kritische Blick auf die Geschichte der Maria Magdalena in der kirchlichen 
und insbesondere neutestamentlichen Traditionsentwicklung33 kann provozie- 
ren und nachdenklich machen, stellt er doch ein bislang vertrautes Bild in Fra- 
ge. Jedes neue Überdenken eines lange Zeit gültigen Konsenses ist jedoch ein 
Anzeichen dafür, daß der betreffende Konsens von einer nicht mehr nur margi- 
nalen Gruppe als nicht mehr tragfähig empfunden wird. Genauso kann die in 
den letzten Jahren zunehmende Beschäftigung mit biblischen Frauengestalten 
wie der der Maria Magdalena als ein Symptom dafür verstanden werden, daß 
viele Frauen sich aufgrund ihres seit einigen Jahrzehnten zunehmend verän- 
derten Selbstverständnisses in dem bislang vermittelten Bild von den Anfän- 
gen des Christentums nicht mehr adäquat wiederfinden können. 

Das Benennen und Aufzeigen von Mechanismen und Strategien des Ver- 
drängens und Verschweigens ist daher notwendig. Nur so kann der Reichtum 
verschütteter Traditionen wiederentdeckt und die Erinnerung an eine so be- 
deutende Frau wie Maria Magdalena für heute fruchtbar gemacht werden. 
Tatsächlich hat unsere kritische Neubetrachtung der Geschichte zu Ergebnis- 
sen geführt, die Anregung und Ermutigung bieten können34: 

(1) Die Wiederentdeckung der Maria Magdalena als einer unabhängigen 
und selbstbestimmten Nachfolgerin Jesu kann anregen, das Erfordernis per- 
sönlicher Entscheidung zum christlichen Bekenntnis ernster zu nehmen. Nach 

32 Siehe K. L. King, Kanonisierung und Marginalisierung: Maria von Magdala, in: Concilium 
34 (1998) 261-269, 263-269. Zur Rolle der Maria Magdalena in der Gnosis siehe auch die aus- 
führlichen Darlegungen von S. Haskins, Die Jüngerin (Anm. 1), 43-68; I. Maisch, Maria Mag- 
dalena (Anm. 3), 27-36. 
33 Die Geschichte der Maria Magdalena in der kirchlichen Tradition konnte hier nur angerissen 
werden. Einen ausführlichen Gang durch die Geschichte bieten S. Haskins, Die Sünderin (Anm. 
1), 69^4-34; I. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3) 37-164; Überblickshaft H. Haag, Grosse 
Frauen der Bibel (Anm. 4), 280-287; M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6), 
51-55. 
34 Je eigene Versuche, die biblischen Nachrichten über Maria Magdalena neu zu entdecken, fin- 
den sich bei M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6), 55-58; R. Wind, Maria aus 
Nazareth, aus Bethanien, aus Magdala. Drei Frauengeschichten (KT 145). Gütersloh 1996, 
71-94;84-92. 



Maria Magdalena neu entdecken 111 

der Ära der Volkskirche nehmen dem einzelnen nicht mehr gesellschaftliche 
Selbstverständlichkeiten und Konventionen die Entscheidung für oder wider 
Christentum und Kirche ab. Das bewußte und verantwortete Bekenntnis erfor- 
dert eine Entschiedenheit, die bereit ist, die eigene Entscheidung gegebenen- 
falls auch im Kontrast zu einem anders gesinnten sozialen Umfeld durchzutra- 
gen und zu leben. 

(2) Die Anwesenheit der Maria Magdalena im unmittelbaren Jüngerkreis Je- 
su und ihre Bedeutung in der Urchristenheit kann dazu veranlassen, die Rolle 
der Frauen und das Geschlechterverhältnis in der Kirche zu überdenken. Nach- 
folge ebenso wie Einsatz für den Glauben ist Sache beider Geschlechter. In den 
Gemeinden heute ist allerdings - ganz in der bedenklichen Traditionslinie des 
Lukas, der den Frauen seiner Gemeinde ein speziell auf sie zugeschnittenes 
Nachfolgeprofil nahelegt - noch immer eine Art geschlechtsspezifischer Auf- 
gabenteilung zu beobachten. Zwar wird diese mittlerweile mehr und mehr auf- 
geweicht, doch nicht im Sinne eines gemeinsamen Engagements beider Ge- 
schlechter, sondern bedingt durch einen einseitigen Rückzug der Männer aus 
den bisher vor allem von ihnen dominierten Bereichen. Die Folge ist, daß das 
gemeindliche Engagement immer mehr ganz den Frauen überlassen bleibt. Die 
traditionellen Aufgabenteilungen funktionieren nicht mehr, doch es ist noch 
kein neues Modell an die Stelle der alten Rollenmuster getreten. Hier sind ein 
Aufeinanderzugehen und die Kreativität von Männern und Frauen gefragt. 

(3) Oft steht diesem Aufbruch noch immer das mangelnde Selbstbewußtsein 
von Frauen im Wege. Der Blick auf Maria Magdalena, ihr (von Markus 
berichtetes) mutiges Aushalten im Angesicht des Kreuzes, ihre (in den 
Evangelien erinnerte) Auszeichnung als Auferstehungszeugin, ihr (nach der 
Schilderung des Johannes) unerschrockenes Auftreten als Verkünderin, die 
den mutlosen Männern die Augen öffnet • all das kann Frauen heute neu er- 
mutigen, ihre bislang nicht wahr- oder ernstgenommenen Ressourcen und 
Fähigkeiten zu entdecken. 




