Maria Magdalena neu entdecken

Helga Melzer-Keller, Bamberg

Maria Magdalena gehort zu den wohl bekanntesten Frauengestalten des Neuen
Testaments. Auf ihren Namen st63t man in den verschiedensten Zusammen-
hingen': Zahlreiche Kirchen, Krankenhiuser und Schulen, Dérfer und Stidte
auf der ganzen Welt sind nach ihr benannt. Bergketten in Nord- und Siiditalien,
eine Insel nordlich von Sardinien ebenso wie eine Insel im Siidpazifik, ein
Strom in Kolumbien und ein FluB in Bolivien tragen ihren Namen. Uber den
Fundort La Madeleine in der Dordogne verdankt sogar eine Entwicklungsstu-
fe der jiingeren Altsteinzeit, das sogenannte ,,Magdalénien®, ihre Bezeichnung
jener biblischen Frau. Diese ungewohnliche Verbreitung des Namens der Ma-
ria Magdalena zeigt, daf sie ihre Spuren in der christlichen Welt hinterlassen
hat. Doch wer war Maria Magdalena?

Stellt man heute diese Frage, wird man oft zur Antwort erhalten: eine von Je-
sus bekehrte reiche Prostituierte; die Siinderin, die Jesus die Fiile salbte; die
reumiitige Biierin — und dhnliches. Dieses Bild von Maria Magdalena ist weit
verbreitet, obwohl schon seit einigen Jahren — besonders durch die kritischen
Arbeiten feministischer Theologinnen — erwiesen und anerkannt ist, dall es
dem biblischen Befund nicht entspricht®. Es ist daher ein lohnenswertes Unter-
nehmen, die schillernde Gestalt der Maria Magdalena in den Blick zu nehmen
und andere Seiten als die landldufig bekannten an ihr zu entdecken.

Der Prototyp der buBfertigen Siinderin?

Das noch immer verbreitete Bild von Maria Magdalena ist das Ergebnis einer
langen und wirkmichtigen Tradition. Tatséchlich ist es schon seit dem frithen
Mittelalter fest gepriigt®. Zunichst typologisches Beispiel und Hoffnungstriige-
rin fiir um ihr Seelenheil Besorgte, wurde Maria Magdalena im Zuge der
groBen BuBlbewegungen zum individuellen Vorbild und zur Fiirsprecherin fiir
die sich als durch und durch siindhaft empfindenden mittelalterlichen Men-

! Vgl. S. Haskins, Die Jiingerin. Maria Magdalena und die Unterdriickung der Frau in der Kir-
che (engl. Originalausgabe: Mary Magdalen. Myth and Metaphor. London 1993). Aus dem Eng-
lischen von X. Osthelder und B. Rullkétter. Bergisch Gladbach 1994, 10f.

2 Pionierarbeit leistete hier E. Moltmann-Wendel, Ein eigener Mensch werden. Frauen um Je-
sus (GTBS 531). Giitersloh 1980; 7. Aufl. 1991, 66-95.

* Dazu 1. Maisch, Maria Magdalena. Zwischen Verachtung und Verehrung. Das Bild einer Frau
im Spiegel der Jahrhunderte. Freiburg i.Br. 1996, 51-66.



Helga Melzer-Keller 98

schen. Bekehrte Prostituierte fanden sich im 13. Jahrhundert im sogenannten
»Magdalenenorden* zusammen. Im Zuge des wachsenden Interesses an Maria
Magdalena als Einzelperson begannen sich schlieBlich zahlreiche Legenden
um ihre Lebensgeschichte zu ranken: um ihre hohe Herkunft, ihren Reichtum
und ihre siindhafte Vergangenheit —ebenso wie um ihren der Welt entsagenden
Riickzug in die Wiiste. Im Rahmen der kirchlichen Heiligenverehrung wurde
sie schlieBlich zur Patronin der Parfiimfabrikanten, Salbenmischer, Friseure
und Hersteller von Modeaccessoires.

Alle diese Facetten der Maria Magdalena spiegeln sich in unzihligen Wer-
ken aus der abendldndischen Kunstgeschichte wider, die sie uns in den fiir sie
typisch gewordenen Rollen zeigen*: Sie begegnet als anziehende Schonheit, in
kostbaren Gewindern mit einem Salbengefi in den Hinden, niederfallend vor
Jesus, in unterwiirfiger und zugleich lasziver Haltung, mit aufgeléstem Haar,
unbedeckten Schultern und Briisten — oftmals in Gesellschaft mit anderen ge-
rechtfertigten Siindern wie z.B. Petrus und dem sogenannten ,,Schicher am
Kreuz®. Oder es wird dargestellt, wie sie zuriickgezogen in der Einsamkeit
lebt, versunken in Bibelstudium und Gebet, doch immer noch halbnackt oder
nur von ihren langen Haaren umhiillt. Ein beliebtes Bildmotiv ist schlieBlich,
wie sie in mystisch-ekstatischer Verziickung von Engeln zum Himmel empor-
gehoben wird — wobei auch hier die Attribute ihres siindhaften Vorlebens, die
offenen Haare und der entbloBte Oberkorper, nicht fehlen. In dieser Linie gilt
Maria Magdalena bis heute als Inbegriff der verfiihrerischen Frau und zugleich
als Sinnbild fiir Umkehr und BuSe.

Im Neuen Testament findet sich von all dem nichts. Dennoch sind die Wur-
zeln fiir das verbreitete Magdalenenbild in einigen neutestamentlichen Texten
zu suchen’.

Im Lukasevangelium informiert die kurze Textstelle Lk 8,1-3 dariiber, da
zur Nachfolgegruppe Jesu nicht nur die Zwolf gehdrten, sondern auch einige
Frauen. Die Frauengruppe, die Lukas hier skizziert, scheint der gesellschaftli-
chen Oberschicht zu entstammen: Von einer der Frauen, Johanna, heifit es, daB
sie mit einem hohen Verwaltungsbeamten des Konigs Herodes verheiratet war,
und alle Frauen sind offenbar wohlhabend genug, daf sie ihre Mittel in den
Dienst der Sache Jesu stellen konnen. Auf dieser Grundlage konnte sich das
Bild von Maria Magdalena als einer Frau von adliger Herkunft und groBem
Reichtum entfalten.

* Siehe z.B. M. Ingenhoff-Danhiuser, Maria Magdalena. Heilige und Siinderin in der italieni-
schen Renaissance. Studien zur Ikonographie der Heiligen von Leornado bis Tizian. Tiibingen
1984; H. Haag u.a., Grosse Frauen der Bibel in Bild und Text. Freiburg i.Br. 1993; 3. Aufl. 1994,
276287, Zahlrelche Abbildungen bei S. Haskins, Die Jiingerin (Anm. 1) und I. Maisch, Maria
Magdalena (Anm. 3).

° Zum Folgenden ausfiihrlich S. Haskins, Die Jiingerin (Anm. 1), 15-42.



Maria Magdalena neu entdecken 99

Derselben Textstelle ist auBerdem zu entnehmen, daf8 die Frauen in der
Nachfolge Jesu ,,von bosen Geistern und Krankheiten geheilt worden waren®
und daB speziell aus Maria Magdalena ,,sieben Ddmonen ausgefahren* seien.
Diese Angabe ist schwer zu deuten; da aber Krankheit in der Antike oft auf di-
monische Verursacher zuriickgefiihrt wurde, ist sie wohl am ehesten ganz all-
gemein als Umschreibung einer schweren Erkrankung zu verstehen. Wihrend
nun heute an dieser Stelle oft iiber eine mogliche Geisteskrankheit oder liber
ein schweres psychisches bzw. psychosomatisches Leiden der Maria Magdale-
na spekuliert wirdS, wurden ihre sieben Ddmonen in der kirchlichen Tradition
gern im Sinne einer grofien Siindhaftigkeit auf die sieben Todsiinden hin ge-
deutet. Dazu trug der Umstand bei, daf die Textstelle im Duktus des Lukas-
evangeliums auf die Vergebungsgeschichte Lk 7,36-50 folgt, in der von einer
stadtbekannten Siinderin die Rede ist, die meistens fiir eine Prostituierte gehal-
ten wird (auch wenn dies so nicht im Text steht). Diese sucht Jesus wihrend ei-
nes Gastmahls im Haus des Phariséers Simon mit einer Alabasterflasche voll
Salbol auf, tritt weinend an ihn heran, benetzt seine Fiile mit ithren Trinen,
trocknet sie mit thren Haaren ab, kii3t sie und salbt sie mit dem Salbol. In der
kirchlichen Tradition wurde Maria Magdalena mit dieser Siinderin in eins und
ihre Besessenheit durch die ,,sieben Diamonen* mit der sexuellen Siindhaftig-
keit der vermeintlichen Dirne gleichgesetzt.

Diese Identifizierung wurde nicht zuletzt durch die Verquickung der beiden
lukanischen Texte mit der Erzdhlung Joh 12,1-3 gefordert, in der ebenfalls ei-
ne Frau mit Namen Maria eine Rolle spielt. Es ist hier von einer Einkehr Jesu
bei den Geschwistern Lazarus, Marta und Maria von Betanien die Rede, in de-
ren Verlauf Maria Jesus mit kostbarer Narde die Fiile salbt und mit ihren Haa-
ren abtrocknet. Obwohl die beiden Salbungsgeschichten aus dem Lukas- und
Johannesevangelium nicht identisch sind und es sich in letzterer um eine voll-
kommen andere Frau handelt, wurde Maria Magdalena aufgrund der Namens-
gleichheit mit Maria von Betanien in eins gesetzt und so aufgrund des Motivs
der FuBBsalbung ihrer Gleichschaltung mit der salbenden Siinderin aus dem Lu-
kasevangelium der Boden bereitet.

Die Identifikation der Maria Magdalena und der Maria von Betanien hatte
noch eine weitere Folge fiir das allgemein verbreitete Magdalenenbild. Von
den beiden Schwestern Maria und Marta wird ndmlich an wieder anderer Stel-
le —in Lk 10,38-42 — erzihlt, daB} Jesus sie in ihrem Haus besucht habe. In die-
sem Zusammenhang ist davon die Rede, daf3 Marta voll und ganz mit der Be-
wirtung des hohen Gastes beschiftigt ist, Maria sich jedoch zu den Fiien Jesu

6 So beispielsweise M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament, in: Weil Gott nicht nur zu
Mose sprach ... Frauen nehmen Stellung. Hrsg. M. Langer. Innsbruck 1996, 35-62, 41f; 1. Ma-
isch, Maria Magdalena (Anm. 3), 13.



Helga Melzer-Keller 100

niedersetzt nnd seinem Wort zuhort. Da Marta sich iiberlastet fiihlt, kommit es
zum Konflikt, doch Jesus verteidigt die horende Maria. Anfgrund dieser Ge-
schichte wurde Marta stets als die aktive der beiden Schwestern angesehen,
Maria dagegen als die kontemplative, und beide wurden zn regelrechten Typen
stilisiert’. Im Zuge der Identifikation der Maria Magdalena mit Maria von Be-
tanien erhielt daher anch Maria Magdalena einen kontemplativen Zng: als
BiiBBerin habe sie sich selbstverstindlich in die Einsamkeit zuriickgezogen und
ein beschauliches Leben gefiihrt.

Diese Znsammenfithrung der drei Franen — der Maria Magdalena, der sal-
benden Siinderin und der Maria von Betanien — 1Bt sich bis ins vierte Jahr-
hundert zuriickverfolgen®. Ansitze dazu finden sich etwa bei Ambrosius von
Mailand und bei Angustinus. Einen nachweislichen Abschlu fand dieser Pro-
zeB in einer Predigt Gregors des GroBen, die dieser wahrscheinlich im Jahre
591 in der Basilika San Clemente in Rom am Freitag nach dem Fest der Kren-
zerhdhung (14. September) hielt®.

SchlieBlich trug zur Verfestigung und Ausmalung des bekannten Magdale-
nenbildes noch eine letzte Identifizierung bei — diesmal nicht mit einer bibli-
schen Frauengestalt, sondern mit der historischen Gestalt der Maria aus Agyp-
ten, der sogenannten Maria Aigyptiaca'®. Wie schon bei der Gleichsetzung der
Maria Magdalena mit Maria von Betanien diirfte hier wieder eine vorliegende
Namensgleichheit eine Rolle gespielt haben. Jene Maria lebte im 5. Jahrhun-
dert, sie arbeitete in Alexandrien als Prostituierte, zog sich jedoch nach ihrer
Bekehrung fiir den Rest ihres Lebens als Biifierin und Eremitin in die Syrische
Wiiste Ostlich des Jordan zuriick — angeblich nackt und nor mit ihren Haaren
bedeckt; es heifdt von ihr, dafl sie von Engeln ernihrt worden sei. Offenbar lie-
gen in der Gestalt dieser Maria Aigyptiaca die Wurzeln fiir einige eigenwillige
Ziige des Magdalenenbildes, die auch in Kunstwerken ihren augenfilligen
Niederschlag gefunden haben: ihr Leben als Biiferin in der Wiiste, nackt und
nur mit ihren langen Haaren bekleidet, in ekstatischer Verziickung von Engeln
emporgehoben.

Durch all diese vielschichtigen Verkniipfungen und Identifikationen wurde
das bis heute so wirkmichtige Bild der Maria Magdalena nach und nach her-
ansgebildet: Maria Magdalena — die einstige Prostituierte, die sich bekehrte
und als mustergiiltige reumiitige Biierin fortan ein beschauliches Leben in der
Einsamkeit fiihrte. So wichtig die heilig gewordene Siinderin Maria in vergan-
genen Jahrhunderten als Beispiel und Hoffnungstrigerin fiir die unter einem

7 Letztlich sah man durch die beiden Schwestern zwei grundlegende christliche Lebensformen
symbolisiert: durch Marta die vita activa und durch Maria die vita contemplattva

8 Siehe S. Haskins, Die Jiingerin (Anm. 1), 103-106.

® Hom. XXXIII. PL LXXVI, Sp. 1239.

10 Vgl. S. Haskins, Die Jiingerin (Anm. 1), 121f.



Maria Magdalena neu entdecken 101

steten SiindenbewuBtsein lebenden Menschen gewesen sein mag, so wenig
konnen heute viele mit dem traditionellen Magdalenenbild anfangen. Insbe-
sondere Frauen tun sich angesichts der von einer latenten Franen- und Sexual-
feindlichkeit durchzogenen Christentumsgeschichte schwer mit dieser Eng-
filthrung der Maria Magdalena. Daher ist die Entwirrung des gewachsenen Ein-
heitsbilds notwendig, um frei zu werden fiir eine neue Lektiire der biblischen
Zeugnisse, bei der man mit einem Mal auf eine iiberaus bedeutende Person-
lichkeit stoft.

Maria Magdalena im Spiegel der Evangelien

Maria Magdalena wird in den Evangelien — sieht man einmal von der Mutter Je-
su ab, die insbesondere in der sogenannten Kindheitsgeschichte des Lukas eine
unvergleichlich groBe Rolle spielt — so oft genannt wie keine andere Frau. Immer
wieder wird sie als eine der Nachfolgerinnen Jesn von Nazaret und als eine der
Zeuginnen seiner Kreuzigung und Auferstehung erwihnt. Bei aufmerksamer
Lektiire lassen sich dabei eine Reihe von Beobachtungen machen, die uns hel-
fen, ihrer Person durch die Jahrhunderte hindurch etwas niher zo kommen.

Eine in der Urchristenheit geachtete Persénlichkeit

In den Zusammenhéngen von Nachfolge, Krenzigung, Begribnis und Aufer-
stehung st6Bt man in den drei ersten Evangelien auf Namenslisten, in denen je-
weils mehrere Fraven aufgezihlt werden (s. Mk 15,40.47; 16,1; Mt 27,56.61;
28,1; Lk 8,1-3; 24,10).

Diese Listen weisen nicht unerhebliche Abweichungen auf; niherhin gibt es
Unterschiede in der Zahl und in der Identitit der genannten Franen. Immerhin
aber stimmen alle Namenslisten trotz der offensichtlichen Differenzen in ei-
nem Punkt iiberein: Maria Magdalena wird als einzige Frau immer genannt. Of-
fenbar war sie wie keine andere der Nachfolgerinnen Jesu in der Urchristenheit
bekannt, so daB3 ihr Name keinesfalls beliebig iibergangen oder durch andere
ausgetauscht werden konnte. Zudem steht Maria Magdalena in den Namensli-
sten immer an erster Stelle. Da aber Reihenfolge Rangfolge markiert, also et-
was iiber die Bedeutung der Genannten aussagt, konnen wir folgern, daB Ma-
ria Magdalena unter der Anhéngerschaft Jesu eine hervorragende Personlich-
keit von erstem Rang und als solche in der Urchristenheit, in der diese Listen
geformt und weitergegeben wurden, geachtet gewesen sein muf3!!.

" Ahnlich wird die besondere Stellung des Petrus unter den ménnlichen Jiingern auf eben diese
Art und Weise zum Ausdruck gebracht: Wann immer Namenslisten von Jiingern auftauchen,
steht Petrus als erster Jiinger selbstverstidndlich auch an erster Stelle.



Helga Melzer-Keller 102

Allein der Evangelist Johannes hier eigene Wege. Zwar erwihnt auch er Ma-
ria Magdalena unter den Zeuginnen der Hinrichtung Jesu, er wihlt dabei aber
eine andere Reihung: Thmzufolge standen beim Kreuz Jesu ,.seine Mutter und
die Schwester seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas, und Maria Magdale-
na* (Joh 19,25). Dieser ,,Platzverweis“ der Maria Magdalena 138t sich jedoch
leicht erkldren: Johannes orientiert sich in seiner Aufzihlung am Verwandt-
schaftsgrad der genannten Frauen, und da kommt Maria Magdalena nach der
Mutter und der Tante Jesu notgedrungen die letzte Position zu. Da3 er Maria
Magdalena iiberhaupt im Kreis der Verwandten Jesu nennt, ist beachtlich und
darf als Auszeichnung verstanden werden

Es bleibt somit festzuhalten: Maria Magdalena ist die einzige Frau, die sich
liberall, in allen Frauenlisten, in allen vier Evangelien findet! Sie und ihre Be-
deutung zu Lebzeiten Jesu und im Kontext seines Sterbens und seiner Aufer-
stehung waren ohne Zweifel so allgemein bekannt und anerkannt, da niemand
in der Urchristenheit an ihrer Person vorbeigehen konnte.

Eine selbstbestimmte Jesusanhdngerin

Ubereinstimmend wird die uns interessierende Frau in den Evan gelien mit dem
Namen ,,Maria Magdalena“ (Mapio 1 MoydaAnv) gefiihrt'2. , Maria“ war
zur Zeit Jesu ein Allerweltsname; er war nicht zuletzt deshalb modern, weil ei-
ne prominente Frau, die erste Frau des Konigs Herodes, so geheiBen hatte. Es
wurde ihm jedoch noch ein Namenszusatz beigegeben: ,,Magdalena®, was so-
viel heilt wie: ,,aus Magdala“. Demnach stammte Maria Magdalena aus einem
Ort am Westufer des Sees Gennesaret, dessen Bewohner vom Fischfang und
von der Fischverarbeitung lebten'”.

Diese Angabe 14t aufmerken. Wenn nidmlich ein Mensch iiber seinen Her-
kunftsort ndher bezeichnet wird, dann macht das nur auBerhalb des genannten
Ortes einen Sinn. Und so kann auch der Namenszusatz ,,aus Magdala®, mit
dem Maria niher charakterisiert und identifiziert wird, ihr nur auBerhalb ihres
Heimatortes, in der Fremde beigelegt worden sein, um sie auf diese Weise
niher zu kennzeichnen. Der Namenszusatz setzt also indirekt voraus, dal Ma-
ria ihre Heimatstadt Magdala verlassen hat und nicht mehr dort lebt'*.

2 Etwas anders, aber den Namensbestandteilen nach identisch: Lk 8,2 (Maria, die sogenannte
Magdalenerin), Lk 24,10 (die Magdalenerin Maria).

13 Nach heutigem Kenntnistand bezeichnet der aramiische Ortsname ».Magdala“ die unter dem
griechischen Namen ,, Tarichda“ bekannte Stadt. Zur archiologischen Wiederentdeckung und Er-
schlieBung von Tarichda siehe S. M. Ruf, Maria aus Magdala. Eine Studie der neutestamentli-
chen Zeugnisse und archiiologischen Befunde (BN Beihefte 9). Manuskript. Miinchen 1995.

' Vgl. den Hinweis von M. Fander, Die Stellung der Frau im Markusevangelium unter beson-
derer Beriicksichtigung kultur- und religionsgeschichilicher Hintergriinde (MThA 8). 3. Aufl.
Altenberge 1992, 320, der in allen jiingeren Veréffentlichungen zu Maria Magdalena begegnet.



Maria Magdalena neu entdecken 103

In diesem Zusammenhang ist zu bedenken, da8} eine Frau normalerweise
iiber ihre Zugehorigkeit zu einem nahen ménnlichen Angehérigen identifiziert
wurde: als ,, Tochter von...*, ,,Frau von...* oder ,,Mutter von...”“. Dal} dies bei
Maria Magdalena nicht der Fall ist, ist ungewohnlich. Daher wurde bis heute
viel iiber ihre Familienverhiltnisse spekuliert. Doch ob sie ledig, verheiratet,
geschieden oder verwitwet war, ob sie Kinder hatte oder nicht — all das wissen
wir nicht. Aus dem Fehlen jeglicher Bezugnahme auf eine familidre Bindung —
sei es Ehemann, Sohn oder Vater — 148t sich lediglich schlieen, da} sie ihren
Heimatort allein und nicht im Gefolge irgendeines ménnlichen Anverwandten
verlieB, um sich Jesus auf seiner unsteten Wanderschaft durch Galilda anzu-
schlieBen. Dabei machte sie sich ganz allein, und nicht als , Ehefrau, Mutter,
Tochter von...*, in der Gruppe der mit Jesus Ziehenden als ,,Maria aus Magda-
la“ einen Namen'S. Wie alle, die Jesus nachfolgten, lie sie sich dabei — davon
konnen wir ausgehen — auf die Lebensbedingungen von absoluter Armut und
Entbehrung, Heimat- und Obdachlosigkeit ein.

Tatséchlich erzihlen die drei ersten Evangelien davon, dal Maria Magdale-
na Jesus zusammen mit anderen Frauen nachgefolgt sei. Dabei wissen insbe-
sondere die Evangelisten Lukas und Markus einige Einzelheiten vorzubringen.

Eine herausragende Nachfolgerin

Die in dieser Hinsicht ausfiihrlichste Textstelle ist Lk 8,1-3. Thr ist zu entneh-
men, da Maria Magdalena und andere Frauen sich Jesus offenbar aus Dank-
barkeit fiir erfolgte Heilungen angeschlossen und ihre Aufgabe darin gefunden
haben, Jesus und die Zwolf materiell zu unterstiitzen. Man sollte jedoch vor-
sichtig sein, in diesen Informationen sonst verschiittete historische Nachrich-
ten zu erblicken's.

Lukas ist in der Gestaltung dieses Textstiicks von den Versen Mk 15,40-41
abhingig, in denen Markus im Zusammenhang mit der Kreuzigung von eini-
gen Frauen in der Nachfolge Jesu zu berichten wufte. Offenbar kam Lukas die-
se Nachricht im AufriB des Lebens Jesu zu spit und zu unvermittelt; denn auf
der Grundlage der Worte des Markus zeigt er selbst sich darum bemiiht, schon
frither, sozusagen zum passenden Zeitpunkt, eine anschauliche Beschreibung
der Frauen in der Nachfolge zu liefern. So schuf er unter Verwendung der be-
reits von Markus vorgegebenen Informationen und unter Hinzufiigung weite-
rer Details das besagte kleine Textstiick. Seine redaktionellen Interessen, die in
der niheren Charakterisierung — allen voran der Maria Magdalena — zum Aus-
druck kommen, liegen dabei auf der Hand.

15 Beachte dazu auch 1. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 15-17.
16 Siehe ausfithrlich H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen. Eine Verhiltnisbestimmung nach
den synoptischen Uberlieferungen (HBS 14). Freiburg i. Br. 1997, 194-197.



Helga Melzer-Keller 104

Allein bei Lukas zu lesen ist der Umstand, daB alle Frauen auf eine unheil-
volle Vergangenheit zuriickblicken und von Jesus eine besondere Hilfe erfah-
ren haben. Die Begegnung mit Jesus stellte fiir sic demnach einen Wendepunkt
in ihrem Leben dar: Sie wurde fiir sie jeweils zur Initialziindung fiir ihren An-
schlul an die Jesusgruppe, und durch ihre Nachfolge verleihen sie nun ihrer
Dankbarkeit Ausdruck. In diesem Punkt unterscheiden sich die Frauen nach
Lukas von den Minnern; denn die Zwolf waren von Jesus berufen worden (Lk
6,12-16) und fanden so ihren Weg in die Nachfolge. Es wirkt allerdings recht
seltsam, dal3 alle Frauen in der Nachfolge Jesu ehemals Kranke und Besessene
sein sollen, daf keine gesunde Frau sich Jesus einfach aus Uberzeugung ange-
schlossen hat — eben weil die Verkiindigung dieses Mannes so anziehend war.
Wabhrscheinlich ist daher, da Lukas bei seiner sehr einseitigen Darstellung der
Frauen schlicht und ergreifend dem Umstand Rechnung triigt, daf ihm Erzih-
lungen von Berufungen nur von Ménnern, nicht aber auch von Frauen iiberlie-
fert sind; wenn er seinen Lesern und Leserinnen aber die so unvermittelt er-
wihnte Anwesenheit von Frauen in der Nachfolge nicht — wie bei den Zwolf —
mit bereits erfolgten Berufungen erkliren kann, dann eben mit einem anderen
Anlal3, der einleuchten kann: Krankheit, Heilung, Dankbarkeit. Wenn Lukas in
diesem Zusammenhang von Maria Magdalena erzihlt, daB Jesus sogar sieben
Déamonen aus ihr ausgetrieben habe, heiit das, dal Jesus dieser Frau etwas
ganz besonderes getan hat und daf sie deshalb in einer ganz besonderen Nihe
zu ihm steht. Auch wenn wir also die Aussagen iiber eine unheilvolle Vergan-
genheit der Frauen in der Nachfolge und insbesondere der Maria Magdalena
nicht als historische Informationen werten kénnen und stattdessen Lukas fiir
eine implizite Abwertung der Frauen verantwortlich machen miissen, kénnen
wir immerhin festhalten, daf} dieser die besondere Bedeutung der Maria Mag-
dalena als einer alle anderen Frauen iiberragenden Nachfolgerin Jesu nicht un-
terschlagen konnte.

Nur bei Lukas finden wir weiter einige Angaben iiber das soziale Profil der
Frauen in der Nachfolgegruppe. Erwihnt wird eine Frau namens Johanna,
die mit einem hohen Verwaltungsbeamten des Konigs Herodes verheiratet
ist, und es ist davon die Rede, daB die Frauen Jesus und den iibrigen Jiingern
»aus ihrem Besitz* gedient haben. Die Einfiihrung der Johanna entspricht
ganz der Vorliebe des Lukas, den Radius der Jesusbewegung auf die hohe-
ren Gesellschaftsschichten hin auszudehnen'’. Die Angabe iiber das Dienen
der Frauen hat er dagegen ohne Frage aus seiner Markusvorlage geschopft,
wobei er sie mit einer Ergdnzung versah. Da er mit dem dabei verwendeten
griechischen Ausdruck (T vmtdoyovta) in seinem Evangelium niemals
eine blofl armselige Habe, sondern in der Mehrzahl der Fille ein regelrech-

'" Ausfiihrlich H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 199202,



Maria Magdalena neu entdecken 105

tes Vermogen bezeichnet (vgl. Lk 11,21; 12,42; 16,1; 19,1), schien ihm
daran gelegen gewesen zu sein, die Frauen als wohlhabend zu kennzeichnen.
So kreierte Lukas eine Gruppe von Frauen, die offenbar der gesellschaftli-
chen Oberschicht entstammen, vermogend sind und ihr Geld in den Dienst
der Sache Jesu stellen. Diese Darstellung pafit ganz und gar nicht in das Mi-
lieu, in dem die Jesusbewegung heute allgemein verortet wird — wohl aber
entspricht sie den gesellschaftlichen Realititen, wie sie fiir den Evangelisten
selbst vorausgesetzt werden kénnen: Dieser ist in der romisch-hellenisti-
schen Gesellschaft der zweiten Hilfte des ersten Jahrhunderts beheimatet,
und hier waren gesellschaftlich hochstehende, reiche Frauen bevorzugte
Adressatinnen der christlichen Missionsbemiihungen; lber sie fand man
ndmlich nicht nur Eingang in die Héuser, von ihnen konnte auch eine finan-
zielle Unterstiitzung der Gemeinde erwartet werden. Diese ihm vertrauten
Verhiltnisse projizierte Lukas offenbar zuriick in die Jesuszeit, geleitet von
der Vorstellung, daB selbstverstandlich schon Jesus reiche und angesehene
Frauen fiir seine Sache gewonnen haben miisse. Auf diese Weise konnte er
nachahmenswerte Vorbilder fiir die wohlhabenden Christinnen seiner Ge-
meinde etablieren: Sie sollen es den freigebigen Nachfolgerinnen Jesu
gleichtun und die Gemeinde groBziigig fordern. Die Aussagen des Lukas
iber Herkunft, Vermogensstand und Spendebereitschaft der Frauen diirfen
somit nicht historisch gewertet werden. Es zeigt sich, dal Lukas Maria Mag-
dalena als Galionsfigur einer Frauengruppe verwendet, die er einer be-
stimmten Zielgruppe von Frauen in der Absicht vor Augen stellt, ihnen auf-
zuzeigen, wie sie zu ihrer Zeit und ihren Verhiltnissen entsprechend Nach-
folge aktualisieren konnen.

Eine treue und mutige Jiingerin

Der Evangelist Markus nennt in Mk 15,4041 einige Frauen — allen voran Ma-
ria Magdalena —, die der Kreuzigung Jesu von ferne zusehen und Jesus in die-
ser Stunde allein die Treue halten. Sie treten hier offenbar an die Stelle der
minnlichen Jiinger, die Jesus nach Mk 14,50 bei der Gefangennahme im Gar-
ten Getsemani verlassen hatten'®. Fiir die Leser und Leserinnen des Markuse-
vangeliums tauchen die Frauen vollkommen unvermittelt auf: Im ganzen Evan-
gelium war niemals von ihnen die Rede gewesen — war niemals davon die Re-
de gewesen, daB Jesus iiberhaupt Frauen in seiner unmittelbaren Nachfolge
hatte. Daher muf3 Markus der iiberraschten Leserschaft an dieser Stelle die
Herkunft der Anhédngerinnen Jesu enthiillen, und so erwihnt er kurz, quasi im

'8 Laut Mk 14,50 haben ,,alle* Anwesenden Jesus verlassen; offensichtlich verstand Markus dar-
unter nur die ménnlichen Jiinger.



Helga Melzer-Keller 106

Riickblick, daB die Franen Jesus auch schon zu seinen Lebzeiten in Galilda
nachgefolgt waren, ihm gedient hatten nnd schlieBlich znsammen mit ihm nach
Jernsalem heranfgezogen sind. Diese drei Aussagen sind im Kontext des Mar-
knsevangeliums von grundsitzlicher Bedeutung.

Zunichst ist das ,,Nachfolgen* (dkoAovOEw) ein fiir Markus iiberans wich-
tiger Begriff zur Umschreibung des Jiinger-Seins: Wer Jesus nachfolgt, der ist
Jesu Jiinger bzw. Jesu Jiingerin. Auch das ,,Dienen* (dtokovEm) hat bei Mar-
kus eine besondere Bedentung: An sich bezeichnet das griechische Wort die
Versorgnngsarbeiten, die den in der Hierarchie des patriarchal strukturierten
antiken Haushalts ,,unten* stehenden Haushaltsmitgliedern (Frauen oder Skla-
ven und Sklavinnen) gegeniiber den iiber ihnen stehenden Haushaltsmitglie-
dern (freigeborenen Ménnern) zukamen'’; Markus hebt in seinem Evangelinm
jedoch in besonderer Weise hervor, dafl Jesus die giiltigen gesellschaftlichen
Hierarchien fiir seine Anhinger und Anhéngerinnen gerade fiir nngiiltig er-
kldrte und statt dessen von ihnen verlangte, sich freiwillig an das unterste Ende
der iiblichen Rangordnung zu stellen und zu dienen (Mk 9,33-35; 10,35-45).
Wihrend die méinnlichen Jiinger sich mit dieser Anforderung Jesu sichtlich
schwer tun, wird im Markusevangelinm allein von den Frauen gesagt, daB sie
dienen (Mk 1,31; 15,41). Die Znsammenstellung dieser beiden fiir das marki-
nische Verstdndnis von Jingerschaft zentraler Begriffe — ,,nachfolgen* und
,»dienen® —in Bezug auf die Frauen ist sehr bedeutend: Man kann regelrecht sa-
gen, daB Markus hier zwei ihm eigene termini technici fiir die Jiingerschaft anf
Maria Magdalena und die anderen Franen anwendet, um sie so als vollgnalifi-
zierte Jiingerinnen anszuweisen®,

Auch die Tatsache, da3 die Frauen znsammen mit Jesus nach Jernsalem hin-
anfgezogen sind (cCLuvOKOAOVOEW), ist im Kontext des Markusevangelinms
von Bedeutung. Der Weg Jesn nach Jerusalem ist nach Markus namlich gleich-
bedentend mit seinem Weg in das Leiden und in den Tod. Und so wie Jesus die-
sen Weg freiwillig geht, erwartet er von denjenigen, die ihm nachfolgen wol-
len, die ganz konkrete Bereitschaft zur Leidensnachfolge (vgl. Mk 8,34-35).
Das konnte in der von Markns vorgestellten Sitnation durchaus konkrete For-
men annehmen: Wurde nidmlich einem politischen Rebell, als ein solcher Jesus
wohl in der Tat hingerichtet wurde, der Proze3 gemacht, muflten dessen An-
hénger mit dem gleichen Schicksal rechnen?'. Die méinnlichen Jiinger tun sich

' Siehe L. Schottroff, Dienerinnen der Heiligen. Der Diakonat der Frauen im Neuen Testament,
in: Diakonie — biblische Grundlagen und Orientierungen. Ein Arbeitsbuch zur theologischen
Verstindigung iiber den diakonischen Auftrag. Hrsg. G. K. Schifer/ Th. Storm. Heidelberg 1990,
222-242,226-233.

2 Siehe H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 47£.53.

2! Dazu L. Schottroff, Maria Magdalena und die anderen Frauen am Grabe Jesu, in: EvTh 42
(1982) 3-25, 5f.



Maria Magdalena neu entdecken 107

wiederum schwer mit dem Anspruch Jesu: Petrus versucht, Jesus von seinem
Weg in das Leiden abzuhalten und wird deshalb von diesem zurechtgewiesen
(Mk 8,33); die Jiinger sind auf dem Weg nach Jerusalem voller Angst (Mk
10,32); und bei der Gefangennahme Jesu im Garten Getsemani flichen schlief3-
lich alle (Mk 14,50). Anders die Frauen: Sie sind mit Jesus bis nach Jerusalem
hinaufgezogen und harren nun sogar noch bei der Kreuzigung aus, obwohl
auch sie diese offentliche Trauer- und Solidarititsbezeugung das Leben kosten
kann; damit stellen sie ihre Bereitschaft zur Leidensnachfolge bis zur letzten
Konsequenz unter Beweis®.

Ob die Nachricht, da3 Maria Magdalena zusammen mit anderen Frauen der
Kreuzigung beiwohnte, einen historischen Kern hat, ist nicht sicher zu sagen.
Angesichts der Realititen romischer Besatzungspolitik und Kreuzigungspra-
xis — die Wachen lieBen in der Regel niemanden an die Hingerichteten heran,
und sich zu erkennen gebende Sympathisant(inn)en brachten sich unverziiglich
selbst in Todesgefahr — ist eine unmittelbare Anwesenheit von Jesusanhdn-
ger(inne)n an sich schwer vorstellbar. Dal Maria Magdalena und andere Frau-
en sich dennoch irgendwie beim Hinrichtungsort ,herumdriickten®, bleibt
nichtsdestoweniger denkbar. Immerhin belegt die feste Verbindung des Na-
mens der Maria Magdalena mit den Uberlieferungen von Kreuzigung und Auf-
erstehung Jesu, daB ihr Weg mit Jesus sie am Ende bis nach Jerusalem fiihrte.

Eine Zeugin und Verkiinderin der Auferstehung

Nach der Uberlieferung der drei ersten Evangelien (Mk 16,1-8; Mt 28,1-10;
Lk 24,1-11) ging Maria Magdalena zusammen mit anderen Frauen am Morgen
des dritten Tages zur Begriibnisstiitte Jesu. Ihre Treue zu und ihre Solidaritat
mit dem als Verbrecher Hingerichteten reichen bis iiber den Tod hinaus.
Wihrend der iibrige Jiingerkreis noch in Furcht gefangen ist, wagen sie sich als
erste wieder in die Offentlichkeit. Und so sind sie auch die ersten, die von ei-
nem Engel die Auferstehungsbotschaft (und bei Markus und Matthéus einen
Verkiindigungsauftrag) erhalten.

Besonders eindrucksvoll ist der Grabbesuch am Ostermorgen im Johannese-
vangelium ausgemalt (Joh 20,1-3.11-18). Hier wird von einem Kommen al-
lein der Maria Magdalena berichtet. Sie findet die Gruft leer vor und glaubt, je-
mand habe den Leichnam Jesu gestohlen. Ratlos holt sie Petrus und den Lieb-
lingsjiinger, die das leere Grab zwar begutachten, doch unverrichteter Dinge
wieder gehen, wiihrend sie selbst weinend zuriickbleibt. Da begegnet ihr der
Auferstandene; sie erkennt ihn, als er sie bei ihrem Namen ruft. Die Szene er-
innert mit ihrer Motivik vom Suchen und Finden an das Hohelied: Vor diesem

22 Siehe H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 16), 48.53.



Helga Melzer-Keller 108

Hintergrund wird Maria Magdalenas Wiedererkennen des Auferstandenen als
Erkenntnis der Liebe qualifiziert®. Nach der Darstellung des Johannes ist Ma-
ria Magdalena somit die erste Auferstehungszeugin; Petrus und den iibrigen
Jiingern wird der Auferstandene erst am Abend desselben Tages erscheinen.
SchlieBlich erhélt Maria Magdalena den Auftrag, den iibrigen Jiingern von
ihrem Gespréch mit dem Auferstandenen zu berichten. In der Folge wird sie
zur ersten Verkiinderin der Osterbotschaft, weshalb sie in der Kirchenviterexe-
gese mit dem Ehrentitel ,,apostola apostolorum* — ,,Apostolin der Apostel“ ge-
wiirdigt wurde?.

Auffillig ist, da sich bei allen Evangelisten Tendenzen finden, die Rolle der
Frauen zugunsten der ménnlichen Jiinger und insbesondere des Petrus herun-
terzuspielen®. Explizit wird Petrus in Mk 16,7 im Verkiindigungsauftrag im
Ausblick auf kommende Auferstehungserscheinungen genannt, bevor die Fran-
en entsetzt vom leeren Grab flichen. Nach Mt 28,10 bekriiftigt der Auferstande-
ne, daB} die in Galil4a zu erwartenden Erscheinungen nur ,,seinen Briidern gel-
ten werden. Lukas schlieBlich 146t gar keinen Verkiindigungsaufirag an die
Frauen ergehen; er versteht es geschickt, die Kunde der Frauen als leeres Wei-
bergeschwiitz zn disqualifizieren und trotz Ermangelung einer Erzihiung von
einer Ersterscheinung vor Petros in Lk 24,34 den Eindruck zu erwecken, daB
Petrus dieselbe zuteil wurde nnd erst sein Zeugnis die iibrigen Jiinger zum
Glauben fiihren konnte. Bei Johannes schlieBlich ist die kurze Episode vom
Wettlauf des Petrus und des Lieblingsjiingers zum leeren Grab, in der Petrus
beim Betreten des Grabes den Vortritt erhilt (Joh 20,3—10), in die intensive Er-
zéhlung von der Begegnung zwischen Maria Magdalena und dem Auferstande-
nen (Joh 20,1.11-18) sekundir eingefiigt worden. Letztlich kommt in der Uber-
lieferung aller Evangelisten — mehr oder weniger ausdriicklich — die Absicht
zum Vorschein, ménnlich-apostolische Autoritit an das ,,Sehen® des Anferstan-
denen zu kniipfen, wobei insbesondere die Vorrangstellung des Petrus gesichert
wird®*. Demselben Zweck diente offensichtlich anch die Liste ménnlicher Auf-

» Vgl. M. Ebner, Wer liebt mehr? Die liebende Jiingerin und der geliebte Jiinger nach Joh
20,1-18, in: BZ 42 (1998) 39-55, 42-45. Moglicherweise steht im Hintergrund auch Jesu Rede
vom guten Hirten: die Schafe erkennen ihren Hirten an der Stimme, und wenn sie ihn erkennen,
dann folgen sie ihm (Joh 10,3—4). Anch Maria erkennt ihren Herrn an der Stimme, am Ruf ihres
Namens.

** Die verbreitete und oft zitierte Riickfiihrung dieser Betitelung der Maria Magdalena auf Au-
gustinus hat M. Ebner, Wer liebt mehr? (Anm. 23), 39 Anm. | iiberpriift und nicht verifizieren
konnen; ihm zufolge 1461 sich der Topos erstmals bei Hippolyt von Rom nachweisen.

» Dazu auch I. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 21-25.

* Zur Bindung allein der méannlich-apostolischen Autoritit an Erfahrungen mit dem Auferstan-
denen siehe H. Schiingel-Straumann, Maria von Magdala — Apostolin und erste Verkiinderin der
Osterbotschaft, in: Maria Magdalena — Zu einem Bild der Frau in der christlichen Verkiindi-
gung. Hrsg. D. Bader. Miinchen 1990, 9-32, 21-24.



Maria Magdalena neu entdecken 109

erstehungszeugen mit Petrus an der Spitze, die Paulus in 1 Kor 15,3-8 anfiihrt
und an deren Ende er sich aus eben diesem Grunde selbst setzte.

Das Fehlen jeglicher Frauennamen in 1 Kor 15,3-8 wird héufig so erklirt,
daB3 die von Paulus zitierte Liste ilter sei und die tatséchlichen historischen
Fakten wiedergebe”. Die Zweckbestimmung dieser Liste sowie der offensicht-
liche Widerspruch zu der mit Frauennamen verbundenen narrativen Evangeli-
eniiberlieferung 1:iBt jedoch ein Ausspielen beider Traditionsstringe gegenein-
ander nicht zu?. Die Tatsache, dal Markus als der idlteste Evangelist in Mk
16,1-8 bereits eine vor ihm liegende Tradition aufgegriffen hat, die bereits so
fest mit einer Reihe von Franennamen verbunden war, daB die Uberlieferung
vom leeren Grab in den Evangelien nicht auf die Frauen verzichten kann,
spricht vielmehr dafiir, dal der Erwdhnung der Frauen in diesem Zusammen-
hang eine historische Erinnerung zugrunde liegt. Offenbar gab es Osterliche
Auferstehungserscheinungen vor Frauen, und offenbar spielten Frauen bei der
Verkiindigung der Auferstehung und bei der neuen Sammlung der Jiingerge-
meinde eine wichtige Rolle®. Dall Maria Magdalena dabei der Status der er-
sten Auferstehungszeugin und der ersten Verkiinderin der Osterbotschaft zuer-
kannt wird, kann nicht ohne jeden Riickhalt in der Geschichte sein.

Dal3 Maria Magdalena und die anderen Frauen in der von Paulus zitierten Li-
ste nicht genannt werden, konnte apologetische Griinde haben*: Den christli-
chen Auferstehungsglauben auf das Zeugnis von Frauen zu griinden, hiitte sei-
ne gesellschaftliche Akzeptanz erschwert. Tatsédchlich fiihrt im Jahr 178 der
griechische Schriftsteller Celsus die Tradition von der Ersterscheinung des
Auferstandenen vor Maria Magdalena gegen das Christentum ins Feld, wenn
er im Blick auf die Auferstehung Jesu polemisch fragt’': ,,Wer hat dies gese-
hen? Ein verriicktes Weib, wie ihr behauptet (...).“ Dennoch darf das Verdrin-
gen und Verschweigen von Frauentraditionen nicht mit dem Hinweis auf den
Zwang der Umstinde* entschuldigt und akzeptiert werden. Ein Blick in ver-

" Einen Problemaufri zum Stellenwert des Auferstehungszeugnisses der Frauen im Vergleich
zuderin 1 Kor 15,3-8 enthaltenen Liste von Auferstehungszeugen bietet M. Fander, Die Stellung
der Frau im Markusevangelium (Anm. 14), 292-299.

28 1, Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3), 21 findet fiir den Umstand, dal Maria Magdalena ,,mit
der Jerusalemer Tradition von Tod, Begribnis und Auferweckung Jesu verbunden® ist, ,,wéhrend
Simon Petrus zuerst in der galildischen Ostertradition auftaucht”, eine interessante Deutung:
,,Aus der Riickschau der frishchristlichen Gemeinden, die solche Listen tradiert haben, sind Kon-
tinuitéit (Maria) und Neuanfang (Simon Petrus) von Glaube und Gemeinschaft mit diesen beiden
Namen verbunden.”

¥ Entsprechende historische Riickschliisse auf die Rolle der Frauen bei der Neukonstituierung
der Jesusbewegung zieht L. Schottroff, Maria Magdalena (Anm. 19), 23f.

% So etwa M. Hengel, Maria Magdalena und die Frauen als Zeugen, in: Abraham unser Vater.
Juden und Christen im Gespriich iiber die Bibel. Festschrift fiir Otto Michel zum 60. Geburtstag
(AGSU 5). Hrsg. O. Betz/ M. Hengel/ P. Schmidt. Leiden 1963, 243-256, 246f; M. Trautmann,
Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6), 48f.

3 Qrigines, Contra Celsum 2,55. Dt. nach M. Hengel, Maria Magdalena (Anm. 35), 252.



Helga Melzer-Keller 110

schiedene gnostische Schriften zeigt, daB es in dem zunéchst heterogenen jun-
gen Christentum auch Gruppierungen gab, die hinsichtlich der Geschlechter-
definition andere Wege als die iiblichen beschritten: Sie bewahrten die Erinne-
rung an Maria Magdalena als einer uberaus bedeutenden Verkiinderin und
Fiihrungspersonlichkeit und zogen daraus wohl auch praktische Konsequenzen
fiir die Gestaltung ihres Gemeindelebens®.

DenkanstoB8e und Anregungen

Der kritische Blick auf die Geschichte der Maria Magdalena in der kirchlichen
und insbesondere neutestamentlichen Traditionsentwicklung® kann provozie-
ren und nachdenklich machen, stellt er doch ein bislang vertrautes Bild in Fra-
ge. Jedes neue Uberdenken eines lange Zeit giiltigen Konsenses ist jedoch ein
Anzeichen dafiir, daB3 der betreffende Konsens von einer nicht mehr nur margi-
nalen Gruppe als nicht mehr tragfihig empfunden wird. Genauso kann die in
den letzten Jahren zunehmende Beschiftigung mit biblischen Frauengestalten
wie der der Maria Magdalena als ein Symptom dafiir verstanden werden, da
viele Frauen sich aufgrund ihres seit einigen Jahrzehnten zunehmend verin-
derten Selbstverstindnisses in dem bislang vermittelten Bild von den Anfin-
gen des Christentums nicht mehr adidquat wiederfinden kénnen.

Das Benennen und Aufzeigen von Mechanismen und Strategien des Ver-
dringens und Verschweigens ist daher notwendig. Nur so kann der Reichtum
verschiitteter Traditionen wiederentdeckt und die Erinnerung an eine so be-
deutende Frau wie Maria Magdalena fiir heute fruchtbar gemacht werden.
Tatséchlich hat unsere kritische Neubetrachtung der Geschichte zu Ergebnis-
sen gefiihrt, die Anregung und Ermutigung bieten kdnnen:

(1) Die Wiederentdeckung der Maria Magdalena als einer unabhingigen
und selbstbestimmten Nachfolgerin Jesu kann anregen, das Erfordernis per-
sonlicher Entscheidung zum christlichen Bekenntnis ernster zu nehmen. Nach

2 Siehe K. L. King, Kanonisierung und Marginalisierung: Maria von Magdala, in: Concilium
34 (1998) 261-269, 263-269. Zur Rolle der Maria Magdalena in der Gnosis siehe auch die aus-
fithrlichen Darlegungen von S. Haskins, Die Jiingerin (Anm. 1), 43-68; 1. Maisch, Maria Mag-
dalena (Anm. 3), 27-36.

** Die Geschichte der Maria Magdalena in der kirchlichen Tradition konnte hier nur angerissen
werden. Einen ausfiihrlichen Gang durch die Geschichte bieten S. Haskins, Die Siinderin (Anm.
1), 69-434; 1. Maisch, Maria Magdalena (Anm. 3) 37-164; iberblickshaft H. Haag, Grosse
Frauen der Bibel (Anm. 4), 280-287; M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6),
51-55.

* Je eigene Versuche, die biblischen Nachrichten iiber Maria Magdalena neu zu entdecken, fin-
den sich bei M. Trautmann, Die Frau im Neuen Testament (Anm. 6), 55-58; R. Wind, Maria aus
Nazareth, aus Bethanien, aus Magdala. Drei Frauengeschichten (KT 145). Giitersloh 1996,
71-94; 84-92.



Maria Magdalena neu entdecken 111

der Ara der Volkskirche nehmen dem einzelnen nicht mehr gesellschaftliche
Selbstverstindlichkeiten und Konventionen die Entscheidung fiir oder wider
Christentumn nnd Kirche ab. Das bewuBte und verantwortete Bekenntnis erfor-
dert eine Entschiedenheit, die bereit ist, die eigene Entscheidung gegebenen-
falls anch im Kontrast zu einem anders gesinnten sozialen Umfeld durchzutra-
gen und zu leben.

(2) Die Anwesenheit der Maria Magdalena im unmittelbaren Jiingerkreis Je-
su und ihre Bedeutung in der Urchristenheit kann dazu veranlassen, die Rolle
der Franen und das Geschlechterverhiltnis in der Kirche zu iiberdenken. Nach-
folge ebenso wie Einsatz fiir den Glanben ist Sache beider Geschlechter. In den
Gemeinden heute ist allerdings — ganz in der bedenklichen Traditionslinie des
Lunkas, der den Frauen seiner Gemeinde ein speziell auf sie zngeschnittenes
Nachfolgeprofil nahelegt — noch immer eine Art geschlechtsspezifischer Auf-
gabenteilung zu beobachten. Zwar wird diese mittlerweile mehr und mehr anf-
geweicht, doch nicht im Sinne eines gemeinsamen Engagements beider Ge-
schlechter, sondern bedingt durch einen einseitigen Riickzug der Ménner ans
den bisher vor allem von ihnen dominierten Bereichen. Die Folge ist, dafl das
gemeindliche Engagement immer mehr ganz den Frauen iiberlassen bleibt. Die
traditionellen Anfgabenteilungen funktionieren nicht mehr, doch es ist noch
kein nenes Modell an die Stelle der alten Rollenmuster getreten. Hier sind ein
Anfeinanderzngehen und die Kreativitit von Minnern and Franen gefragt.

(3) Oft steht diesem Aufbruch noch immer das mangelnde Selbstbewuftsein
von Frauen im Wege. Der Blick anf Maria Magdalena, ihr (von Markus
berichtetes) mutiges Aushalten im Angesicht des Krenzes, ihre (in den
Evangelien erinnerte) Anszeichnung als Auferstehungszengin, ihr (nach der
Schilderung des Johannes) nnerschrockenes Auftreten als Verkiinderin, die
den mutlosen Minnern die Augen 6ffnet — all das kann Frauen heute neu er-
mutigen, ihre bislang nicht wahr- oder ernstgenommenen Ressourcen und
Fihigkeiten zu entdecken.





