
Die Weisheit und das Kreuz 

Marginalien zum Kolosser- und Epheserbrief* 

Franz-Josef Steinmetz, München 

Christlicher Glaube kann wie eine •Torheit" erscheinen und wird doch als 
•Weisheit" erkannt und verkündet. Auffällige Unterschiede in der Sprache 
oder in der Perspektive sind schon im Neuen Testament zu beobachten und zu 
bewundern. Da gibt es Texte, die besonders hervorheben, daß Christen kreuz- 
tragende Menschen sind, und es gibt andere, die uns versichern, daß christli- 
ches Selbstverständnis sehr viel mit Erkenntnis und Weisheit, ja sogar mit Be- 
greifen, Einsicht und Wissen zu tun habe. Im Grunde können alle diese Grund- 
motive befreiend wirken, und letztlich wollen sie alle dem Menschen helfen, 
aus der ihn hart bedrängenden Leidens- und Unheilssituation herauszukom- 
men. Sie können dies aber nur, wenn sie untrennbar miteinander verknüpft 
bleiben. Einige der Fragen und Probleme, die in diesem Zusammenhang von 
Bedeutung sind, sollen hier am Beispiel des Kolosser- und Epheserbriefes an- 
gesprochen werden. 

1. Die Weisheit im Ersten Korinther- und im Römerbrief 

Von allen Paulusbriefen befaßt sich bekanntlich der Erste Korintherbrief am in- 
tensivsten mit dem Weisheits-Gedanken (circa 28mal). Gerade in ihm aber po- 
lemisiert Paulus mehrfach gegen eine Weisheitslehre, die wohl auch der zen- 
trale Anlaß zur Parteienbildung in Korinth gewesen ist (1,1 lf; vgl. 3,3ff.22) 
und die seiner Kreuzes-Theologie radikal entgegensteht.1 Allem Anschein 
nach gründet sie in einer •gnostisch"-komplexen Sophia-Christologie, die je- 
doch nur den Vollkommenen und den • Geistbestimmten " vorbehalten bleibt. 
Überheblich und schwärmerisch dünken sich jene zu letztgültigem Urteil über 
alle übrigen Menschen befugt, selber jedoch frei von jeder richterlichen In- 
stanz. 

Paulus sieht in einer solchen Haltung geradewegs eine Entleerung des Kreu- 
zes Christi ( 1 Kor 1,17 ). Er wertet die Weisheit dieser • Geistbestimmten " als 

* Mit freundlicher Genehmigung des Verlags Aschendorff entnommen aus: Th. Söding 
(Hrsg.), Der lebendige Gott. Studien zur Theologie des Neuen Testamentes. Festschrift für 
Wilhelm Thüsing. Münster 1996. 

1 Vgl. F.J. Ortkemper, Das Krem, in der Verkündigung des Apostels Paulus. Dargestellt an 
den Texten der paulinischen Hauptbriefe (SBS 24). Stuttgart 1967. 



Die Weisheit und das Kreuz 113 

•Menschenweisheit" und nennt sie •fleischgeboren" (3,1). Die Weisheit Got- 
tes erscheint ihrem gnostischen Selbstverständnis jedoch umgekehrt wie ein 
Ärgernis und wie Aberwitz ( 1,23), denn als Griechen suchen sie eine andere 
• Weisheit" (1,22). Das Weisesein in Christus bleibt hingegen durch das Kreu- 
zesgeschehen geprägt, und deshalb muß der Mensch zunächst einmal 
•töricht" werden, um auf wahrhaft göttlichem Weg •weise" zu sein, wie Pau- 
lus in 1 Kor 3,18f besonders betont: 

Keiner täusche sich selbst! 
Wer sich weise dünkt unter euch, in dieser Weltzeit - 
zum Aberwitz muß er werden, 
damit er ein Weiser werde. 
Denn die Weisheit dieser Welt ist Aberwitz bei Gott.1 

Die Gefahr einer Entleerung der Predigt vom Kreuz ist deshalb so groß, weil 
diese völlig töricht erscheint, wie etwas, das Anstand und Sitte verletzt. Sie ist 
und bleibt eine Predigt vom Galgen, allerdings nur bei denen, die verlorenge- 
hen, wie Paulus außerordentlich drastisch hinzufügt. In Wirklichkeit ist sie 
heilbringend, ja das Heilsangebot schlechthin, das jedem, der sich ihm auslie- 
fert, wahre Rettung gewährt. Wenn Menschen diesen Weg als Aberwitz be- 
zeichnen, dann deshalb, weil sie selber aberwitzig sind, sich selbst jedoch wie 
•Wissende" und •Reiche" vorkommen. 

Dabei kann die • Weisheitsrede " durchaus ein legitimes christliches Charis- 
ma sein, das Paulus grundsätzlich dankbar anerkennt, wie etwa aus l,4f und 
12,8 hervorgeht. Es gibt zweifellos eine echte theologische Vertiefung der Re- 
de vom Kreuz, die die Gläubigen schließlich an der göttlichen Weisheit selber 
teilhaben läßt. Wenn sie das Kinderstadium überwunden haben und zu er- 
wachsenen Christen geworden sind (vgl. 3,Iff)3, dann gewinnen sie einen im- 
mer größeren Einblick in die Tiefen Gottes. Aber eben dies hat mit der Weis- 
heit dieser Welt noch der Fürsten dieser Welt nichts zu tun, wie in 2,6-13 mehr- 
mals betont wird, und um den Gegensatz zwischen der weltlichen und der gött- 
lichen Weisheit sozusagen auf ein einziges Stichwort zu konzentrieren, 
schreibt Paulus schließlich (2,16): 

Wir aber haben das Denken Christi. 

Der entscheidende Grund für die heftige Kritik, die Paulus gegen die ko- 
rinthische Weisheitslehre richtet, sind also keineswegs irgendwelche formalen 
Gesichtspunkte, wie man oft genug herauszuhören meinte. Vielmehr geht es 

2 Ich verwende hier für alle zitierten Bibelstellen die deutsche Übersetzung des Neuen Testa- 
mentes von Fridolin Stier. Düsseldorf/München 1989. 
3 Vgl. W. Thüsing, •Milch" und •feste Speise" (1 Kor 3,lf und Hebr 5,11-6,3). Elementar- 
katechese und theologische Vertiefung in neutestamentlicher Sicht (1967), in: ders., Studien 
zur neutestamentlichen Theologie. Hrsg. von Th. Söding (WUNT 82). Tübingen 1995, 23-56. 



Franz-Josef Steinmetz 114 

um ein prinzipielles Mißverständnis der christlichen Botschaft, das die Mitte 
des Evangeliums, nämlich das Kreuz des Christus, zu entleeren drohte: ein 
Sich-Rühmen vor Gott ( l,29f), das stets zu Menschenvergötterung, Absonde- 
rung und Parteienbildung führt. 

Was diese hier kurz skizzierte Unterscheidung zwischen menschlicher Tor- 
heit und göttlicher Weisheit betrifft, so stimmt der Brief an die Römer4 

grundsätzlich mit dem Ersten Korintherbrief überein. Auch dort ist die Rede 
von Menschen, die sich für weise halten, in Wirklichkeit aber 

ins Nichtige gerieten mit ihren Gedanken. 
Und verfinstert ward ihr uneinsichtiges Herz. 
Indem sie behaupteten, weise zu sein, 
verhielten sie sich aber aberwitzig (l,21f). 

Die bloß menschliche Weisheit ist zum Scheitern verurteilt, weil man Gottes 
Weisheit nur als Gnade empfangen und nur im Glauben daran teilhaben kann. 
Denjenigen, die sich selber für weise halten, • ihnen gab Gott einen Geist der 
Betäubnis" (11,8) und •finstern sollen sich ihre Augen zur Blicklosigkeit" 
(11,10). Gott hat alle gewissermaßen •im Ungehorsam zusammengesperrt, um 
sich ihrer aller zu erbarmen" (11,32). Solche Weisheit geht über das, was ein 
bloß menschlicher Geist zu denken vermag, unendlich hinaus. Vor ihr kann 
man eigentlich nur bewundernd in Staunen ausbrechen, wie es Paulus ab- 
schließend versucht: 

O Abgrund von Reichtum und Weisheit und Erkenntnis Gottes! 
Wie unausforschbar sind seine Richtsprüche und unaufspürbar seine Wege 
(11,33). 

Auch wenn diese Gedanken im Brief an die Römer einen anderen Problem- 
kreis ansprechen als im Ersten Korintherbrief, so zeigt sich im ganzen doch die 
gleiche Grundstruktur. 

2. Die Weisheit im Kolosserbrief 

Schon Heinrich Julius Holtzmann hatte das Christentum des Kolosser- und 
Epheserbriefes als •Theosophie" bezeichnet.5 In diesen Briefen bilde eine tief 
eindringende Erkenntnis geradezu das Endziel der christlichen Lebenserneue- 
rung, und Belehrung in jedweder Weisheit gehöre zur Vollkommenheit, die je- 
der Christ benötige. •Darum stehen auch unter den Eigenschaften Gottes die 
intellektuellen oben an... und läuft überhaupt alles auf Kenntnis, Einsicht, Wis- 
sen und Begreifen hinaus."5 Auch nach dem Urteil Rudolf Bultmanns ist der 

4 Vgl. R. Pesch, Römerbrief (NEB.NT 6). Würzburg 1983 
5 Kritik der Epheser- und Kolosserbriefe. Leipzig 1872, 215ff. 
6 Ders., Lehrbuch der Neutestamentlichen Theologie II. Tübingen 1911, 273. 



Die Weisheit und das Kreuz 115 

Gedanke, daß gerade die Erkenntnis das christliche Sein auszeichne und sie 
deshalb beständig wachsen müsse, besonders charakteristisch für den Kolos- 
ser- und Epheserbrief. Im Unterschied zu Paulus spiele •glauben" und •Glau- 
be" eine relativ geringe Rolle.7 Zumindest ähnliche Urteile lassen sich bei an- 
deren Autoren ausfindig machen. Die Frage ist, ob wir es hier eigentlich mit ei- 
nem echten Problem zu tun haben oder nicht.8 Manche Exegeten (z. B. Hein- 
rich Schlier) meinen: •Glauben" könne durchaus mit •Erkennen" bzw. •Wis- 
sen" ausgewechselt werden und •Erkenntnis" bzw. Wissen könne an die Stelle 
von •Glauben" treten. Und sie berufen sich auf Paulus, der ja neben dem 
grundlegenden und als solches bleibenden Evangelium schon eine zu ihm 
gehörende und es von innen her entfaltende •Weisheitsrede" kenne. 

Kol 1,9 leitet die einschlägige Terminologie des Briefes mit einer Bitte ein: 

Ihr möchtet erfüllt werden mit der Erkenntnis seines Willens 
in aller Weisheit und geistgewirkter Einsicht. 

Dieser Gedanke wird dann in 1,28 wieder aufgegriffen, wenn von der Ermah- 
nung und Belehrung •in jeglicher Weisheit" die Rede ist. Die Belehrung erfolgt, 
• um jeden Menschen als Vollkommenen hinzustellen ". In Christus sind nämlich, 
wie es in 2,3 heißt, •alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen ". 

Die Position der kolossischen Irrlehrer wird dann in 2,22ff als bloße •Leh- 
ren der Menschen" verworfen, obgleich diese sie als •Ruf der Weisheit" pro- 
pagieren. Schon in 2,8 hieß es: 

Habt im Blick, daß niemand euch zur Beute mache durch Philosophie und lee- 
res Geblend, die sich an Menschenüberlieferung ... und nicht an den Messias 
(Christus) halten. 

Damit rückt die kolossische Auseinandersetzung zwar in die Nähe der ko- 
rinthischen Probleme, aber von der •Torheit des Kreuzes" wird im Kolosser- 
brief nirgendwo etwas gesagt, und das gibt seiner Sprache zumindest doch ei- 
nen auffällig anderen Klang. 

Dieser andere Klang erklärt sich jedoch, wenn man die kolossische Irrlehre 
etwas genauer in den Blick nimmt. Auch wenn sich der Unterschied zwischen 
den Gefahren in Korinth und der kolossischen Häresie kaum auf eine einfache 
Formel bringen läßt, und obwohl die tiefere Ursache der Unruhen wahrschein- 
lich ein und dieselbe ist, nämlich die Loslösung von Gott, scheint in Kolossä ei- 
ne asketisch-ritualistische Tendenz die eigentliche Gefahr zu bilden. Der Kult 

1  Theologie des Neuen Testaments. Hrsg. von O. Merk (UTB 630). Tübingen (1953) 91984, 
528ff. 
8  Vgl. F.-J. Steinmetz, Protologische Heils-Zuversicht. Die Strukturen des soteriologischen 
und christologischen Denkens im Kolosser- und Epheserbrief (FTS 2). Frankfurt/M. 1969, bes. 
101.112. 



Franz-Josef Steinmetz 116 

der kosmischen •Mächte", den die Häretiker praktizieren, geschieht nicht 
etwa positiv, d. h. aus Liebe. Nein, im Gegenteil, man verehrt diese Mächte aus 
Angst, d. h. also lediglich negativ, weil sie doch nach Ansicht der Irrlehrer trotz 
des Gekommenseins Christi immer noch eine zu beachtende Herrschaft ausü- 
ben. Genau das ist der Punkt, der den Verfasser des Kolosserbriefes protestie- 
ren läßt. Mit Nachdruck stellt er die schon erfolgte Entmachtung der Mächte 
heraus und radikalisiert seine Christologie (1,16f): 

Ob Throne, ob Herrenwürden, ob Mächte, ob Vollmachten: 
Das Allsamt ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen. 
Und er ist vor allen, 
und das Allsamt ist in ihm zusammengehalten. 

Eine Betonung der •Torheit des Kreuzes" wäre in diesem Zusammenhang 
überflüssig und vielleicht sogar kontraproduktiv. 

Insgesamt läßt sich jedoch nicht bestreiten, daß der Kolosserbrief zu immer 
stärkerem weisheitlichem Wachstum drängt. Das zeigt sich weiterhin deutlich 
in 3,16: 

Das Wort des Messias (Christus) wohne euch inne gar reich. 
In aller Weisheit lehrt und weist einander zum Rechten. 

Und schließlich heißt es in 4,5: 

In Weisheit geht den Weg denen draußen gegenüber. 

So bleibt der auffallende Eindruck zurück, daß sich im Kolosserbrief 
tatsächlich zwei Menschengruppen streng •dualistisch" gegenüberstehen, 
nämlich die Gruppe der Weisen und die der Unweisen, die noch •draußen" 
sind. Wenn man einmal mit Christus gestorben ist (2,20), gehört man im Grun- 
de definitiv zu den Weisen. Zwar ist die bekannte paulinische Spannung zwi- 
schen Indikativ und Imperativ auch in diesem Brief durchaus zu erkennen (vgl. 
die Paränesen in Kap. 2 und in 3,1^,6). Immer noch heißt es (in 3,5): 

Laßt also die erdverhafteten Glieder ersterben. 

Trotzdem scheint im ganzen die Ausdrucksweise eines eher •gnostischen" 
Schemas vorzuherrschen: Jetzt seid ihr weise! Wachset in der Weisheit! 

3. Die Weisheit im Epheserbrief 

Die Leser des Epheserbriefes werden ganz ähnlich zur Weisheit ermahnt wie 
die des Kolosserbriefes, während diese Wortgruppe im Galater-, Philipper-, 
und in den Thessalonicherbriefen völlig fehlt. Was die übrigen Paulusbriefe 



Die Weisheit und das Kreuz 111 

betrifft, so findet sich eigentlich nur in Rom 16,19 eine vergleichbare Auffor- 
derung: 

Ich will aber, daß ihr weise seid für das Gute. 

Der Erste Korintherbrief hingegen betonte ( 2, 7 ): 
Wir reden von Gottes verborgen gehaltener Weisheit voll Geheimnis. 

Eph 1,8 singt ein Danklied wegen des Reichtums der göttlichen Gnade, 

die er überreich uns zuströmen ließ in aller Weisheit und Einsicht, 
da er uns kundgab das Geheimnis seines Willens. 

In 1,17f folgt dann die Bitte des Verfassers: 

Daß der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der Herrlichkeit, 
euch gebe den Geist der Weisheit und Enthüllung - zur Erkenntnis seiner. 
Er erleuchte euch die Augen des Herzens, damit ihr wißt. 

Diese Ausdrucksweise entspricht Kol 1,9. Sie findet sich aber auch im Alten 
Testament (z. B. Jes 11,2), in der apokalyptischen Tradition des Judentums und 
in seiner Weisheitsliteratur. Im Grunde ist wohl der messianische Geist der In- 
spiration gemeint, der jetzt die Epheser erfüllen und ergreifen soll. 
In Eph 3,10 heißt es: 

Jetzt soll den Mächten und den Vollmachten in den Himmelsregionen durch 
die Kirche kundgemacht werden die vielgestaltige Weisheit Gottes. 

Was aber soll das heißen? Und was ist mit • vielgestaltiger Weisheit Gottes " 
gemeint? Der unmittelbare Kontext (vor allem 3,8-11) legt jedenfalls nahe, 
daß diese Weisheit hier als Erfüllung des göttlichen Heilsplanes verstanden 
wird. Seine Offenbarung soll jetzt durch die Kirche geschehen, die wie eine ge- 
waltige himmlische Größe vorgestellt ist und geradewegs als •Besitzerin" oder 
zumindest als •Vermittlerin" der göttlichen Weisheit auftritt. 

Der Unterschied zur Ausdrucksweise des Ersten Korintherbriefes scheint 
mir in diesem Zusammenhang nicht ohne Bedeutung zu sein. Auch dort geht 
es, wie schon gezeigt, um Gottes Weisheit. Aber Paulus legt keineswegs den 
Ton darauf, daß er oder die Kirche im (alleinigen) Besitz der Weisheit sei, 
während andere Menschengruppen töricht oder ohne Weisheit wären. Viel- 
mehr sind zunächst einmal alle Menschen unweise, und jeder muß vor allem 
die •weltliche" Weisheit aufgeben, um Gott zu Wort kommen zu lassen (vgl. 1 
Kor 3,1 9f)- In erster Linie geht es also darum, daß alle Menschen auf Gott 
hören und sich zu ihm bekehren. 

Zweifellos führt auch der Epheserbrief die Weisheit der Kirche auf Gott den 
Vater und Schöpfer zurück, wie sich schon aus 1,8.17 ergab und ebenso im 
Kontext von 3,10 deutlich zu sehen ist. Trotzdem scheint mir, daß sich das vor- 
herrschende Anliegen einigermaßen verschiebt. Dem Verfasser des Epheser- 



Franz-Josef Steinmetz 118 

briefes geht es vor allem um eine Gegenüberstellung der •anderen Geschlech- 
ter", welchen das Geheimnis nicht kundgetan wurde, und der •heiligen Apo- 
stel und Propheten", denen es jetzt offenbart wurde (3,5). Aber diese Gegen- 
überstellung geschieht nicht differenziert oder geschichtlich, sondern - was die 
Ausdrucksweise betrifft - weitgehend •dualistisch". Die aufgestellten Grup- 
pen werden gewissermaßen wie Licht und Finsternis oder wie Tod und Leben 
konfrontiert. In unserem Fall (Kap. 3) bildet die Gruppe der •Weisheits-Besit- 
zer" den Gegenpol zu den Unweisen und Unwissenden, und der Verfasser be- 
tont, daß er selber zu den Wissenden gehört. Diese Sprache kann den Eindruck 
einer •gnostischen" Schwärmerei erwecken, solange man nicht genügend be- 
achtet, daß der Weisheits-Besitz auch hier als Gottes Gnadengeschenk gesehen 
wird. Vom Törichtwerden des Menschen als Voraussetzung des Christseins 
(vgl. 1 Kor 3,18) redet der Epheserbrief nicht, denn das entspricht nicht seinem 
Ausdrucksschema. Die Weisheit fließt gewissermaßen in die Empfänger hin- 
ein wie das Licht, das die Dunkelheit verdrängt (vgl. Eph 1,8). 
So rundet Eph 5,15 das Bild ab, wenn gesagt wird: 

Blickt also scharf daraufweichen Weg ihr geht - als Weise, nicht als Unweise. 

In 1 Kor 3,18 heißt es statt dessen: 

Zum Aberwitz muß er werden, damit er ein Weiser werde. 

Im Grunde wird jedoch diesselbe Haltung einmal positiv (im Epheserbrief) 
und einmal kritisch (im Ersten Korintherbrief) gefordert. Aber die Formulie- 
rung klingt ohne Zweifel verschieden (das Wort • unweise " findet sich im NT 
nur hier in Eph 5,15). Es wäre zwar abwegig, wollte man die Tendenzen dieses 
Briefes ohne weiteres gegen die ursprünglichen Paulusbriefe ausspielen. Viel- 
mehr wird man den äußeren Ausdruck von der eigentlich beabsichtigten Aus- 
sage unterscheiden, um die tiefere Einheit in der Differenz zu sehen. Trotzdem 
sollte man anerkennen, daß die Weisheit im Epheserbrief mit größerem Nach- 
druck zu den christlichen Heilsgütern gehört und weitaus mehr im Mittelpunkt 
der Ausführungen steht als in den Briefen, die als echt paulinisch gelten. Der 
Erste Korintherbrief bringt die Weisheit nur äußerst kritisch und zurückhaltend 
zur Sprache, wie schon gezeigt wurde. 

4. Die •gnoseologische" Sprache im Kolosser- und Epheserbrief 

Sowohl im Kolosser- als auch im Epheserbrief fehlt im Unterschied zur Weis- 
heitslehre des Ersten Korintherbriefes das Motiv des Törichtwerdens vor Gott. 
Vielmehr stehen weise und unweise Menschengruppen einander •dualistisch" 
gegenüber. Kirche und Apostel sind Weisheitsbesitzer. Dennoch sollen die 



Die Weisheit und das Kreuz 119 

Christen in der Weisheit Fortschritte machen. Sie werden vor der Unwissenheit 
der Außenstehenden gewarnt. Ihr •Wissen" ist Gefahren ausgesetzt. 

Diese Beobachtungen zur Weisheitslehre im Kolosser- und Epheserbrief 
wären im Hinblick auf den Gebrauch des Wortes •Mysterium" zu ergänzen9, 
was hier nicht mehr weiter ausgeführt werden soll. Es sei jedoch wenigstens 
angemerkt, daß diese Mysterien-Stellen den bisher skizzierten Eindruck einer 
•gnoseologischen" Sprache noch erheblich verstärken: Christus wird vorherr- 
schend wie eine Mysterien-Lehre verkündet, die den falschen Lehren bzw. der 
völligen Ignoranz gegenübersteht. Es geht in dieses Briefen ganz ausdrücklich 
und reflex um die Teilnahme an Gottes Offenbarung, deren Kenntnis das Heil 
schon jetzt vermittelt. Auf der Lehre und auf dem Wissen liegt allem Anschein 
nach der Akzent. Dabei wird nicht eine Vielzahl von Mysterien verkündet, son- 
dern nur ein einziges, und dieses eine heißt Christus (vgl. Kol 1,26.27; 2,2;4,3; 
Eph 1,9; 3,3.4.9; 5,32; 6,19). 

Vielleicht kann man die Eigentümlichkeit dieser Sprache am besten durch 
das charakterisieren, was Erich Przywara im Zusammenhang einer Klassifi- 
zierung theologischer Systeme die •Wahrheits-Theologie" genannt hat10. 

•Die gesamte Welt, wie sie durch diese Wahrheits-Theologie sich aufhellt, erscheint da- 
mit als eine theo-christologische Intelligibilität. Hierin geschieht die stärkste Berührung 
und Vermählung zwischen einer Philosophie, die auf die .intelligibilia' geht und einer 
Theologie, die die Wahrheit Gottes im Logos Gottes ausspricht." 

Zugleich nennt Przywara aber auch die Grenzen solcher Theologie: 

•An Stelle des verborgenen Mysteriums Gottes im Mysterium des Kreuzes tritt das neu- 
trale Sein ... einer systematischen Wahrheit ... Ordnung stellt sich dem Mysterium ge- 
genüber und tritt damit in Widerspruch zu dem, was die Schrift das ,bathos' in Gott wie 
in der Welt nennt, d. h. die eigentlich in keine Ordnungskategorien eingehende Abgrün- 
digkeit Gottes und seines Reiches." 

Und weiter: 

•Der Blick der Zukunft geht auf eine Theologie des Mysteriums als Theologie transzen- 
dierender Ordnung, d. h. der Ordnung Gottes, wie sie im Mysterium verhüllt und über al- 
le Begriffe hinaus sich darbietet (Denz. 1796)." 

Weil das Kreuz im Kolosser- und Epheserbrief auf den ersten Blick ver- 
gleichsweise •verborgen" erscheint", sei jedoch noch eine kleine Grundsatzer- 
klärung hinzugefügt: Man sollte ganz allgemein bedenken, daß Schriftstücke 
immer beschränkt sind und infolgedessen auch den, der sich einseitig von ih- 
nen bestimmen läßt, irgendwie einschränken. Das Recht des Schriftstücks in 

9 Vgl. F.-J. Steinmetz, a.a.O. 102-108. 
10 Logos. Düsseldorf 1964. Die zitierten Stellen finden sich S. 88, 92,93. 
11 Vgl. jetzt aber R. Hoppe, Der Triumph des Kreuzes. Studien zum Verhältnis des Kolosser- 
briefes zur paulinischen Kreuzestheologie (SBB 28). Stuttgart 1994. 



Franz-Josef Steinmetz 120 

sich selbst, thematisch begrenzt oder perspektivisch akzentuiert zu sein, läßt 
sich eigentlich nicht bestreiten. Für eventuelle Einseitigkeiten oder ungute 
Konsequenzen in der Lebensführung sind vor allem die Leser selber verant- 
wortlich zu machen. Freilich können die auffälligen Ausdrucks weisen des Ko- 
losser- und Epheserbriefes Anlaß geben, auf bestimmte Gefahren, die sich bei 
oberflächlichem Verständnis einstellen, hinzuweisen. Man hat aber nicht 
schon deshalb das Recht, ihrem kanonischen Anspruch auszuweichen, so we- 
nig man sich andererseits davon dispensieren darf, den Gehalt persönlicher 
Lieblingsschriften zu ergänzen. Prinzipiell kann man zwischen dem äußeren 
Buchstaben eines Dokuments und seiner eigentlichen Aussageabsicht wenig- 
stens unterscheiden und mit der Möglichkeit rechnen, daß sich oftmals ver- 
schiedene, manchmal sogar entgegengesetzte Haltungen in fast gleichen 
Sprachgewändern bewegen. Eigentliches Objekt theologischer Sachkritik 
bleibt die menschliche und kirchliche Wirklichkeit. Kanonische Schriftstücke 
sollte man zumindest nicht zur ersten Zielscheibe solcher Kritik mißbrauchen. 

5. Das Kreuz im Hintergrund? 

Wer den Kolosser- und Epheserbrief sorgfältig meditiert, wird bald bemerken, 
daß das Kreuz in diesen Schriften immer noch eine zu beachtende Rolle spielt, 
auch wenn Erkenntnis, Einsicht, Weisheit und Wissen zunächst hervorgehoben 
erscheinen. Aber im Grunde ist hier doch das Wissen um die Hoffnung ge- 
meint, die im Evangelium Christi offenbar wurde, wobei Gebet, Glaube und 
Liebe fortwährend vorausgesetzt werden. Ein entsprechender Lebenswandel, 
der auch die Bereitschaft zum Kreuztragen und zum Mit-Leiden einschließt, 
bleibt daher in ergänzenden paränetischen Hinweisen gefordert.12 

a) Implizite Kreuzestheologie 

Im Kolosserbrief ist die Zukunft zwar mehr als •Aufdeckung" der eschato- 
logischen Gegenwart dargestellt und nicht so sehr als deren Vollendung. 3,2ff: 

Das Obere habt im Sinn, nicht das auf der Erde. 
Denn gestorben seid ihr, und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott. 
Wenn der Messias (Christus) - unser Leben - aufscheint, 
dann werdet ihr auch mit ihm aufscheinen in Herrlichkeit. 

Zugleich aber behält die Mahnrede das konkrete irdische Leben im Auge, 
wenn es anschließend in 3,12ff heißt: 

F.-J. Steinmetz, Heils-Zuversicht (s. Anm. 8) 130. 



Die Weisheit und das Kreuz 121 

Als Gottes Erwählte, Heilige und Geliebte zieht also an: 
inniges Erbarmen, Freundlichkeit, Niedrigkeit, Milde, Langmut. 
Ertragt einander und schenkt einander Gnade, 
wenn jemand gegen jemand zu klagen hat: 
Wie der Herr euch Gnade geschenkt hat, so tut auch ihr. 
Über all diesem ist die Liebe; 
sie ist das Band der Vollkommenheit. 

Wenn das etwas mit Weisheit zu tun hat, dann zweifellos nur mit der Weis- 
heit des Kreuzes. 

Im Epheserbrief scheint diese zwar auf den ersten Blick noch weniger her- 
vorzutreten. Die Paränese bezieht sich nämlich vor allem und vorherrschend 
auf die eschatologische Gegenwart des Taufgeschehens. Dennoch blickt auch 
sie deutlich auf den noch zukünftigen Erlösungstag (4,30), und dabei wird sie 
sogar zu einem spannungsgeladenen Aufruf zum Kampf, in dem es u. a. heißt 
(6,1 8ff): 

Mit allem Gebet und Flehen betet zu aller Zeit in Eins mit dem Geist. 
Und dazu wacht in allem Ausdauern und Flehen für alle Heiligen, 
auch für mich, 
damit mir das Wort gegeben werde zum Auftun meines Mundes in Freimut, 
um das Geheimnis der Heilsbotschaft kundzutun. 
Für sie wirke ich als Gesandter in Ketten - 
daß ich Freimut find zu reden, wie ich muß. 

Man kann sich wirklich nicht vorstellen, wie ein Verfasser, der eine bloße 
Weisheitslehre ohne Kreuz vertreten würde, solche Worte hätte schreiben kön- 
nen. 

b) Explizite Kreuzestheologie im Kolosserbrief 

Ganz abgesehen von diesen allgemeinen Beobachtungen, die das Kreuz im 
Hintergrund erkennen lassen, sind schließlich jene Stellen zu erinnern, die 
eben dieses in den Vordergrund rücken. Dazu ist zunächst einmal Kol 1,20 zu 
nennen, wo gesagt wird, daß es (Gott) gefiel, in ihm (Christus) die ganze Fülle 
wohnen zu lassen 

und durch ihn zu versöhnen das Allsamt - auf ihn zu, 
indem er Frieden schaffte durch das Blut seines Kreuzes. 

Es spricht zwar einiges dafür, daß die Worte •durch das Blut seines Kreuzes" 
ein späterer Nachtrag sind, denn der Tod Jesu erfolgte eigentlich vor der schon 
in 1,18 erwähnten Auferstehung. Gerade so aber hat dieser Zusatz die wichtige 



Franz-Josef Steinmetz 122 

Funktion, Mißverständnissen vorzubeugen und sowohl All-Versöhnung als 
auch All-Befriedung eindeutig an das Kreuz zu binden.13 

Besondere Erwähnung verdient weiterhin Kol 1,24: 

Jetzt freue ich mich in den Leiden für euch. 
Und stellvertretend fülle ich an meinem Fleisch auf, 
was den Drangsalen des Messias (Christus) mangelt -für seinen Leib: 
das ist die Kirche. 

Dieser Vers hat schon zu vielen Fragen Anlaß gegeben, die im Laufe der Ge- 
schichte die unterschiedlichsten Antworten hervorgebracht haben. Bis heute 
scheint die Diskussion über den genauen Sinn des Ausdrucks •was den 
Drangsalen des Messias (Christus) mangelt" noch immer nicht abgeschlossen 
zu sein. Für unseren Zusammenhang genügt wohl einfach folgende Feststel- 
lung: Wahrscheinlich ist hier nicht so sehr die Rede von der Passion des (histo- 
rischen) Christus selbst, als vielmehr von der Bedrängnis/Drangsal, in die ein 
Missionar um Christi willen gerät. Solche Drangsale werden oft als Teilhabe 
am Leiden Christi verstanden (Rom 8,17; 1 Kor 4,10-14; 2 Kor 1,5; Phil 3,10). 
Während der Gedanke der Erfüllung im Kolosserbrief sonst vor allem die po- 
sitive Seite des Heilsgeschehens aufgreift, dient der Ausdruck •auffüllen" in 
Kol 1,24 dazu, die negative Seite dieses Prozesses, das Leiden und Sterben, zu 
zeichnen (vgl. Eph 3,13). Der Apostel-Schüler wird nicht nur durch das Heil, 
das in Christus schon Gegenwart ist, erfüllt; er nimmt ebenso teil am Tod Chri- 
sti und seinem Leiden. Diese •negative" Seite der Erfüllung bleibt ihm bei der 
weltweiten Verkündigung des Evangeliums keineswegs erspart. Sie wird wie 
in Phil 3,10 als Gemeinschaft mit seinem (Christi) Leiden gesehen. •Dieses 
muß insofern sein Voll-Maß erst noch erreichen, als es an und im Leib Christi, 
der Kirche, fortdauern und Sichtbarkeit gewinnen und so das Wort der Predigt 
glaubhaft machen soll."14 

Trotzdem wird in Kol 2,12 über die schon präsentische Teilhabe am Aufer- 
stehungsleben Christi noch einmal auffallend enthusiastisch gesprochen: 

Mit ihm wurdet ihr begraben in der Taufe; 
mit ihm seid ihr auch auferweckt durch den Glauben an die Wirkmacht 
Gottes, der ihn von den Toten erweckte. 

Das klingt zumindest nicht so vorsichtig wie in Rom 6,5, wo Paulus die Auf- 
erstehung nur futurisch sieht.15 Und mit großer Bestimmtheit wird weiterhin 

13 Vgl. J. Pfammatter, Kolosserbrief (NEB.NT 12). Würzburg 1987, 64. 
14 Ebd. 67; vgl. auch F.-J. Steinmetz, Heils-Zuversicht (s. Anm. 8)64. 
15 Von einer Trennung zwischen Kreuz- und Auferweckungsteilhabe (E. Käsemann) ist jedoch 
nicht die Rede. Vgl. W. Thüssing, Gott und Christus in der paulinischen Soteriologie. Bd. I: 
Per Christum in Deum. Das Verhältnis der Christozentrik zur Theozentrik (NTA 1). Münster 
(1965)31986, 69: •Auch die Verbindung mit Christi Todesgeschick erfolgt für Paulus auf dem 



Die Weisheit und das Kreuz 123 

gesagt, daß alle Verfehlungen erlassen wurden und jegliche Angst vor irgend- 
welchen •Mächten", die etwa den Weg zum Heil versperren, absolut gegen- 
standslos geworden ist. Unmißverständlich gibt jedoch auch der Kolosserbrief 
zu verstehen, daß die ursprüngliche Grundlage seiner überbordenden Begei- 
sterung das Geheimnis des Kreuzes ist (2,14): 

Ausgestrichen hat er die wider uns lautende Handschrift mit den 
Verfügungen, die uns entgegenstanden. 
Ja: Er hat sie aus Mitten weggeräumt - ans Kreuz sie genagelt. 

Der Ort der entscheidenden Abrechnung und Befreiung ist und bleibt also 
auch in diesem Brief das Kreuz. 

c) Explizite Kreuzestheologie im Epheserbrief 

Eben dies scheint im Epheserbrief nicht ganz so deutlich zu sein. 
Dort ist vor allem von der Auferstehung und von der Erhöhung Christi die 

Rede, und es ist zumindest bemerkenswert, •daß Kreuz und Auferstehung oder 
Erhöhung nicht zusammen genannt werden".16 Betont wird in erster Linie die 
positive Seite des Heilsgeschehens, nämlich die Rettung, das Lebendigma- 
chen, die Auferweckung (z. B. Eph 2,5f), und diese immer in der Sprache prä- 
sentischer Eschatologie. 

An entscheidender Stelle des Briefes jedoch, eben da, wo in gehobener Spra- 
che die durch Jesus vollbrachte Rettungstat reflektiert wird, lesen wir 

(2,13-16): 

Nun aber, in Eins mit dem Messias (Christus) Jesus, seid ihr, die einst Fern- 
stehenden, zu Nahestehenden geworden - 
im Blut des Messias (Christus). 
Denn: Er ist unser Friede. 
Er, der aus den beiden eins gemacht und die trennende Mauer - die Feind- 
schaft - aufgelöst. 
Er hat, als er in seinem Fleisch war, das Gesetz der in Verfügungen gefaßten 
Weisungen abgetan, 
damit er in sich die zwei zum einen neuen Menschen schaffe - 
Frieden stiftend - 
und die beiden in einem Leib mit Gott versöhne durch das Kreuz, 
nachdem er die Feindschaft in sich getötet. 

Weg über die Verbindung mit der Person des erhöhten Herrn. Diese steht auch hier im Mittel- 
punkt des Gedankenganges." 
16 H. Schlier, Die Kirche nach dem Brief an die Epheser (Beiträge zur Kontroverstheologie I). 
Münster 1949, 108, Anm. 10. 



Franz-Josef Steinmetz 124 

So vielschichtig dieser Text auch ist - seine Botschaft hat zweifellos zahl- 
reiche Aspekte - klar ist jedenfalls, daß die Rettungstat der Friedensstiftung 
und Versöhnung auf ungewöhnlichem Weg geschah17: •durch das Blut Christi" 
(2,13), •durch sein Sterben" (2,14 wörtlich •in seinem Fleisch"), •in seiner 
Person" (2,15 wörtlich •in ihm") und •durch das Kreuz" (2,16). Zwar erlangt 
das Kreuzesgeschehen hier keine plastische Anschaulichkeit, auch nicht be- 
troffen machende Anstößigkeit (vgl. 1 Kor 1,18.23; Gal 3,13; 5,11; 6,14), als 
prägendes Zeichen christlicher Existenz scheint es an Kraft zu verlieren18, aber 
als Ort der Versöhnung und als Topos traditioneller Verkündigung blieb es of- 
fensichtlich im Bewußtsein (vgl. auch Eph 1,7: •In ihm haben wir den Loskauf 
durch sein Blut"). 

Unter den mannigfachen Bildern dieses Briefes kommt das Kreuz im übri- 
gen nicht mehr ausdrücklich vor. Die geheimnisvolle Wendung in 3,18 (• damit 
ihr fähig werdet, mit allen Heiligen zu erfassen, was da die Breite und Länge 
und Höhe und Tiefe ist") wurde zwar gelegentlich auf die kosmischen Dimen- 
sionen des Kreuzes gedeutet.19 Wahrscheinlicher aber ist, daß hier die unaus- 
lotbaren, in der Weisheit Gottes gründenden Ausmaße des von Gott offenbar- 
ten Heilsmysteriums gemeint sind. - Daß Christus •uns geliebt und sich für uns 
hingegeben hat als Darbringung und Opfer" ( 5,2) und daß er •die Kirche ge- 
liebt und sich für sie hingegeben hat" (5,25), kann man zumindest als An- 
spielungen auf das Kreuz verstehen. 

6. Christliche Hoffnung heute und morgen 

Obwohl bei sorgfältiger Betrachtung die beiden Grundmotive •Weisheit" und 
•Kreuz" auch im Kolosser- und Epheserbrief in der Wurzel miteinander ver- 
knüpft erscheinen20, sei abschließend die Frage gestellt, welches dieser Motive 
in unserer Zeit stärker ins Bewußtsein gerückt werden müßte und wie das ge- 
schehen könne. Nicht im geringsten denke ich daran, die hier kommentierten 
Briefe theologisch abzuwerten oder sozusagen als •Strandgut" christlicher 
Hoffnung zu vernachlässigen, wie es in der Exegese der letzten Jahrzehnte zu- 
weilen geschehen ist. Ohne jeden Zweifel ist Christus auch nach kirchlichem 
Glaubens Verständnis das fleischgewordene Wort Gottes, in dem •alle Schätze 
der Weisheit und der Erkenntnis verborgen sind" (Kol 2,3). Er ist der Heilbrin- 

17 J. Pfammater,£p/i&serfcrie/(NEB.NT 10). Würzburg 1987, 23. 
18 R. Schnackenburg, Der Brief an die Epheser (EKK 10). Zürich - Neukirchen-Vluyn 1982 
117. 
19 Vgl. H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar. Düsseldorf 1957,173f. 
20 Vgl. auch E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser (EKK 13). Zürich-Neukirchen-Vluyn 
M989. 



Die Weisheit und das Kreuz 125 

ger, der den irrenden Menschen den Rettungsweg zeigt, weil er die Ursache der 
Leiden kennt. Er selbst ist die Wahrheit und die Weisheit in Person. Aber die 
endgültige Erlösung bewirkt er letztlich, indem er das Kreuz trägt und mit-lei- 
dend die Leiden der Menschen auf sich nimmt. 

Eine stets akute Versuchung will statt dessen, daß wir die in ihm verborge- 
nen Schätze der Weisheit und der Erkenntnis unbekümmert um die Leiden der 
Mitmenschen nur für uns selbst genießen, und genau diese Täuschung gilt es 
zu überwinden. Zahlreiche Kirchenväter und Theologen haben deshalb immer 
wieder darauf hingewiesen, daß wirkliche Weisheit über bloßes Erkennen hin- 
ausgeht. Vielmehr bemüht sich die echte Weisheit, das •summum bonum" 
tatsächlich zu schmecken (sapientia, das lateinische Wort für Weisheit, kommt 
von sapere: schmecken). Das höchste Gut ist nämlich auf Mitteilung angelegt. 
Konsequenterweise kann auch die christliche Weisheit nicht anders existieren, 
als sich in Güte mitzuteilen. Es käme also darauf an, die Einheit von Weisheit 
und Mitleiden aufzuweisen und das Grandgebot der Gottes- und Nächstenlie- 
be als ein einziges unteilbares Ganzes zu begreifen. 

Weshalb eigentlich hat Paulus vor der Weisheit dieser Welt gewarnt (1 Kor 
2)? Er selber hat vor allem die Liebe als unaufgebbares Kriterium herausge- 
stellt, •auch wenn ich Prophetengabe habe und weiß die Geheimnisse alle und 
alle Erkenntnis " (1 Kor 13,2). Die Geheimnisse Gottes, die er zu verwalten hat, 
wollen nicht bloß gewußt, sondern vielmehr geglaubt, erhofft und gelebt wer- 
den, besonders dort, wo •die ganze Schöpfung allzumal stöhnt und allzumal in 
Wehen leidet bis zum Jetzt" (Rom 8,22). Obwohl uns letztlich nur ein einziges 
Mysterium offenbart ist, wie der Kolosser- und Epheserbrief bezeugen, müßte 
man heute gewiß viel konkreter, als es üblich ist, die jeweilige Situation der 
Menschen, denen es verkündigt werden soll, berücksichtigen und darüber ei- 
nen echten Dialog mit ihnen pflegen. Eine •Weisheit", die darauf verzichten 
würde, kann kaum erwarten, daß ihre Lehren Interesse finden. 

Was wir brauchen, ist eine überzeugende Kreuzes-Theologie, die auch ihre 
dunklen Aspekte nicht verschweigt, sondern kritisch reflektiert. Es geht dabei 
keineswegs um prinzipielle Alternativen, sondern um pastorale Schwerpunkte. 
Es gilt, die Weisheit des Kreuzes aufzuzeigen und durch Mit-Leiden glaub- 
würdig zu leben; denn unser 20. Jahrhundert hat wie kaum ein anderes der 
ganzen Menschheit schwerste Wunden geschlagen. Gewiß hat diese Zeit auch 
gewaltige technische Fortschritte gebracht, aber diese vermögen nicht über die 
unsäglichen Leiden von Millionen hinwegzutrösten, die nach zwei Weltkrie- 
gen und zahllosen blutigen Zusammenstößen, von Hunger und Krankheit ge- 
plagt, gerade heute vielerorts ein unerträgliches Leben führen müssen. All die- 
se himmelschreienden Fragen und Klagen gilt es ernst zu nehmen und soweit 
wie möglich zunächst theoretisch, dann aber auch praktisch-konkret zu beant- 
worten. Was die nachpaulinischen Briefe in ihrer Zeit und für ihre Gemeinden 



Franz-Josef Steinmetz 126 

eindrucksvoll aufgegriffen und reflektiert haben, müßte heute schöpferisch 
•übersetzt" werden: •zu erkennen die - die Erkenntnis übersteigende - Liebe 
des Christus" (Eph 3,19). 

Aus allem folgt die Verpflichtung, vom Berg der reinen Beschauung zu den 
Armen und Notleidenden herabzusteigen, wie es schon viele •Weise" im Lau- 
fe der Zeiten vorbildlich getan haben; denn christliche •Weisheit" mündet im 
Tun, hoffen heißt auch handeln und nach Möglichkeit neue Wege bahnen. In al- 
lem aber wäre nicht zuerst die praktische Hilfeleistung zu bewundern, sondern 
vielmehr die herzliche Umarmung, mit der ein Weisheits-Lehrer die Ausge- 
stoßenen persönlich umfängt. •Der wahrhaft Erleuchtete überwindet die Zwei- 
heit zum anderen, indem er sich (wie Christus) selbst schenkt."21 Kommt diese 
•Erkenntnis", daß der Mensch sein vollkommenes Sein nicht in autonomer 
Selbstverwirklichung, sondern nur in transzendenter Hingabe erreicht, im Ko- 
losser- und Epheserbrief etwa zu kurz - oder ist nicht gerade sie es, die den Le- 
sern schon damals ans Herz gelegt wird? Ich glaube, daß diese Briefe die kirch- 
liche Situation unserer Zeit zumindest exemplarisch vorwegnehmen. Denn da- 
mals wie heute geht es sehr grundsätzlich darum, die universale Bedeutung der 
christlichen Weisheit zu verkünden, die Zusammengehörigkeit aller Menschen 
zu sehen und den Ökumenismus zu stärken, ohne freilich den Gefahren zu er- 
liegen, die immer wieder akut sind: dem Erwählungsdünkel und dem Synkre- 
tismus.22 

21 H. Dumoulin, Spiritualität des Buddhismus. Einheit in lebendiger Vielfalt. Mainz 1995, 62. 
22 Vgl. F.-J. Steinmetz, Wie weit ist es bis Ephesus? Kirche im Prozeß. Salzburg 1989, 32-46. 




