
Die Gefahren der Arbeitsüberlastung 
für die Zukunft des Ordenslebens 

Gabino Uribarri, Madrid 

Die folgenden Zeilen wollen einige Überlegungen zur Situation vor allem jener 
Ordensfrauen und -manner skizzieren, die von der Mitte der siebziger bis zur 
Mitte der achtziger Jahre ins Noviziat eingetreten sind. Zunächst werde ich die- 
se Generation mit einigen kurzen Anmerkungen charakterisieren. Dann will 
ich einige brennende Fragen anschneiden, die sowohl unsere Generation und 
unsere Ordensgemeinschaften berühren als auch insgesamt für die Entwick- 
lung und Zukunft des Ordenslebens von entscheidender Bedeutung sind. Dazu 
nehme ich konkret auf drei Bereiche Bezug: das Gebet, die Arbeit und das Le- 
ben in Gemeinschaft. 

1. Kennzeichen unserer Generation: die ersten Töchter und Söhne des Konzils 

Wir, die zwischen 1975 und 1985 das Ordensleben gewählt haben, bilden eine 
eigene Generation. Heute sind wir zwischen dreißig und vierzig Jahre alt. Die 
uns vorausgehende Generation erlebte während ihrer Ausbildung die •große 
Krise", die Katastrophe der massiven Ordensaustritte und die Orientierungslo- 
sigkeit der Oberen. Die Zeit unmittelbar vor uns, aus der uns viele Geschichten 
überliefert wurden, war von enthusiastischen, naiven und überstürzten Versu- 
chen geprägt, das Ordensleben oder unsere Tätigkeiten in ganz anderer Weise 
zu gestalten: Veränderungen im Wohn- und Kleidungsstil, in der Art und Wei- 
se, anderen Mitgliedern der christlichen Gemeinschaft zu begegnen, etc. Auch 
die Ausbildung blieb davon nicht unberührt. Häufig wurde der intellektuelle 
Aspekt vernachlässigt. Alles mußte neu erfunden werden. Faktisch machte 
man einen Strich und begann eine neue Rechnung. - Unmittelbar anschließend 
kamen wir, weniger an Zahl und seit der Jugend geprägt durch das Konzil und 
seine Veränderungen. Dabei waren wir nicht die Protagonisten dieses Wandels, 
sondern haben ihn spontan angenommen als das, was es eben gab. Weder 
kämpften wir, um Vorkonziliares niederzureißen, noch hatten wir dazu über- 
haupt Gelegenheit. 

Und doch waren wir die Pioniere, als es darum ging, die Ausbildung, den Stil 
des Ordenslebens und den priesterlichen Dienst neu zu gestalten, auf eine Art 
und Weise, wie sie sich seit dem Konzil und den jüngsten Experimenten all- 



Gabino Uribarri 128 

mählich herauskristallisierte. Die wildeste Phase der Zerstörung des Vorherge- 
henden und die ersten Erneuerungsversuche - verbunden mit der großen Auto- 
ritätskrise der Oberen und Ausbildungsleiter - waren bereits vorbei oder am 
Abflauen. Doch auch so gab es weder eine klare Institutionalisierung noch 
wußte man, wo es lang gehen sollte. Zwei Wege waren deutlich ausgeschlos- 
sen: Man konnte weder zum Vorkonziliaren zurückkehren, aber auch nicht al- 
le anfänglichen Experimente bejahen. Auf jeden Fall war es wichtig, aus der 
gewaltigen Austrittswelle praktische Konsequenzen zu ziehen und aus den 
postkonziliaren Fehlern ebenso zu lernen wie aus gelungenen Versuchen und 
richtigen Intuitionen. Noch immer gab es Austritte, allerdings weniger als vor- 
her. Die Eintrittszahlen hatten in den allermeisten Ordensgemeinschaften 
nichts mit den großen Scharen der fünfziger und frühen sechziger Jahre zu tun. 
In vielen Fällen wurden die ersten Neueintritte zu •Versuchskaninchen" für 
neue Methoden und Inhalte der Ordensausbildung. 

Unser Ordensleben ist zutiefst von der Altersstruktur der eigenen Gemein- 
schaft geprägt. Normalerweise gibt es eine sehr große Gruppe von Leuten, die 
in der bürgerlichen Gesellschaft bereits pensioniert wären. Diese wohlverdien- 
ten Mitbrüder bzw. Schwestern bevölkern die Krankenstationen oder Alten- 
und Pflegeheime. Einige von ihnen üben noch Tätigkeiten aus, die ihren Mög- 
lichkeiten angemessenen sind. Die Fälle, in denen diese Gruppe noch immer 
Tätigkeiten an vorderster Stelle oder mit weitreichender Verantwortung aus- 
übt, sind seltene Ausnahmen. Wir bewundern sie ... und widmen ihnen wenig 
Zeit, um ihnen zuzuhören oder uns um sie zu kümmern. Noch immer gibt es ei- 
ne starke Gruppe derer, die in den fünfziger Jahren eintraten. Sie tragen die 
Hauptlast, die Werke und wichtigsten Tätigkeiten der Ordensgemeinschaft, 
und das schon seit etwa zwanzig Jahren. Sie sind es, die zum großen Teil die 
derzeitige Realität der Ordensgemeinschaft geprägt haben. Dann kommt die 
Generation, die am stärksten von der Wucht der Krise getroffen wurde: dieje- 
nigen, die in den sechziger Jahren eintraten. Eine zahlenmäßig sehr kleine 
Gruppe. Nicht selten trifft man danach eine Generationenlücke an. Und dann 
kommen wir. Und auch wir sind nur wenige. 

Über uns schwebt die Drohung, daß plötzlich und unmittelbar die gesamte 
institutionelle Last und alle Verantwortung auf uns hereinstürzen, sobald die 
Generation derer, die heute um die sechzig sind, aus ihren Ämtern scheidet. Es 
ist offensichtlich, daß wir sie nicht in allem beerben können. Und das nicht, 
weil es etwa wenig wert wäre, was unsere Vorgänger auf die Beine gestellt ha- 
ben, sondern weil unsere Kräfte - zumindest zahlenmäßig - nicht ausreichen. 
Eine der Versuchungen besteht nun darin, auf der Grundlage einer fiktiven 
Aufteilung von •x-Prozenten" mit allem weiterzumachen. Mit diesen •x-Pro- 
zenten" beziehe ich mich auf die Vervielfältigung der Aufgaben und Zustän- 
digkeiten unter der Voraussetzung, daß sich jede von ihnen erledigen ließe, in- 



Die Gefahren der Arbeitsüberlastung für die Zukunft des Ordenslebens 129 

dem man ihr •x-Prozent" der Zeit, Energie und Kreativität widmet. Um zu il- 
lustrieren, was ich meine, gibt es nichts Einleuchtenderes als ein Beispiel aus 
dem wirklichen Leben. 

Ein Freund erhielt bei seiner ersten Destination vom Provinzial folgende Ar- 
beitsverteilung: Fünfzig Prozent sollte er einer Bildungseinrichtung widmen 
(Vorlesungen, Reflexion, persönliche Weiterbildung in seinem Arbeitsbereich, 
Begleitung der Studierenden, kreative Einbindung in den Lehrkörper, Verstär- 
kung der Präsenz der Ordensgemeinschaft in diesem Werk). Mit dreißig Pro- 
zent sollte er das soziale Engagement seiner Ordensprovinz verstärken (Mitar- 
beit bei diversen Aktivitäten und Aufbau eines Voluntariats). Blieben noch 
zwanzig Prozent für das Programm zur Begleitung und Auswahl von Or- 
denskandidaten. Außerdem lebte dieser Mitbruder in einem Ausbildungshaus. 
Auf Wunsch des Provinzials sollte er dort präsent sein, Kontakt zu den Mit- 
brüdern im Studium halten, das Kommunitätsleben fördern, sich in die Aus- 
bildungsprozesse einbringen und den Oberen nach Kräften unterstützen. Zu 
alledem wendet sich der Provinzial - ein kreativer Mann, der jedoch nicht 
genügend Personal hat, um die wichtigen und drängenden Aufgaben voranzu- 
bringen - alle drei bis vier Monate mit neuen Initiativen an ihn. Er solle doch 
Kompetenz in der Exerzitienbegleitung erwerben, in einem Team zur Weiter- 
bildung von Laien mitarbeiten, eine Doktorarbeit angehen, eine Kommission 
für soziale Aktivitäten koordinieren, sich bei Aktionen der Jugendpastoral be- 
teiligen ... 

Eine andere Versuchung besteht darin, die Pensionierung derer hinauszuzö- 
gern, die aufgrund schwacher Gesundheit, persönlicher Eigentümlichkeiten 
oder mangelnder Fähigkeit zur Anpassung an sich wandelnde gesellschaftliche 
Verhältnisse schon früher abgelöst würden, wenn nur die Alterspyramide et- 
was ausgeglichener wäre. 

Die beiden genannten Alternativen hätten für die Zukunft des Ordenslebens 
verhängnisvolle und zerstörerische Auswirkungen. Wie also handeln? Offen- 
sichtlich ist ein Unterscheidungsprozeß unumgänglich, um Werke entweder in 
die Hände anderer Menschen zu übergeben, sie auf andere Weise zu führen 
oder sie einfach - so traurig das sein mag - zu schließen. Dieser Unterschei- 
dungsprozeß erfordert Entscheidungen wider alle Versuchung, diese immer 
wieder hinauszuschieben. Zu ihm gehört unausweichlich ein schmerzlicher 
Verzicht und die Bereitschaft, heute den Preis für Investitionen in die Zukunft 
zu zahlen. 

Das Gefühl, daß unsere Zeit und ihre Umstände schwieriger und riskanter 
seien, als das früher für unsere Vorgänger der Fall war, kommt nicht vom guten 
Geist. Jeder Tag und jede Epoche haben ihre eigene Plage (vgl. Mt 6,34). Zu 
jeder Zeit und in allen Lagen scheint die Arbeitsüberlastung eine Konstante im 
Ordensleben und im Leben der Priester gewesen zu sein, die sich mit Leib und 



Gabino Uribarri 130 

Seele ihrem Dienst gewidmet haben.' Die Verkündigung des Evangeliums be- 
durfte stets wachsender persönlicher Aufmerksamkeit, besserer Mittel und 
größerer Heiligkeit seiner Zeugen. Die Erziehung machte stärkeren persönli- 
chen Kontakt, größeres pädagogisches Geschick und mehr Zeit für problema- 
tische Schüler erforderlich. Das soziale und karitative Engagement konnte nie 
alle bedürftigen Menschen erreichen und hätte immer noch mehr und geeigne- 
tere materielle Mittel gebraucht. Immer war es schwierig, die Finanzierung zu 
gewährleisten. Das Problem besteht somit nicht in der Überbelastung an sich, 
auch wenn sie sich heute in einer strukturell erdrückenden Form manifestieren 
sollte2, sondern darin, sie einem guten Unterscheidungsprozeß zu unterwerfen 
und ihr auf intelligente Weise zu begegnen, so daß uns die Arbeitsanhäufung 
nicht allmählich in Aktivisten einer Sache verwandelt, die mit dem Evangeli- 
um Jesu Christi nichts mehr zu tun hat. 

2. Einige Hinweise für einen angemessenen Lebensstil 

Die folgenden Überlegungen wurzeln in der Grundüberzeugung, daß die Ver- 
kündigung der frohen Botschaft und das gegen den Zeitgeist gerichtete Zeug- 
nis der erlösenden Kraft des Evangeliums, die von uns Ordensfrauen und 
-männern realisiert werden können, vor allem von unserem Lebensstil abhän- 
gen. Sie hängen folglich nicht oder nicht in erster Linie an schönen und wohl 
überlegten Worten, die wir über Glauben, Jesus Christus, das Evangelium und 
die Kirche sagen können, noch viel weniger an der berechtigten Kritik an der 
modernen Gesellschaft, die von Konsum und Kapitalismus geprägt ist. (Wel- 
che praktikable Alternative schlagen wir mit unserem eigenen Leben vor?) Sie 
hängen auch nicht an der verrückten und ungezügelten Großzügigkeit von 
Menschen, die wegen ihres selbstlosen Eifers ausgelaugt werden, letztlich aber 
von den gleichen Kategorien und Handlungsmustern geprägt sind, die die 
Funktionäre großer Firmen mit zerstörerischem Streß überschütten und viele 
Familien spalten. 

Werfen wir einen Blick auf drei - insbesondere für die apostolischen 
Ordensgemeinschaften - bedeutsame und umfassende Bereiche: die Art und 
Weise zu beten, zu handeln und miteinander zu leben (vgl. Perfectae Carita- 
tis 3)3. 

'   Was das betrifft, scheint die Beobachtung des heiligen Ignatius von Loyola im Exerzitienbuch 
(Nr. 18) sehr weise: •Es fehlt Zeit für alles" (faltando tiempo para todo). 
2 Erschreckend ist die Zusammenstellung von Daten bei P. WITTBERG, The Rise and Fall of 
Catholic Religious Orders, The State University of New York Press, Albany (NY) 1994, 1-2. 
3 Diese und einige weitere Aspekte sind in anderem Zusammenhang behandelt bei: G. URI- 
BARRI, •Reavivar eldon de Dios" (2 Tim 1,6), Santander (Sal Terrae) 1997, 127-155. 



Die Gefahren der Arbeitsüberlastung für die Zukunft des Ordenslebens 131 

2.1. Unsere Weise zu beten 

Die Fülle und das Übermaß der Arbeit führen gewöhnlich zunächst dazu, das 
Gebet und die geistlichen Übungen preiszugeben und das geistliche Leben zu 
vernachlässigen. Damit gleichen wir uns dem kulturellen Umfeld an, in dem 
Gott überflüssig erscheint. Er ist weder für die Effizienz der Arbeit notwendig, 
noch ist er erforderlich, um den großen Phasen des menschlichen Lebens mit 
seinen Erfolgen und Mißerfolgen Sinn zu verleihen. Im öffentlichen und poli- 
tischen Leben eines nicht konfessionellen Staates kann von ihm abgesehen 
werden. Ein großer Teil unserer Zeitgenossen vermißt Gott einfach nicht. 

Wenn auf unsere Schultern die Last der •x-Prozente" hereinbricht, dann be- 
steht die offensichtlichste Gefahr in der faktischen Verweltlichung gerade eben 
der Ordensleute. Das würde das Eigentliche und Charakteristische derer ge- 
fährden, die sich •Gott geweiht" haben: nämlich Menschen zu sein, die Gott er- 
fahren und persönlich kennengelernt haben, die von Ihm sprechen, weil sie Ihn 
auf besondere und unübertragbare Weise gespürt haben, die eine persönliche 
Geschichte mit Gott haben, eine Geschichte mit ihren charakteristischen Or- 
ten, besonderen Zeiten, einmaligen Anrufen und Farben, ihrer spezifischen 
Leuchtkraft, mit Höhen und Tiefen, Geheimnissen, Liebeserweisen ... Dieser 
Aspekt ist in allen biblischen Berufungen zu finden, so etwa in der Begegnung 
Jesu mit der samaritanischen Frau und ihrer anschließenden missionarischen 
Tätigkeit (Joh 4). 

Die latente Bedrohung besteht darin, nicht mehr als gottverbundene Men- 
schen erkennbar zu sein, sondern uns in professionelle Vertreter einer Reihe 
von Dienstleistungen zu verwandeln, die nur irgendwie mit der Kirche und der 
im Namen Jesu von Nazaret gegründeten Religion verbunden sind. Eben so 
würde jedoch der Sinn unserer Berufung zum Ordensleben und zum Dienst am 
Volk Gottes völlig ausgehöhlt. Bereits Karl Rahner, einer der größten Theolo- 
gen dieses Jahrhunderts, hat auf die Möglichkeit aufmerksam gemacht, daß wir 
wie versteckte Atheisten funktionieren könnten.4 

Damit stellt sich die entscheidende Frage nach einem Lebensrhythmus, der 
geistliches Wachsen, Unterscheidung, Gebet und Gemeinschaft mit Gott 
zuläßt und fördert. Hier steht nicht nur die Qualität unseres Lebens auf dem 
Spiel, sondern die Frage, ob wir tatsächlich das sind und leben, was unsere ei- 
gene Berufung meint, oder eben nicht. 

4  K. RAHNER, Das Alte neu sagen. Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von heute. 
Freiburg/Heidelberg (F. H. Kerle) 1982. 



Gabino Uribarri 132 

2.2. Unsere Weise zu handeln 

Die Arbeitswelt gehört zu jenen Bereichen unserer Kultur, in denen die Ver- 
kündigung der Frohbotschaft am meisten nötig ist. Wir alle kennen Menschen, 
deren Gesundheit und Lebensfreude unter der Last der Arbeit leiden. Die Ärz- 
te mahnen immer wieder, Anspannung und Sorgen abzubauen. Die sogenann- 
ten Streßkuren sind ein typisches Produkt der kapitalistischen Gesellschaft. 
Könnten wir hier nicht ein alternatives Lebenszeugnis anbieten, ein wirklich 
notwendiges Zeugnis, das auf die stärksten Ängste unserer Gesellschaft ant- 
worten würde?5 

Die •x-Prozente" drohen uns in Aktivisten zu verwandeln, in Manager des 
Evangeliums und der Pastoral, so daß wir uns in nichts mehr von unseren Zeit- 
genossen unterscheiden und schließlich aufgrund von Arbeit und Effizienz- 
streben ihren Atheismus und ihre Haltlosigkeit teilen. Ich pflege zu sagen, daß 
es wertvoller sei, im Laufe von dreißig Jahren einige wenige Unterrichtsstun- 
den zu geben als auf einen Schlag gleich dreißig, um dann nach einigen Jahren 
völlig ausgebrannt zu sein. Denn die zahlenmäßige Situation gestattet weder 
uns selbst noch den Oberen den Luxus, uns •verheizen" zu lassen. 

Wenn wir glauben, daß der Messias schon gekommen ist, wenn wir über- 
zeugt sind, daß uns Jesus Christus gerettet und erlöst hat, wenn wir wahrhaft 
darauf vertrauen, daß der Geist, der Leben schenkt, in der Schöpfung und in der 
Geschichte gegenwärtig ist und auf geheimnisvollen Wegen das Gute stärkt, 
trotz des Bösen, der Sünde, der Ungerechtigkeit und Hartherzigkeit, wenn wir 
wirklich wissen, daß Gott in einer Weise, die wir nicht kennen, handelt und sei- 
ne Geschöpfe zärtlich liebt, dann könnten wir in der Lage sein, den Zugang zu 
einem anderen Verhältnis zur Arbeit zu finden: 

Ein Verhältnis zur Arbeit, in dem wir uns nicht die ganze Verantwortung al- 
lein aufladen müßten, sondern uns als Mitarbeiter des guten Gottes und vieler 
Menschen empfinden könnten, die von seiner Gnade berührt sind. Dieses Ver- 
hältnis zur Arbeit würde erlauben, eine innere Distanz zur Arbeitslast aufzu- 
bauen, sie mit Humor anzuschauen, sie zu relativieren. Wir könnten so die Ar- 
beit eher genießen - trotz ihrer Intensität. Wir könnten eine Art von Arbeit er- 
finden, die eher der Arbeit eines Künstlers gleicht, der sich zwar mit seinem 
Musikstück, seinem literarischen Werk oder Gemälde ungemein Mühe gibt, 
sich aber bei dessen Entwurf und Verwirklichung selbst bereichert. Er strengt 
sich an, wird müde und erschöpft, er gibt seine ganze Kraft, aber die Arbeit hält 

5 Vgl. P. WITTBERG, Pathways to Re-Creating Religious Communities, New York (Paulist 
Press) 1996,61-76. Die Autorin nennt als ein Charakteristikum des Ordenslebens oder besser ge- 
sagt seines Aufblühens in bestimmten historischen Momenten seine Kapazität, auf die tiefsten 
Ängste zu antworten, die in der jeweiligen Gesellschaft und Kultur präsent sind. Siehe dazu noch 
ausführlicher ihre Untersuchung The Rise and Fall of Catholic Religious Orders (vgl. Anmer- 
kung 2). 



Die Gefahren der Arbeitsüberlastung für die Zukunft des Ordenslebens 133 

ihn jung, gibt ihm ihrerseits neue Energie und weckt Begeisterung, so daß er 
Spaß daran haben kann. Er lebt von und mit seiner Arbeit und freut sich an ihr. 
Er beschränkt sich nicht darauf, mit der Arbeit seinen Lebensunterhalt zu be- 
streiten und sie lediglich als kleineres Übel zu ertragen oder als die unvermeid- 
bare Last, die nur zur Beschaffung der notwendigen Mittel dient, mit deren Hil- 
fe sich das wahre Leben in der Privatheit des Wochenendes ereignen kann, wo 
man dann wirklich •Mensch" sein darf. 

Der Streß hängt, wie man zu Recht sagt, nicht so sehr an der Menge der Ar- 
beit, sondern vielmehr an der Art und Weise des Arbeitens. Streß entsteht vor 
allem dann, wenn man seine Arbeit nicht mehr genießen kann.6 Die apostoli- 
schen Ordensgemeinschaften könnten die Gesellschaft gerade in einer für sie 
sehr charakteristischen Weise evangelisieren, wenn und indem sie eine solide, 
aber menschliche und evangeliumsgemäße Form des Arbeitens vorleben. Das 
verpflichtet natürlich zu einem Lebensrhythmus, in welchem das Gebet inte- 
griert ist. Ich kenne einige Menschen, die mit viel Gelassenheit und Ausgegli- 
chenheit arbeiten, obwohl sie viel und schwere Verantwortung tragen. Das aber 
sind Menschen, die ihrem geistlichen Leben Vorrang einräumen. Bei der Ge- 
schichte von Marta und Maria (Lk 10,38-42) wird erstere wohl nicht wegen ih- 
rer Dienstbereitschaft getadelt, sondern weil sie sich so stark in ihre Aktivitä- 
ten hineinsteigert, daß ihr Herz ganz davon besetzt wird und sie keinen Blick 
mehr für das Wesentliche hat. Getrieben von der Arbeit hat sie ihre eigene Mit- 
te und innere Einheit verloren. 

2.3. Unsere Weise miteinander zu leben 

In den modernen westlichen Gesellschaften fehlt oft das Gefühl der Zu- 
gehörigkeit und die Freude, einer größeren Gemeinschaft anzugehören.7 Der 
enorme Individualismus in unserer Kultur produziert eine steigende Unzufrie- 
denheit und das Verlangen nach affektiven Nischen, wo man sich angenommen 
fühlen kann, einen Teil von etwas Größerem bildet und Unterstützung durch 
andere erfährt. Nun wirkt sich aber die Last der •x-Prozente" unmittelbar in der 
Verschlechterung des Gemeinschaftslebens aus. Wir kommen erschöpft nach 
Hause und sprechen lieber nicht über die Arbeit, außer vielleicht, um unserer 
schlechten Laune Luft zu machen. Es bleibt uns keine Zeit, um in der Kommu- 

6 Siehe dazu das hervorragende Buch von R. ZERFASS, Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritu- 
alität von Priestern und Laien im Gemeindedienst. Freiburg: Herders 1991, hier 43 (mit Litera- 
turverweisen). 
7 So etwa P. WITTBERG, Pathways ..., 8 If. Für die Kandidaten, die an die Tür einer Ordensge- 
meinschaft klopfen, ist das Gemeinschaftsleben einer der Aspekte, auf den sie am stärksten ach- 
ten. Vgl. C. BERTRAND, A Lineamenta Letter Response Letter from the National Vocation Confe- 
rence, 5. 



Gabino Uribarri 134 

nität präsent zu sein, um gemeinsam auszuruhen, miteinander zu beten und zu 
lachen, uns über unser geistliches Leben, unsere Sorgen, inneren Bewegungen, 
Freuden und Leiden auszutauschen. Unsere Kommunitäten leben in der Ge- 
fahr, sich in Hotels für kirchliche Funktionäre zu verwandeln, die sich mit An- 
stand behandeln, aber gar nicht richtig kennen oder sich wegen unklarer und 
ungelöster Konflikte gegenseitig anfeinden. 

Unser apostolisches Zeugnis kann nur glaubwürdig und fruchtbar sein, 
wenn es ein gemeinschaftliches Zeugnis ist.8 Eine Ansammlung von Aposteln 
ist nicht das Gleiche wie eine apostolische Gemeinschaft (S. Decloux). Unsere 
Gesellschaft braucht sicher Apostel, mehr aber noch braucht sie apostolische 
Kommunitäten. So meinte Peter Hans Kolvenbach SJ gegenüber den europäi- 
schen Provinziälen, daß die Zukunft der Sendung in Europa vom Aufbau viel- 
fältiger Formen von Gemeinschaft abhängen wird. Das gemeinschaftliche Ele- 
ment schafft gesellschaftliche Sichtbarkeit, die gerade in einer •Kultur des Bil- 
des" besonders wichtig ist. Von unserer Arbeitsfähigkeit fasziniert, können wir 
dem Trug der Effektivität, dem Druck der unmittelbaren Notfälle und dem 
wilden Individualismus eines leistungszentrierten Kapitalismus erliegen. 
Wenn das tatsächlich der Fall wäre, dann könnte die Gesellschaft kaum die Ge- 
meinschaftsdimension unserer Lebensweise erahnen, die sie an sich so drin- 
gend brauchte und die andererseits so unmittelbar mit dem Herzstück der Froh- 
botschaft Jesu von Nazaret und der biblischen Tradition zusammenhängt. Das 
Evangelium lädt uns mehr zur Fruchtbarkeit ein als zur Effektivität. Man darf 
das eine nicht mit dem anderen verwechseln.9 Während die Effektivität den 
einzelnen Menschen zerstört und die Gemeinschaft nicht achtet, paßt sich die 
Fruchtbarkeit den natürlichen Lebensrhythmen an und läßt Gemeinschaft 
wachsen. 

Nochmals, der Lebensrhythmus und der Lebensstil sind also die zentralen 
Elemente.10 Es ist nicht das Gleiche, viel von der Kommunität oder vom Ge- 
meinschaftsgedanken im Neuen Testament zu reden und es wirklich im Alltag 
unserer Kommunitäten zu leben. Es ist nicht das Gleiche, vom Engagement für 
Schwache und Ausgegrenzte zu predigen und uns selbst um unsere Kranken 
und Alten zu kümmern. 

8 Vom soziologischen Standpunkt aus gesehen betont das auch P. WITTBERG, Pathways ..., 
97-100. Ich verweise auch auf die Anmerkung 3. 
9 Vergleiche die hervorragende Darlegung von P. VAN BREEMEN, Erfüllt von Gottes Licht. Eine 
Spiritualität des Alltags. Würzburg: Echter 1995, 71-109. 
10 Das Thema der Armut lasse ich hier beiseite, obwohl es auch wichtig wäre, wenn es um die 
Frage des Lebensstiles geht. 



Die Gefahren der Arbeitsüberlastung für die Zukunft des Ordenslebens 135 

3. Schlußfolgerung 

Zu den festen Konstanten der biblischen Berufungserzählungen gehört, daß 
der Glaube auf die Probe gestellt wird. Die Sendung übersteigt immer den Ge- 
sandten; die Berufung erweist sich als viel zu groß für die Qualitäten und Kräf- 
te der Gerufenen. Die gläubige Antwort besteht im Vertrauen auf Gott, der mit 
seiner Sorge und seinem Handeln dem Menschen zuvorkommen wird. 

Durch dieses Vertrauen genährt und fest in ihm gegründet können wir mit- 
wirken am Werk der Schöpfung und Neuschöpfung wahren Lebens, das Gott 
für sein Volk will, ohne daß uns Angst überfällt und erstarren läßt. Wir können 
uns durch die Gabe der Unterscheidung gestärkt fühlen und das Zögern vor 
großen Entscheidungen überwinden. Wir können uns vom Leben spendenden 
Schöpfergeist bewegen lassen, der tote Gebeine aufrichtet (Ez 37). Schauen 
wir dabei auf die Heiligen, die uns vorangegangen sind - nicht nur auf ihr Ge- 
betsleben, sondern auf ihren Lebensstil und ihre Aktivitäten, die der Tiefe ihres 
Betens historische Gestalt gaben (sie inkarnierten). Vertrauen wir unsere Unsi- 
cherheiten, Trostlosigkeiten, Ängste, Freuden und Überzeugungen Maria an, 
dem Urbild wahrer Nachfolge. 

Wir sind heute in diese Nachfolge gerufen und können ein tiefes Zeugnis 
von der Größe Gottes geben, vom Wunder, ihm zu begegnen, von der stau- 
nenswerten Richtung, die das Leben nehmen kann, wenn es den Spuren Jesu 
folgt. Unsere kapitalistische Arbeitsgesellschaft und -kultur fordern uns auf, 
Lebensformen zu entwickeln und vorzuleben, in denen es möglich ist, die Ar- 
beit angemessen zu integrieren, so daß man sie in ihrer Schönheit genießen 
kann. Der Individualismus und Konkurrenzkampf unserer Gesellschaft verlan- 
gen jedoch konkrete, nachvollziehbare, greifbare und sichtbare Modelle von 
uns, wie Menschen sich voll und ganz verwirklichen können, wenn sie Ge- 
meinschaft leben. Hoffentlich wagen wir es, einen Lebensrhythmus zu wählen 
und zu bewahren, der diese drei Dimensionen unseres Lebens als Ordensleute 
und Priester tatsächlich bezeugt, einen Lebensstil, der das Gebet, die Arbeit 
und das Gemeinschaftsleben kultiviert, eine Lebensform, die der Herr und die 
Gesellschaft von uns erwarten dürfen. So würden wir das Evangelium des 
Messias Jesus in unserer Gesellschaft inkulturieren und nicht einfach nur uns 
selbst dem Arbeits- und Lebensstil und säkularen Geist unserer Gesellschaft 
anpassen*. 

* Der Artikel ist ursprünglich erschienen in Sal Terrae. Revista de Teologia Pastoral (Januar 
1998). Die Übersetzung aus dem Spanischen besorgte Thomas Hollweck SJ. 




