
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Erfahrung 

Deselaers, Manfred: •Und Sie hatten nie 
Gewissensbisse?" Die Biografie von 
Rudolf Höß, Kommandant von Ausch- 
witz, und die Frage nach seiner Verant- 
wortung. Leipzig: Benno Verlag 1997. 
424 S., geb., DM 39- 

Diese vielschichtige Dissertation wurde un- 
ter dem Titel •Gott und das Böse im Hinblick 
auf die Biografie und die Selbstzeugnisse 
von Rudolf Höß, Kommandant von Ausch- 
witz" von der Päpstlichen Theologischen 
Akademie in Krakau angenommen, aber 
auch von Professor Bernhard Casper an der 
Universität Freiburg im Breisgau mitbetreut. 
Der Autor ist ursprünglich Priester des 
Bistums Aachen, lebt seit 1990 in Auschwitz 
und wurde von seinem Bischof zur Mitarbeit 
am dortigen •Zentrum für Dialog und Gebet" 
beauftragt. Seine Untersuchung ist vor allem 
eine Frucht des Wunsches, als Deutscher 
zum Frieden und zur Versöhnung beizutra- 
gen, und ein Impuls zur Gewissenserfor- 
schung im Hinblick auf die kirchliche Praxis 
in der Zukunft. 

Im Unterschied zu vielen anderen Beiträ- 
gen, die das unauslotbare Thema •Ausch- 
witz" zu behandeln versuchen, bleibt die 
Theodizeefrage als solche in dieser Arbeit 
•ausgeklammert, wenn sich auch Aspekte zu 
ihrer Erhellung ergeben" (233). Man mag 
diese Einschränkung bedauern, sollte sie 
aber schon zu Beginn zur Kenntnis nehmen, 
um das eigentliche Anliegen des Autors 
nicht zu überfordern. Er konzentriert sich 
streng auf die Beziehungen zu Gott bzw. 
zum Bösen, die sich in der Biografie von Ru- 
dolf Höß tatsächlich zeigen. 

Der erste historische Teil der Arbeit 
bemüht sich um die sachliche Darstellung 
seines Lebens und hält sich mit Wertungen 
zurück. Es geht um die konkreten Gescheh- 
nisse in Auschwitz und um das Selbstver- 
ständnis von Höß, aber auch um die Per- 
spektive der Opfer, wie sie in den zahlrei- 
chen Zitaten zum Ausdruck kommen. Der 
zweite Teil bietet ohne direkte Bezugnahme 

auf den Holocaust zunächst grundlegende 
Reflexionen über Strukturen der Güte, des 
Bösen und der Erlösung. Um das dunkle Ge- 
flecht von freier Entscheidung, Fremdbe- 
stimmtheit und göttlicher Zulassung im Le- 
ben von R. Höß einigermaßen zu durch- 
leuchten, benutzt der Verfasser vor allem 
philosophische und theologische Kategorien 
von E. Levinas, S. Kierkegaard und R. 
Ricoeur. Daß diese Literaturauswahl darüber 
hinaus begrenzt sein mußte, ließ sich bei der 
unüberschaubaren Fülle von einschlägigen 
Versuchen wohl kaum vermeiden. Ein Leser, 
der das hohe Abstraktionsniveau nicht 
scheut, wird für die gewonnenen Einsichten 
trotzdem dankbar sein, zumal sie ausschließ- 
lich für die letztlich angezielte Interpretation 
der biografischen Zeugnisse ganz konkret 
eingesetzt werden. •Wir brauchen eine Kul- 
tur, die zu Menschlichkeit, Herzlichkeit und 
Liebe erzieht, also auch zu Offenheit, Ver- 
letzlichkeit und Armut" (407). 

Wie der Verfasser schon zu Beginn seiner 
Arbeit, die sehr viel unveröffentlichtes, hi- 
storisches Material bietet, nüchtern hervor- 
hebt, will er zur fachhistorischen Diskussion 
keine eigenen Thesen und auch keine psy- 
chologischen oder soziologischen Analysen 
vortragen. Er beschränkt sich vielmehr auf 
die Frage: Wie kann ich als gläubiger Christ 
dem Kommandanten von Auschwitz begeg- 
nen und weiter verantwortet als Glaubender 
leben? (16) Diese Frage hat er meines Er- 
achtens überzeugend beantwortet. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Wollbold, Andreas: Kirche als Wahlhei- 
mat. Beitrag zu einer Antwort auf die 
Fragen der Zeit. Würzburg: Echter 1998. 
462 S., brosch., DM 56- 

Gerade jemand, der sich durch den Titel die- 
ser Habilitationsschrift provoziert fühlt, soll- 
te in ihr lesen. Daß er sie ganz lese, wünscht 
sich zwar der Autor. Doch er gibt im Vor- 
wort Abkürzungswege an, auf denen man 
sich das Wesentliche zu eigen machen kann. 



Buchbesprechungen 154 

Wer Bedenken gegen den Begriff Wahlhei- 
mat hat oder dagegen, daß die Kirche dem 
suchenden Menschen dies sein könne und 
solle, müßte eigentlich alles lesen. Er wird 
seine Bedenken wiederfinden. Der Heimat- 
begriff hat sich gewandelt. 

Der Mensch von heute versteht darunter 
nicht so sehr seine Wurzeln als vielmehr sei- 
ne Lebenswelt, die er braucht, vorfindet und 
sich auch in Freiheit schafft. Sogar durch 
Statistiken wird die Mobilität des heutigen 
Menschen dargestellt. Die Kirche darf sich 
jedoch nicht unter diejenigen einreihen, die 
ihm Heimat bieten wollen. Immer wieder 
wird betont, daß Gott es ist, der dem Men- 
schen Heimat schafft. Die Kirche kann nur 
der Ort der Begegnung mit Gott sein. Der 
Begriff Communio spielt eine große Rolle. 
In der Sache schon in der Hl. Schrift zu fin- 
den, steht er heute in der Diskussion. Com- 
munio und Amt sind keine Gegensätze. Der 
Autor befaßt sich kritisch mit den Pastoral- 
plänen vor allem deutschsprachiger Bistü- 
mer. Wie wird Gemeinde zur Heimat? Sie ist 
nicht mit ihr gleichzusetzen, darf sich nicht 
vor der Welt verschließen, muß auch offen 
bleiben für andere Gemeinschaften im inner- 
kirchlichen Raum, die Menschen zur Wahl- 
heimat werden. 

Das Buch bleibt nicht bei Strukturproble- 
men stehen. Es geht um die Erneuerung im 
Glauben, für die allerdings auch geeignete 
Strukturen wichtig sind. Man spürt die heuti- 
ge Diskussion um die Zukunft der Kirche, 
auch wenn man gelegentlich dabei dem 
Fachgespräch von Pastoraltheologen zu lau- 
schen scheint. Der Praktiker kommt viel- 
leicht nicht auf seine Kosten. Das war wohl 
nicht der Sinn dieser Arbeit. Aber auch der 
Theoretiker wird nicht mit allem einverstan- 
den sein, etwa mit dem Gedanken, - der auch 
begründet wird-, daß die Liturgiereform des 
II. Vatikanischen Konzils durch eine weitere 
Liturgiereform vollendet werden müsse, die 
aus dem Volke Gottes komme (393). Wie 
soll das geschehen? Angesichts der Freiheit 
des einzelnen, der sich heute seine Wahlhei- 
mat gern selbst schafft, darf die Kirche ihren 
Ursprung nicht vergessen. Das ist dem Autor 
durchaus klar. •Wie also wird Kirche zur 
Wahlheimat?", fragt er gegen Ende des Wer- 
kes (391), vielleicht selbst etwas überwältigt 
von der Problematik. Seine Antwort: es las- 
se sich im einzelnen nicht vor-schreiben. Al- 

le Communio komme aus der Kraft Gottes, 
zu der sich auch die sichtbare Kirche in Dif- 
ferenz wisse. 

Vielleicht hätte die Vorläufigkeit auch 
kirchlicher irdischer Wahlheimat noch mehr 
herausgehoben werden müssen. Gott wollte, 
daß Abraham aus seinem Land ausziehe. Je- 
sus fordert auf, alles zu verlassen, um ihm zu 
folgen. Unsere Heimat ist der Himmel, heißt 
es in der Hl. Schrift. Vielleicht könnte die 
Rückbesinnung auf die Pilgerexistenz des 
Christen hilfreich sein und in dieser Frage zu 
größerer Gelassenheit führen. 

Wolfgang Hoffmann SJ 

Schreiner, Josef: Der eine Gott Israels. 
Gesammelte Schriften zur Theologie des 
Alten Testamentes III. Hrsg. von Erich 
Zenger zum 75. Geburtstag des Autors. 
Würzburg: Echter 1997. 333 S., brosch., 
DM 68,-. 

Der in Fachkreisen seit langem renommierte 
Autor dürfte einem weiteren Publikum von 
biblisch Interessierten vor allem als Mither- 
ausgeber der Neuen Echterbibel (Das Alte 
Testament), deren Jeremias- und Baruch- 
Kommentar und deren Ergänzungsband 1: 
Die Theologie des Alten Testamentes (1995) 
er verfaßt hat, bekannt sein. Seine dort be- 
wiesene Fähigkeit, durch eine saubere wis- 
senschaftliche Exegese zu einer biblischen 
Theologie hinzuführen, bei der immer das 
pastorale Anliegen zu spüren ist, tritt auch in 
dem vorliegenden Band III seiner Gesam- 
melten Schriften deutlich zu Tage. 

Teil I enthält Beiträge zur •Gottesbot- 
schaft" des AT. Hoffnungsvolle Parallelen 
zur heutigen Situation springen ins Auge, 
wenn man dargestellt bekommt, daß der ent- 
schiedene Eingottglaube sich einer Zeit 
größter Verunsicherung verdankt, denn •der 
Monotheismus (ist) die großartige Antwort 
auf die babylonische Gefangenschaft und die 
Bewältigung der Glaubenskrise, die durch 
die Zerstörung Jerusalems und des Tempels 
entstanden war" (21). Auf die Quellen der 
Erfahrung eines den Menschen ansprechen- 
den und ihm konkret begegnenden Gottes 
verweist der Aufsatz zur •Personwirklichkeit 
Gottes im AT". Der den Menschen anrufen- 
de und ihn einfordernde Gott ist, so wird in 
einem weiteren Beitrag deutlich, auch die 
Mitte des sogenannten •Kultischen Dekalo- 



Buchbesprechungen 155 

ges" von Exodus 34, 11-26. Und schließlich 
bringt uns der Autor den biblischen Hinter- 
grund des Johanneischen Wortes vom Guten 
Hirten durch Ezechiel 34 nahe. 

In Teil II sind Beiträge zum Thema des 
Geschichtsverständnisses und zur Bedeutung 
der Tradition im AT versammelt. Dies leitet 
über zum Teil III. Er besteht in dem hoch- 
wissenschaftlichen sowie umfangreichen, für 
das •Handbuch der Dogmengeschichte" pu- 
blizierten Beitrag: •Eschatologie im AT und 
in der Zeit zwischen den Testamenten". Die 
Entwicklung der eschatologischen Erwartun- 
gen wird detailliert nachgezeichnet, und zwar 
bis zu jenen apokalyptischen Sichtweisen, 
auf die sich das NT bezieht und ohne die des- 
sen Eschatologien nicht zu verstehen sind. 

Der Teil IV versammelt verschiedene (et- 
was heterogene, aber für sich durchaus inter- 
essante) Beiträge unter dem Thema •Das AT 
im Leben der Kirche". So wird der Stellen- 
wert untersucht, den das II. Vat. Konzil dem 
AT gibt und wie es unter dem Leitgedanken 
vom •Tisch des Wortes" (DV 21) zu seinem 
tieferem Verständnis anzuleiten sucht. The- 
men sind sodann die Gewichtung des AT im 
theologischen Studienablauf und der AT- 
Hintergrund der Kilians-Vita in Bezug auf 
die dort angemahnten Heiratsverbote. Der 
Teil V enthält ebenso schöne wie anregende 
geistliche Vorträge zur Spiritualität des AT 
(für Exerzitienleiter, die sich mit dem AT 
schwer tun, eine Fundgrube!). Seinem Cha- 
rakter als Geburtstagspräsent gerecht wer- 
dend schließt das Buch mit einer umfassen- 
den Bibliographie des Autors. 

Josef Schmidt SJ 

Reemts, Christiana: Vernunftgemäßer 
Glaube. Die Begründung des Christen- 
tums in der Schrift des Origenes gegen 
Celsus. (Hereditas. Studien zur Alten 
Kirchengeschichte 13) Bonn: Borengäs- 
ser 1998. XIX/225 S., geb., DM 52,-. 

•Auffallend im Vergleich zu anderen Reli- 
gionen ist, daß das Christentum schon in den 
ersten Jahrzehnten Glaubensformeln ent- 
wickelte, deren Annahme oder Ablehnung 
über die Zugehörigkeit entschied" (3). Ge- 
gen deren Wahrheitsanspruch wendet sich 
um 180 der Mittelplatoniker Celsus mit der 
Schrift Alethes Logos: Gott könne sich nicht 
konkret erfahrbar gemacht haben; man dürfe 

den Einzelnen nicht überschätzen; Glaube 
statt Vernunftwissen sei eines Gebildeten un- 
würdig. Als Auftragsarbeit verfaßt dagegen 
Origenes um 250 eins seiner spätesten Wer- 
ke, im griechischen Urtext erhalten. 

Die Bonner Dissertation stellt daran vier 
Fragen (8). 1. Wie sieht es das Verhältnis 
von Glaube und Vernunft? Es geht um ver- 
nünftigen = begründeten Glauben, im Augu- 
stinischen Dreischritt: Vernunft - Glauben - 
Vernunft. 2. Was an Begründung läßt sich er- 
warten und fordern? Nicht nach Gründen 
schauen Dummheit oder Vorurteil; wir im 
Feld von Glaubwürdigkeit (pithanön) und 
Wahrscheinlichkeit (eikös) bedürfen ihrer. 
Höher steht indes die Gottes-Wahrheit, die 
keine Begründungen braucht. 3. Wie argu- 
mentiert Origenes? a) Er plausibilisiert seine 
Sicht aus der Sache wie der Glaubwürdigkeit 
der Zeugen (weniger durch klassische Auto- 
ritäten, aber durch Verweis auf andere Bei- 
spiele) und greift seinerseits die Glaubwür- 
digkeit des Gegners an, führt seine Argu- 
mente ad absurdum und zerpflückt sie in 
sprachlich-logischer Analyse, b) Seine Argu- 
mente gewinnt er aus dem philosophischen 
und biblischen Gottesbegriff, der Einheit der 
Welt, Prophezeihungen und Wundern; aus 
der Einzigkeit Jesu Christi, dem höheren Al- 
ter der biblischen Wahrheit und dem Erfolg 
des Christentums. 4. Wie wertet Origenes die 
Argumente? Nach ihrer Kraft für einzelne 
Adressaten. Sein Hauptargument ist aber die 
Überzeugungskraft der Gestalt Christi. Das 
erklärt seine erstaunlichen Reserven gegenü- 
ber dem (eigenen) Argumentieren: die Grün- 
de könnten den Grund verdunkeln, Rechtfer- 
tigungsversuche faktisch den Glauben ver- 
leugnen. 

Der Mensch aus sich kommt nicht zu si- 
cherer Wahrheitserkenntnis; anderseits muß 
eben darum die Offenbarung Gottes, obzwar 
menschlich unerfindbar, doch wahrschein- 
lich sein, um uns zu erreichen. In ihr zeigt 
Gott selbst sich als lebendig und frei; seine 
Transzendenz erscheint als Moment dieser 
seiner souveränen Freiheit. 

So weit das Kern-Referat. Nicht sichtbar 
macht es die methodische Bewußtheit und 
Reflektiertheit der Untersuchung, in sorgli- 
chem Einbezug der Sekundärliteratur, mit 
Registern zu Bibel, Origenes, antiken, mo- 
dernen Autoren und griechischen Begriffen, 
sowie die Fülle an Einzelbeobachtungen und 



Buchbesprechungen 156 

-klärungen in klarer und unprätentiöser Spra- 
che. - Wie hätte ein heutiges Contra Celsum 
auszusehen? Jörg Splett 

Bauer, Karl-Adolf/Josuttis, Manfred: 
•Daß du dem Kopf nicht das Herz ab- 
schlägst" Theologie als Erfahrung. Er- 
wägungen zum Pastoralkolleg als Ort er- 
fahrungsbezogener Theologie. Mit ei- 
nem Geleitwort von Eberhard Bethge. 
Düsseldorf: Presseverband der Evange- 
lischen Kirche im Rheinland e.V. 1996. 
144 S. DM 19,80. 

Wie Seelsorger und Seelsorgerinnen zu einer 
geistlichen Erneuerung geführt werden kön- 
nen, ist das Anliegen dieses eher versteckt 
publizierten Buches. Hineingestellt ist dieses 
Anliegen in den Zwischenraum der sich oft 
mit eigenem Absolutheitsanspruch gebenden 
Felder •Wissenschaft" und •Praxis". Hier 
soll erreicht werden, daß die Theologie er- 
fahrungsbezogen und die Praxis nicht allein 
von Expertenwissen bestimmt wird. Abge- 
handelt wird die Frage an der Institution des 
•Pastoralkollegs", das in den evangelischen 
Landeskirchen im Kontext von Fortbildungs- 
angeboten einen profilierten Platz einneh- 
men soll. 

Der das Gewicht des Buches ausmachen- 
de Beitrag von Karl-Adolf Bauer (13-132) 
setzt mit einer Grundlegung ein, die zur Fo- 
lie aller folgenden Entfaltungen wird. In ei- 
ner erhellenden Auslotung der Begriffe 
•Übung und Erfahrung" wird der Grundvor- 
gang der religiös-christlichen Orientierung - 
auch im Blick auf den lebenslangen kirchli- 
chen Dienst - entfaltet, verlängert durch 
Überlegungen zur Erneuerung des Pfarrer- 
standes aus der Zeit der Barrner Bekenntnis- 
synode 1934 und durch die Grundanliegen 
D. Bonhoeffers. Im zweiten Teil wird die 
Konzeption des Pastoralkollegs als Initiative 
zur Sammlung der Pfarrerschaft nach der 
Katastrophe des 2. Weltkriegs an der Arbeit 
von Georg Merz historisch und theologisch 
reflektiert. Der dritte Teil profiliert das Pa- 
storalkolleg als Ort erfahrungsbezogener 
Theologie und verleiht ihm im Ensemble der 
Fortbildungsangebote einen charakteristi- 
schen Platz, insofern es sich gerade um die 
Person des Pfarrers/der Pfarrerin müht. Ein 
Vortrag des praktischen Theologen Manfred 

Josuttis (133-144) erweist sich als beredtes 
Plädoyer für die Spiritualität als Erfordernis 
der praxis pietatis und stimmt darin mit dem 
Grundduktus des vorangegangenen Teils 
überein. 

Daß nur jemand, bei dem der •Brücken- 
schlag zwischen Herz und Kopf (P. Lapide) 
gelingt, als Amtsträger lebendig und stimmig 
leben kann, daß genau an dieser ganzen Per- 
son zwar nur mittelbar, aber doch vielfältig 
gearbeitet werden kann, so daß das Profil ei- 
ner geistlichen Existenz sich herausbildet, - 
das ist das engagiert vorgetragene Anliegen 
und Ergebnis dieses Bandes. Dabei wird die 
markante Problemanzeige der Trennung von 
Theologie, Praxis, Frömmigkeit und Leben 
mit hermeneutischer Umsicht, die vor Kurz- 
schlüssen bewahrt, und mit menschlichem 
Verstehen angegangen. In Aufnahme der 
Tradition wird deutlich, daß das Theologie- 
treiben einer entsprechenden Lebensform 
(monastische Theologie) bedarf, auf die das 
Pastoralkolleg Antwort zu geben versucht. 
Eine behutsame, genaue Sprache ebenso wie 
eine konzentrierte, mit manchen Entdeckun- 
gen und Akzentsetzungen kolorierte Nach- 
zeichnung der historischen Entwicklung des 
Pastoralkollegs wie auch Seitenblicke, die 
zur Entfaltung von Implikationen des Grund- 
gedankengangs und -anliegens (z.B. geistli- 
che Theologie, 77ff; Liturgie, 80ff) führen, 
wie auch fundamentale Entfaltungen (z.B. 
zum Erfahrungsbegriff, zum Verhältnis von 
Gottes-, Selbst- und Nächstenliebe 
109-132), lassen in der Lektüre das komple- 
xe Problemfeld erstehen, und zwar so, daß 
sich das Ziel immer wieder neu profiliert. 
Daß in der beachtlichen Belesenheit des 
Hauptautors wie auch in seiner theologi- 
schen Erarbeitung ein ökumenischer Geist 
wirkt, sei eigens hervorgehoben. Wohl nur 
ein aus vielen Quellen gespeistes Lebenswis- 
sen und Interesse an der Person läßt solch ei- 
ne im guten Sinne unaufgeregte, klare und 
konsequente Analyse wie auch die erfah- 
rungsbezogene Hilfestellung und Konzepti- 
on zu einem Glaubenslernweg - nicht nur für 
Hauptamtliche in den Kirchen - im Feld heu- 
tiger gesellschaftlich-kirchlicher Situation 
erstehen. Wo immer es um Ausbildung und 
Bildung kirchlicher Amtsträger geht, sollte 
dieses Buch ernsthaft zu Rate gezogen wer- 
den. Man kann ihm nur auch ökumenische 
Früchte wünschen. Paul Deselaers 



Buchbesprechungen 157 

Steinfort, Dirk: Societas Sympathica. 
Die Zukunft der Kirche nach Dietrich 
Bonhoeffer und Karl Rahner. (= Studien 
zur systematischen Theologie und Ethik, 
Bd. 11) Münster: LIT-Verlag 1997. 270 
S., geb., DM 49,80 

In seiner Dissertation möchte Steinfort (= 
St.) den Blick auf das Wesen der Kirche rich- 
ten, um so eine Orientierung für ihre Zukunft 
als societas sympathica zu gewinnen. Die 
Analyse der Ekklesiologien von Dietrich 
Bonhoeffer (= B.) und Karl Rahner (= R.) im 
1. und 2. Teil soll zur Wesensbestimmung 
der Kirche anleiten. Im 3. Teil bringt St. den 
Märtyrer der Bekennenden Kirche und den 
bedeutenden Theologen des 20. Ihs mitein- 
ander in ein imaginäres ökumenisches Ge- 
spräch. Dessen weiterführendes Ergebnis 
skiziert der Vf. kurz im 4. Teil. 

•Kirche ist nur Kirche, wenn sie für ande- 
re da ist" - mit diesem von St. fast refrain- 
artig wiederholten Wort B.s resümiert er des- 
sen Ekklesiologie. Stellvertretung sei nach 
B. der christologische Grundbegriff, der die 
Pro- Existenz der Kirche für eine religions- 
los gewordene, weltliche Welt begründe. 
Wichtig ist zweifellos St.s Feststellung, daß 
B. die Kirche als wesentliches Moment der 
Offenbarung versteht: Gottes Wort muß sich 
im Hörer ereignen. Kirche ist daher die Com- 
munio des trinitarisch-communialen Gottes 
mit dem Menschen. 

Zu Recht profiliert St. ebenso R.s trinita- 
rische Ekklesiologie: Gottes Wahrheit, die in 
Jesus Christus enthüllt ist, wird durch den 
Geist der Liebe im Glauben der Kirche ange- 
nommen, und zwar irreversibel-siegreich, 
d.h. unfehlbar bis zum Jüngsten Tag. Zur 
ökonomischen Trinität, die die immanente 
enthüllt, gehöre darum nach R. die Kirche. 
Diese sei aber kein Selbstzweck; sie diene 
dem Heil der Welt, das Gott allen Menschen 
anbietet. Deren Selbstvollzug sei darum im- 
plizit auf Christus und seine Kirche hinge- 
ordnet. 

Das sich an Christus orientierende 
Für-Sein der Kirche macht St. zur Plattform 
des imaginären Gesprächs zwischen B. und 
K. Die Sakramente verdichten das in Christi 
Gnade heilswirksame Engagement der Kir- 
che für die Menschen; sie verdichten im Zei- 
chen insbesondere Gottes Heils-Wort als 
Grund der Kirche. Auch das Amt beziehe 

seine Berechtigung allein aus dem Für-Sein: 
aus dem Dienst am allgemeinen Priestertum. 
Kirche möchte St. schließlich als societas 
sympathica, d.h. als Gefährtenschaft verste- 
hen, in der man sym-pathisch, also mit- 
fühlend, mitleidend, Gottes Tragen des Men- 
schen in Christus zum Maß des eigenen Han- 
delns macht. 

Die leicht lesbare Arbeit von St. provo- 
ziert zum Nachfragen. Das geforderte 
Für-Sein kirchlichen Handelns wird dezi- 
diert moralisch gedeutet; dadurch scheint die 
theologische Dimension des Pro überblen- 
det. Auch Jesu ProExistenz wird vor allem 
als moralisches Vorbild vor Augen geführt, 
dem die Kirche zu folgen hat. Auf Wider- 
spruch muß St.s These stoßen, daß die Prie- 
sterweihe nur das expliziere, was implizit 
das allgemeine Priestertum darstelle (203f.). 
Demnach wäre der geweihte Priester erst der 
explizite Christ. Das will St. natürlich nicht 
behaupten. Aber dann muß man das Verhält- 
nis zwischen Amt und Gemeinde anders, 
nämlich relational definieren. So kennt R. 
ein auf den Primat des Für-Seins Christi zei- 
chenhaft verweisendes Vorweg des Amtes in 
Bezug auf die Gemeinde und für diese. Auch 
nach B. steht die Gemeinde unter dem ver- 
kündigten Wort. Daß die Gemeinde immer 
auch hörende und von Christus geleitete Ge- 
meinde ist, muß sich in der inneren Struktur 
der Kirche darstellen. Andernfalls ist die 
Kirche nicht auch strukturell das Symbol für 
Gottes Offenbarung in Christus. 

Michael Schulz 

Zechmeister, Martha: Gottes-Nacht. 
Erich Przywaras Weg negativer Theolo- 
gie. (Religion - Geschichte - Gesell- 
schaft, Fundamentaltheologische Stu- 
dien Bd. 4) Münster: Lit Verlag 1997. 
340 S., geb., DM 78,80 

Das Werk E. Przywaras SJ (1889-1972) ist 
ein Steinbruch moderner Theologie und mo- 
dernen Denkens. Seine (unvollendet geblie- 
bene) •Analogia Entis" (1932) setzt einen 
Fixpunkt im ökumenischen Gespräch (K. 
Barth, E. Jüngel); die engagierten Beiträge 
zu moderner und alter Philosophie, moderner 
und alter Literatur bündeln das Denken eines 
halben Jahrhunderts; die Gespräche (Edith 
Stein, Reinhold Schneider) und Gedichte 
zeigen den feinsinnigen Seelsorger. 



Buchbesprechungen 158 

Vorliegende Wiener Habilitation geht un- 
ter den Vorzeichen der •Gotteskrise" (•Theo- 
dizeeverweigerung", Prof. J. B. Metz) Przy- 
waras Theologie nach. Geschickt schlägt sie - 
nachdem einige biographische Daten Grund- 
linien entworfen haben - in die Theologie Pr- 
zywaras vier Schneisen hinein. Mit Thomas: 
•bis an die Grenzen des Metaphysischen"; mit 
Augustinus: •Zerbrechen des Jdealen' in 
durchlittener Geschichte"; mit Luther: •Re- 
formation als ,schöpferische Katastrophe'"; 
mit Kierkegaard: •,Unglückliche Liebe' - Ge- 
burt des Glaubens". Immer deutlicher kommt 
eine Theologie zum Vorschein, die sich dage- 
gen wehrt, das Verhältnis des Menschen zu 
Gott im systematischen Begreifen zu veran- 
kern: weder in vergangener Seinsphilosophie, 
noch im modernen •Aufblähen" des Subjekts, 
des Bewußtseins. Und so kann ein letztes Ka- 
pitel zusammenfassend sich auch gegen Fehl- 
deutungen Przywaras wehren. Gegen den 
evangelischen Systematiker E. Jüngel kehren 
sich fast die Fronten um: während dieser doch 
noch einen festen Erfahrungsboden zur Got- 
tesfrage haben will, zerschlägt Przywara auch 
noch dies. So zeigt Zechmeister am Schluß, 
daß Przywara das moderne Denken vom •An- 
deren" (der grundsätzlich nicht zu vereinnah- 
men ist) vorausgenommen und christlich (vor 
H. U. v. Balthasar) eine Karsamstagstheolo- 
gie entworfen und gelebt hat (Przywaras lei- 
der nicht erwähnte, tragische Krankheit 
gehört wohl auch hierher). 

Das Buch, das Przywaras dialektisches 
Denken zu oft auch in dessen formaler 
schwieriger Sprechweise wiedergibt, ist 
durch gute Gliederung, sprechende Über- 
schriften und ein gutes Sachregister leser- 
freundlicher geworden. Dem heutigen Leser 
kann es drei Sichten öffnen: auf Przywara 
selbst, auf die Situation unserer Zeit, und auf 
die spannungsreiche, aktuelle Antwort, die 
der christliche Glaube dazu bereit hält. 

Josef Sudbrack 

Kirsten, Elke: Heilige Lebendigkeit. Zur 
Bedeutung des Heiligen bei Bernhard 
Weite (= Europäische Hochschulschrif- 
ten. Reihe XXIII Theologie, Bd. 624). 
Frankfurt a. M.: Peter Lang 1998. 326 S., 
kart, DM 89- 

Bis heute wird nicht selten mit dem Heiligen 
das     Abgesonderte,     Überweltliche     und 

Außergewöhnliche verbunden, das religiöse 
Virtuosentum (Max Weber) oder der hero- 
ische Tugendgrad (so die wichtigste nachtri- 
dentinische Bedingung einer Kanonisation). 
Dem kontrastiert ein inzwischen breiter 
Strom von Denkern, die das Heilige eher als 
Tiefendimension aller Wirklichkeit begrei- 
fen. Nur so dürfte ja die allgemeine Berufung 
zur Heiligkeit, von der das II. Vatikanum 
spricht, glaubhaft und vor allem anziehend 
gemacht werden können. In diesem Zusam- 
menhang wird allerdings selten Bernhard 
Weite genannt, und auch in der Rezeption 
seines Denkens spielt seine Suche nach der 
Wirklichkeit des Heiligen keine bedeutende 
Rolle (22-26). Dennoch kann die Eröffnung 
eines Zugangs zum alles durchdringenden 
heiligen Geheimnis, wie die in Tübingen er- 
stellte Dissertation Kirstens nachdrücklich 
belegt, als Angelpunkt für das Werk des 
Freiburger Religionsphilosophen verstanden 
werden. Dieser wurde zwar in seinen späte- 
ren Schriften sparsamer im Umgang mit dem 
Wort •heilig", verstand die dahinterstehende 
Wirklichkeit aber dafür um so umfassender: 
Mehr und mehr wird ihm der ganze Mensch 
in seinem Personkern und nicht bloß seine 
Vernunft nur aus dem Gründen im Geheim- 
nis des Heiligen begreifbar (vgl. etwa 62). Es 
aufzuspüren, ihm widerfahrend sich zu ver- 
wandeln, ja in seinem •unterirdischen Le- 
bensstrom" (247) erst zum eigenen Selbst zu 
gelangen, indem man sich selbst überschrei- 
tet, ist der Zielpunkt seiner Anthropologie: 
die •heilige Lebendigkeit" (vgl. 40. 43). 

Die Autorin legt zunächst Weites Bestim- 
mung des Heiligen aus der Analyse eines Da- 
seins dar, für das Erfahrung mehr ist als das 
Begreifen von diesem und jenem, sondern ei- 
ne spezifische Weise des In-der-Welt-Seins. 
Weites eigener, noch über den ihm naheste- 
henden Heidegger hinausgehender Beitrag 
zur Frage ist dabei die Verbindung von Wi- 
derfahrnis und tief personaler Erfahrung in 
der Begegnung mit dem Heiligen, das sich 
überall, besonders aber im Erleben der Gren- 
ze alles Endlichen durch Tod, Schuld und in 
der Liebe zeigt. Doch dieses Erfahren-Kön- 
nen ist zweifach verschüttet, nämlich durch 
die selbstgewählte Isolation im Bösen und 
dann neuzeitlich durch den Versuch, die 
Welt willentlich zu packen und zu beherr- 
schen, anstatt sie sich von sich aus zeigen zu 
lassen. Dagegen stellt Weite sein Bild vom 



Buchbesprechungen 159 

Menschen, nach dem dieser erst dann in ei- 
nem •transzendentalen Identitätsgeschehen" 
(u. a. 20) zu sich selbst kommt, wenn er sein 
•Selbstseinwollen" (129) zugunsten eines 
Teilhaben am alles durchwaltenden Urgrund 
des Seins öffnet. Positiv stellt Kirsten nach 
Weite schließlich dar, wie ein •Leben aus 
dem Ursprung" des Heiligen (247) den Men- 
schen erst für die Gestalt Christi als des voll- 
kommen in Gott gründenden Menschen, für 
eine persönliche Gläubigkeit und für ein 
geisterfülltes christliches Leben bereit 
macht. 

Gerne dürfte ein Leser der behutsam Wei- 
te nachgehenden, ja nachlebenden Darstel- 
lung Kirstens folgen. Daß bei einem solchen 
•weniger wissenschaftlich-analytischen als 
meditativ synthetischen Umgang mit den 
Texten des Autors" (30) die Arbeit am Be- 
griff oder die Auseinandersetzung mit der 
argumentativen Stringenz Weites in den Hin- 
tergrund tritt, kann deshalb nicht erstaunen. 
Eine solche mögliche Weiterarbeit läge etwa 
in der Auseinandersetzung mit anderen Vor- 
stellungen vom Heiligen, in der Frage seiner 
Verarbeitung philosophischer Einflüsse oder 
in der des Verhältnisses von Weites Schöp- 
fungs- und Seinsfrömmigkeit zur Un- 
ableitbarkeit der Gestalt Christi (vgl. dazu 
bereits 294-311).    Andreas Wollbold 

Häring, Bernhard: Ich habe deine Trä- 
nen gesehen. Trostbuch für Kranke und 
ihre Wegbegleiter. Freiburg: Herder 
1998 (Neuausgabe). 111 S., kart., DM 
19,80 

Wer fromme, salbungsvolle Worte über 
Krankheit und Leiden erwartet, geht mit die- 
sem schmalen Band fehl. Bernhard Häring, 
der am 3. Juli 1998 im Alter von 85 Jahren 
gestorbene international bekannte Moral- 
theologe, hat beides, Krankheit und Leiden, 
lange Jahre am eigenen Leib erfahren und 
durchlebt. Er weiß, wovon er spricht. 

Unprätentiös, beinahe sachlich und den- 
noch im Innersten betroffen berichtet er von 
seinen Erlebnissen als junger Sanitätsfeld- 
webel im Krieg, der den Tod zum ersten Mal 
in vollem Ausmaß zu Gesicht bekommt, und 
davon, wie er einige Jahrzehnte später •aus 
heiterem Himmel" mit der Diagnose Kehl- 
kopfkrebs konfrontiert wird. Er erzählt von 
seinen Operationen und Krankenhausaufent- 

halten, von seinen Gedanken und seinem 
Glauben in diesen Zeiten schmerzhafter Be- 
handlungen. Schließlich verliert B. Häring 
seinen Kehlkopf, muß mit Hilfe einer beson- 
deren Atemtechnik neu sprechen lernen. Er 
wird bestrahlt, die Nebenwirkungen der not- 
wendigen Medikamente machen ihm zu 
schaffen. Gehirnkrämpfe stellen sich ein. Es 
liest sich wie eine Litanei des Leidens, und 
doch ist sein Erzählen ein Lied der Hoff- 
nung, das einen tiefen Mut zum Leben und 
Freude an allem Schönen auch inmitten von 
Krankheit und Schmerzen zum Ausdruck 
bringt und voller Sensibilität andere Men- 
schen dabei wahrnimmt. 

Häring •tröstet" nicht in leichtfertiger 
Weise, er tut etwas viel Wichtigeres und 
Kostbareres: er macht Menschen, die wie er 
einen Weg des Leidens gehen müssen, Mut, 
nicht zu verzweifeln, indem er in ergreifen- 
den, ganz schlichten Worten sich selbst und 
sein eigenes Erleben, Hoffen und Ringen an 
die Seite des Kranken stellt. •Wenn viele uns 
erzählen, wie sie mit der Krankheit fertig ge- 
worden sind und wie schwer es ihnen bis- 
weilen gefallen ist, so finden wir uns in einer 
Lerngemeinschaft. Darum wage ich es hier, 
von meinem Umgang mit der Krankheit zu 
erzählen, nicht weil ich meine, darin Vorbild 
zu sein ..." (7) 

Nicht Vorbild, sondern Mitleidender und 
Mithoffender möchte er sein und ist er, und 
genau darin liegt die Glaubwürdigkeit dieses 
Trostbuches, das als eines der wenigen die- 
ser Art diese Bezeichnung uneingeschränkt 
verdient. 

Karin Frammelsberger 

Rey, Karl Guido: Du fehlst mir so sehr. 
Der Weg der Liebe durch Tod und 
Trauer. München: Kösel 1998. 242 S., 
brosch., DM 32- 

Der bekannte Schweizer Psychotherapeut hat 
mit diesem Buch einen sehr mutigen Schritt 
getan. Er gibt keine Ratschläge, sondern an- 
rührende Einblicke in seine eigene Trauer- 
welt, in der sich alles um den frühen Krebs- 
tod seiner 1992 verstorbenen Frau Anna 
dreht. Trotz vieler Bedenken teilt er sich dem 
Leser in einer Weise mit, daß seine Auf- 
zeichnungen für ähnlich Betroffene, aber 
auch für Seelsorger und Therapeuten weg- 
weisend sein können. Sein Bericht beginnt 



Buchbesprechungen 160 

damit ein gängiges Vorurteil zu widerlegen: 
•Mann trauert nicht ... Ich möchte von mei- 
ner Trauer erzählen. Sie war so schrecklich, 
daß ich glaubte, selber an ihr sterben zu müs- 
sen" (7). Es folgen Gedanken über die perso- 
nale Identität und Verwandlung im Laufe 
seines Lebens. 

Für die eigene Biografie hat seine Frau 
Anna die Form eines Märchens gewählt, um 
von sich in der dritten Person schreiben zu 
können (23-53). Im Anhang finden sich ei- 
nige ihrer persönlichen Briefe, die ergänzend 
zeigen, wie herzlich, lebensfroh und selbst- 
los sie gewesen ist (207-222). Anschließend 
erzählt Rey die Geschichte seiner eigenen 
Liebe und Trauer. Weder seine eigene Vita 
noch die seiner Frau ist geschönt. Nach sei- 
ner Jugend auf dem elterlichen Hof und der 
Gymnasialzeit in einer Klosterschule wollte 
er zunächst Priester werden. Nach einem 
Jahr in Paris und Innsbruck studierte er im 
Anschluß an das Studium der Theologie Psy- 
chologie. Sein Lebensweg war von nun an 
ein anderer (65). Er lernte Anna kennen. 
•Anna holte den Adler aus den Felsklüften 
und den Walfisch aus dem Meer. Es gelang 
ihr mit ihrer Zärtlichkeit, beide aus ihrer 
Trennung zu erlösen und mir zu helfen, sie 
als menschliche Werte zu einem runden 
Menschsein zusammenzufügen" (71). Beide 
heiraten und adoptieren zwei Kinder, da An- 

na aufgrund dreier Bauchoperationen keine 
Kinder bekommen kann. Reys Tagebuch be- 
richtet ausführlich, wie die Liebe zu Anna 
ihm alle Angst genommen hat, ihn jedoch 
dann wieder, nach ihrem Tod, in ein tiefes 
Loch stürzte: •Warum räume ich nicht ein- 
fach auf? Ich habe Angst, sie ganz zu ver- 
gessen und aus der Erinnerung zu verlieren, 
wenn ich nicht wenigstens immer wieder ih- 
re Zahnbürste und Pullis anschaue und ihr 
Parfüm rieche. Ich will sie nicht ganz verlie- 
ren. Ich möchte noch etwas von ihr behalten. 
Darf ich mich so an sie klammern? Sind die- 
se Spuren nicht immer die Auslöser der 
Trauer? Ich brauche die Trauer. Sie ist der 
einzige Ort, ihr noch begegnen zu können. In 
der Trauer ist ein Stück Liebe zurückgeblie- 
ben" (124f). 

Es dauert noch lange (genau ein Jahr und 
vier Monate), bis er schließlich durch inten- 
sive Exerzitien-Gespräche mit dem Benedik- 
tinerpater Anselm Grün seine innere Ruhe 
findet. Danach schreibt er: •Das Licht war 
erträglicher geworden und der Schmerz hat- 
te die äußerste Spitze verloren ... Die Mauer 
der Isolation hatte Löcher gekriegt" (183). 
Gerade deshalb, weil diese Spannungspole 
im ganzen Buch aufrechterhalten bleiben 
und nichts verschwiegen wird, kann es ohne 
Zweifel viele berühren. 

Georg Maria Roers SJ 

In Geist und Leben 2-1999 schrieben: 

Helga Melzer-Keller, geb. 1967, verh., Dr. theol., wissensch. Angestellte an der Universität Bam- 
berg. - Neutestamentliche Forschung, Lehraufträge, Erwachsenenbildung, Frauenbildungsarbeit. 
Thomas Philipp, geb. 1965, Dr. theol., Pastoralreferent. - Jugend- und Bildungsarbeit, Psycho- 
analyse und Religiosität, Glaube und Selbsterfahrung. 
Gustav Schörghofer SJ, geb. 1953, Dr. phil., Kunsthistoriker, Superior und Rektor der Jesuitenkir- 
che in Wien. - Texte zu Kunstwerken und Künstlern, Ausstellungen. 
Heinz Schürmann, geb. 1913, Dr. theol., Dr. h.c. (mult.), Prof. em. für Neutestamentliche Exegese 
in Erfurt. - Biblische Spiritualität. 
Franz-Josef Steinmetz SJ, geb. 1931, Dr. theol., lie. phil., seit 1993 Chefredakteur von •Geist und 
Leben". - Biblische Theologie, geistliche Begleitung, Exerzitien. 
Georg Toporowsky, geb. 1971, Dipl.-Theol., Pastoralassistent. - Mitarbeit beim Frankfurter Sor- 
gentelefon für Kinder und Jugendliche, Musik, Politik, Soziales. 
Gabino Uribarri SJ, geb. 1959, Dr. theol., lie. phil., Dozent für dogmatische Theologie in Madrid. 
- Geistliche Begleitung, Evangelisierung, Spiritualität, Theologiegeschichte. 




