BUCHBESPRECHUNGEN

Theologie und Erfahrung

Deselaers, Manfred: ,,Und Sie hatten nie
Gewissensbisse?‘ Die Biografie von
Rudolf H6B, Kommandant von Ausch-
witz, und die Frage nach seiner Verant-
wortung. Leipzig: Benno Verlag 1997.
424 8., geb., DM 39,

Diese vielschichtige Dissertation wurde un-
ter dem Titel ,,Gott und das Bose im Hinblick
auf die Biografie und die Selbstzeugnisse
von Rudolf H68, Kommandant von Ausch-
witz*“ von der Pipstlichen Theologischen
Akademie in Krakau angenommen, aber
auch von Professor Bernhard Casper an der
Universitit Freiburg im Breisgau mitbetreut.
Der Autor ist urspriinglich Priester des
Bistums Aachen, lebt seit 1990 in Auschwitz
und wurde von seinem Bischof zur Mitarbeit
am dortigen ,,Zentrum fiir Dialog und Gebet*
beauftragt. Seine Untersuchung ist vor allem
eine Frucht des Wunsches, als Deutscher
zum Frieden und zur Verséhnung beizutra-
gen, und ein Impuls zur Gewissenserfor-
schung im Hinblick auf die kirchliche Praxis
in der Zukunft.

Im Unterschied zu vielen anderen Beitra-
gen, die das unauslotbare Thema ,,Ausch-
witz* zu behandeln versuchen, bleibt die
Theodizeefrage als solche in dieser Arbeit
ansgeklammert, wenn sich auch Aspekte zu
ihrer Erhellung ergeben™ (233). Man mag
diese Einschrinkung bedauern, sollte sie
aber schon zn Beginn zur Kenntnis nehmen,
um das eigentliche Anliegen des Autors
nicht zu iiberfordern. Er konzentriert sich
streng auf die Beziehungen zu Gott bzw.
zum Bosen, die sich in der Biografie von Ru-
dolf HoB tatsdchlich zeigen.

Der erste historische Teil der Arbeit
bemiiht sich um die sachliche Darstellung
seines Lebens und hilt sich mit Wertungen
zuriick. Es geht um die konkreten Gescheh-
nisse in Anschwitz und um das Selbstver-
stindnis von HOB, aber anch um die Per-
spektive der Opfer, wie sie in den zahlrei-
chen Zitaten zum Ansdruck kommen. Der
zweite Teil bietet ohne direkte Bezugnahme

auf den Holocaust zunidchst grundlegende
Reflexionen iiber Strukturen der Giite, des
Bosen und der Erlosung. Um das dunkle Ge-
flecht von freier Entscheidung, Fremdbe-
stimmtheit und gottlicher Znlassung im Le-
ben von R. Hof einigermaBlen zu durch-
leuchten, benutzt der Verfasser vor allem
philosophische und theologische Kategorien
von E. Levinas, S. Kierkegaard und R.
Ricoeunr. Daf} diese Literaturauswahl dariiber
hinaus begrenzt sein mufte, lief sich bei der
uniiberschaubaren Fiille von einschldgigen
Versuchen wohl kaum vermeiden. Ein Leser,
der das hohe Abstraktionsniveau nicht
scheut, wird fiir die gewonnenen Einsichten
trotzdem dankbar sein, zumal sie ausschlief3-
lich fiir die letztlich angezielte Interpretation
der biografischen Zeugnisse ganz konkret
eingesetzt werden. ,,Wir branchen eine Kul-
tur, die zn Menschlichkeit, Herzlichkeit und
Liebe erzieht, also auch zu Offenheit, Ver-
letzlichkeit und Armut“ (407).

Wie der Verfasser schon zu Beginn seiner
Arbeit, die sehr viel nnverdffentlichtes, hi-
storisches Material bietet, niichtern hervor-
hebt, will er zur fachhistorischen Disknssion
keine eigenen Thesen und auch keine psy-
chologischen oder soziologischen Analysen
vortragen. Er beschrinkt sich vielmehr auf
die Frage: Wie kann ich als glaubiger Christ
dem Kommandanten von Auschwitz begeg-
nen und weiter verantwortet als Glanbender
leben? (16) Diese Frage hat er meines Er-
achtens iiberzeugend beantwortet.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Wollbold, Andreas: Kirche als Wahlhei-
mat. Beitrag zu einer Antwort auf die
Fragen der Zeit. Wiirzburg: Echter 1998.
462 S., brosch., DM 56,—

Gerade jemand, der sich durch den Titel die-
ser Habilitationsschrift provoziert fihlt, soll-
te in ihr lesen. Daf} er sie ganz lese, wiinscht
sich zwar der Autor. Doch er gibt im Vor-
wort Abkiirzungswege an, auf denen man
sich das Wesentliche zu eigen machen kann.



Buchbesprechungen

Wer Bedenken gegen den Begriff Wahlhei-
mat hat oder dagegen, daf} die Kirche dem
suchenden Menschen dies sein konne und
solle, miifite eigentlich alles lesen. Er wird
seine Bedenken wiederfinden. Der Heimat-
begriff hat sich gewandelt.

Der Mensch von hente versteht darunter
nicht so sehr seine Wurzeln als vielmehr sei-
ne Lebenswelt, die er braucht, vorfindet und
sich auch in Freiheit schafft. Sogar durch
Statistiken wird die Mobilitdt des heutigen
Menschen dargestellt. Die Kirche darf sich
jedoch nicht unter diejenigen einreihen, die
ihm Heimat bieten wollen. Immer wieder
wird betont, daB Gott es ist, der dem Men-
schen Heimat schafft. Die Kirche kann nur
der Ort der Begegnung mit Gott sein. Der
Begriff Communio spielt eine grof3e Rolle.
In der Sache schon in der Hl. Schrift zu fin-
den, steht er heute in der Diskussion. Com-
munio und Amt sind keine Gegensitze. Der
Autor befalt sich kritisch mit den Pastoral-
plinen vor allem deutschsprachiger Bistii-
mer. Wie wird Gemeinde zur Heimat? Sie ist
nicht mit ihr gleichzusetzen, darf sich nicht
vor der Welt verschlieBen, muf3 auch offen
bleiben fiir andere Gemeinschaften im inner-
kirchlichen Raum, die Menschen zur Wahl-
heimat werden.

Das Buch bleibt nicht bei Strukturproble-
men stehen. Es geht um die Erneverung im
Glauben, fiir die allerdings auch geeignete
Strukturen wichtig sind. Man spiirt die henti-
ge Diskussion um die Zukunft der Kirche,
auch wenn man gelegentlich dabei dem
Fachgesprich von Pastoraltheologen zu lau-
schen scheint. Der Praktiker kommt viel-
leicht nicht auf seine Kosten. Das war wohl
nicht der Sinn dieser Arbeit. Aber auch der
Theoretiker wird nicht mit allem einverstan-
den sein, etwa mit dem Gedanken, - der auch
begriindet wird-, dafl die Liturgiereform des
I1. Vatikanischen Konzils durch eine weitere
Liturgiereform vollendet werden miisse, die
aus dem Volke Gottes komme (393). Wie
soll das geschehen? Angesichts der Freiheit
des einzelnen, der sich heute seine Wahlhei-
mat gern selbst schafft, darf die Kirche ihren
Ursprung nicht vergessen. Das ist dem Autor
durchaus klar. ,,Wie also wird Kirche zur
Wahlheimat?”, fragt er gegen Ende des Wer-
kes (391), vielleicht selbst etwas iiberwiltigt
von der Problematik. Seine Antwort: es las-
se sich im einzelnen nicht vor-schreiben. Al-

154

le Communio komme aus der Kraft Gottes,
zu der sich auch die sichtbare Kirche in Dif-
ferenz wisse.

Vielleicht hitte die Vorldufigkeit auch
kirchlicher irdischer Wahlheimat noch mehr
herausgehoben werden miissen. Gott wollte,
dafl Abraham aus seinem Land ausziehe. Je-
sus fordert auf, alles zu verlassen, um ihm zu
folgen. Unsere Heimat ist der Himmel, heif3t
es in der HI. Schrift. Vielleicht konnte die
Riickbesinnung auf die Pilgerexistenz des
Christen hilfreich sein und in dieser Frage zu
groerer Gelassenheit fithren.

Wolfgang Hoffmann SJ

Schreiner, Josef: Der eine Gott Israels.
Gesammelte Schriften zur Theologie des
Alten Testamentes III. Hrsg. von Erich
Zenger zum 75. Geburtstag des Autors.
Wiirzburg: Echter 1997. 333 S., brosch.,
DM 68,-.

Der in Fachkreisen seit langem renommierte
Autor diirfte einem weiteren Publikum von
biblisch Interessierten vor allem als Mither-
ausgeber der Neuen Echterbibel (Das Alte
Testament), deren Jeremias- und Baruch-
Kommentar und deren Ergidnzungsband 1:
Die Theologie des Alten Testamentes (1995)
er verfaf3t hat, bekannt sein. Seine dort be-
wiesene Fahigkeit, durch eine saubere wis-
senschaftliche Exegese zu einer biblischen
Theologie hinzufiihren, bei der immer das
pastorale Anliegen zu spiiren ist, tritt auch in
dem vorliegenden Band III seiner Gesam-
melten Schriften deutlich zn Tage.

Teil T enthilt Beitrdge zur ,,Gottesbot-
schaft des AT. Hoffnungsvolle Parallelen
zur heutigen Situation springen ins Ange,
wenn man dargestellt bekommt, daB der ent-
schiedene Eingottglaube sich einer Zeit
grofiter Verunsicherung verdankt, denn ,der
Monotheismus (ist) die grofBartige Antwort
auf die babylonische Gefangenschaft und die
Bewiltigung der Glaubenskrise, die durch
die Zerstorung Jerusalems und des Tempels
entstanden war* (21). Auf die Quellen der
Erfahrung eines den Menschen ansprechen-
den und ihm konkret begegnenden Gottes
verweist der Aufsatz zur ,,Personwirklichkeit
Gottes im AT*“. Der den Menschen anrufen-
de und ihn einfordernde Gott ist, so wird in
einem weiteren Beitrag deutlich, auch die
Mitte des sogenannten ,,Kultischen Dekalo-



Buchbesprechungen

ges* von Exodus 34, 11-26. Und schlieBlich
bringt uns der Autor den biblischen Hinter-
grund des Johanneischen Wortes vom Guten
Hirten durch Ezechiel 34 nahe.

In Teil I sind Beitrdge zum Thema des
Geschichtsverstidndnisses und zur Bedentung
der Tradition im AT versammelt. Dies leitet
iiber zum Teil I11. Er besteht in dem hoch-
wissenschaftlichen sowie umfangreichen, fiir
das ,,Handbuch der Dogmengeschichte” pu-
blizierten Beitrag: ,,Eschatologie im AT und
in der Zeit zwischen den Testamenten“. Die
Entwicklung der eschatologischen Erwartun-
gen wird detailliert nachgezeichnet, und zwar
bis zu jenen apokalyptischen Sichtweisen,
auf die sich das NT bezieht und ohne die des-
sen Eschatologien nicht zu verstehen sind.

Der Teil IV versammelt verschiedene (et-
was heterogene, aber fiir sich durchaus inter-
essante) Beitrige unter dem Thema ,,Das AT
im Leben der Kirche”. So wird der Stellen-
wert untersucht, den das II. Vat. Konzil dem
AT gibt und wie es unter dem Leitgedanken
vom ,,Tisch des Wortes* (DV 21) zu seinem
tieferem Verstindnis anzuleiten sucht. The-
men sind sodann die Gewichtung des AT im
theologischen Studienablauf und der AT-
Hintergrund der Kilians-Vita in Bezug auf
die dort angemahnten Heiratsverbote. Der
Teil V enthilt ebenso schone wie anregende
geistliche Vortridge zur Spiritualitit des AT
(fiir Exerzitienleiter, die sich mit dem AT
schwer tun, eine Fundgrube!). Seinem Cha-
rakter als Geburtstagsprisent gerecht wer-
dend schlieit das Buch mit einer umfassen-
den Bibliographie des Autors.

Josef Schmidt SJ

Reemts, Christiana: VernunflgeméifBer
Glaube. Die Begriindung des Christen-
tums in der Schrift des Origenes gegen
Celsus. (Hereditas. Studien zur Alten
Kirchengeschichle 13) Bonn: Borengis-
ser 1998. X1X/225 S., geb., DM 52,—.

»~Auffallend im Vergleich zu anderen Reli-
gionen ist, da} das Christentum schon in den
ersten Jahrzehnten Glaubensformeln ent-
wickelte, deren Annahme oder Ablehunung
iiber die Zugehdrigkeit entschied” (3). Ge-
gen deren Wahrheitsanspruch wendet sich
um 180 der Mittelplatoniker Celsus mit der
Schrift Alethes Logos: Gott konne sich nicht
konkret erfahrbar gemacht haben; man diirfe

155

deun Einzelnen nicht iiberschitzen; Glaube
statt Vernunftwissen sei eines Gebildeten un-
wiirdig. Als Auftragsarbeit verfat dagegen
Origenes um 250 eins seiner spétesten Wer-
ke, im griechischen Urtext erhalten.

Die Bonner Dissertation stellt daran vier
Fragen (8). 1. Wie sicht es das Verhiltnis
von Glaube und Vernunft? Es geht um ver-
niinftigen = begriindeten Glauben, im Augu-
stinischen Dreischritt: Vernunft — Glauben —
Vernunft. 2. Was an Begriindung 146t sich er-
warten und fordern? Nicht nach Griinden
schanen Dummbheit oder Vorurteil; wir im
Feld von Glaubwiirdigkeit (pithanén) und
Wabhrscheinlichkeit (eikés) bediirfen ihrer.
Hoher steht indes die Gottes-Wabhrheit, die
keine Begriindungen braucht. 3. Wie argu-
mentiert Origenes? a) Er plausibilisiert seine
Sicht aus der Sache wie der Glaubwiirdigkeit
der Zeugen (weniger durch klassische Anto-
rititen, aber durch Verweis auf andere Bei-
spiele) und greift seinerseits die Glaubwiir-
digkeit des Gegners an, fiihrt seine Argu-
mente ad absurdum und zerpfliickt sie in
sprachlich-logischer Analyse. b) Seine Argu-
mente gewinnt er aus dem philosophischen
und biblischen Gottesbegriff, der Einheit der
Welt, Prophezeihungen und Wundern; aus
der Einzigkeit Jesu Christi, dem hoheren Al-
ter der biblischen Wahrheit und dem Erfolg
des Christentums. 4. Wie wertet Origenes die
Argumente? Nach ihrer Kraft fiir einzelne
Adressaten. Sein Hauptargument ist aber die
Uberzengungskraft der Gestalt Christi. Das
erklirt seine erstaunlichen Reserven gegenii-
ber dem (eigenen) Argumentieren: die Griin-
de konnten den Grund verdunkeln, Rechtfer-
tigungsversuche faktisch den Glauben ver-
leugnen.

Der Mensch aus sich kommt nicht zu si-
cherer Wahrheitserkenntnis; anderseits muf}
eben darum die Offenbarung Gottes, obzwar
menschlich unerfindbar, doch wahrschein-
lich sein, um uns zu erreichen. In ihr zeigt
Gott selbst sich als lebendig und frei; seine
Transzendenz erscheint als Moment dieser
seiner souverinen Freiheit.

So weit das Kern-Referat. Nicht sichtbar
macht es die methodische BewuBtheit und
Reflektiertheit der Untersuchung, in sorgli-
chem Einbezug der Sekundirliteratur, mit
Registern zu Bibel, Origenes, antiken, mo-
dernen Autoren und griechischen Begriffen,
sowie die Fiille an Einzelbeobachtungen und



Buchbesprechungen

-klarungen in klarer nnd unpritentiéser Spra-
che. — Wie hitte ein heutiges Contra Celsum
auszusehen? Jorg Splert

Bauer, Karl-Adolf/Josuttis, Manfred:
»DafBl du dem Kopf nicht das Herz ab-
schlagst* Theologie als Erfahrung. Er-
wigungen zum Pastoralkolleg als Ort er-
fahrungsbezogener Theologie. Mit ei-
nem Geleitwort von Eberhard Bethge.
Diisseldorf: Presseverband der Evange-
lischen Kirche im Rheinland e.V. 1996.
144 S. DM 19,80.

Wie Seelsorger und Seelsorgerinnen zu einer
geistlichen Erneuerung gefithrt werden kon-
nen, ist das Anliegen dieses eher versteckt
publizierten Buches. Hineingestellt ist dieses
Anliegen in den Zwischenraum der sich oft
mit eigenem Absolutheitsanspruch gebenden
Felder ,,Wissenschaft“ und ,Praxis®. Hier
soll erreicht werden, daf8 die Theologie er-
fahrungsbezogen und die Praxis nicht allein
von Expertenwissen bestimmt wird. Abge-
handett wird die Frage an der Institution des
,Pastoralkollegs“, das in den evangelischen
Landeskirchen im Kontext von Fortbildungs-
angeboten einen profilierten Platz einneh-
men soll.

Der das Gewicht des Buches ausmachen-
de Beitrag von Karl-Adolf Bauer (13-132)
setzt mit einer Grundlegung ein, die zur Fo-
lie aller folgenden Entfaltungen wird. In ei-
ner erhellenden Auslotung der Begriffe
.Ubung und Erfahrung“ wird der Grandvor-
gang der religios-christlichen Orientierung -
auch im Blick auf den lebenslangen kirchli-
chen Dienst — entfaltet, verlidngert durch
Uberlegungen zur Ernenerung des Pfarrer-
standes aus der Zeit der Barrner Bekenntnis-
synode 1934 und durch die Grundanliegen
D. Bonhoeffers. Im zweiten Teil wird die
Konzeption des Pastoralkollegs als Initiative
zur Sammlung der Pfarrerschaft nach der
Katastrophe des 2. Weltkriegs an der Arbeit
von Georg Merz historisch und theologisch
reflektiert. Der dritte Teil profiliert das Pa-
storalkolleg als Ort erfahrungsbezogener
Theologie und verleiht ihm im Ensemble der
Fortbildungsangebote einen charakteristi-
schen Platz, insofern es sich gerade um die
Person des Pfarrers/der Pfarrerin miiht. Ein
Vortrag des praktischen Theologen Manfred

156

Josuttis (133-144) erweist sich als beredtes
Pladoyer fiir die Spiritualitiit als Erfordernis
der praxis pietatis und stimmt darin mit dem
Grundduktus des vorangegangenen Teils
iiberein.

DaBl nur jemand, bei dem der ,,Briicken-
schlag zwischen Herz und Kopf* (P. Lapide)
gelingt, als Amtstréger lebendig und stimmig
leben kann, daB genau an dieser ganzen Per-
son zwar nur mittelbar, aber doch vielfiltig
gearbeitet werden kann, so daB das Profil ei-
ner geistlichen Existenz sich herausbildet, —
das ist das engagiert vorgetragene Anliegen
und Ergebnis dieses Bandes. Dabei wird die
markante Problemanzeige der Trennung von
Theologie, Praxis, Frommigkeit und Leben
mit hermeneutischer Umsicht, die vor Kurz-
schliissen bewahrt, und mit menschlichem
Verstehen angegangen. In Aufnahme der
Tradition wird deutlich, daf} das Theologie-
treiben einer entsprechenden Lebensform
(monastische Theologie) bedarf, auf die das
Pastoralkolleg Antwort zu geben versucht.
Eine behutsame, genaue Sprache ebenso wie
eine konzentrierte, mit manchen Entdeckun-
gen und Akzentsetzungen kolorierte Nach-
zeichnung der historischen Entwicklung des
Pastoralkollegs wie auch Seitenblicke, die
zur Entfaltung von Implikationen des Grund-
gedankengangs und -anliegens (z.B. geistli-
che Theologie, 77ff; Liturgie, 80ff) fiihren,
wie auch fundamentale Entfaltungen (z.B.
zum Erfahrungsbegriff, zum Verhiltnis von
Gottes-, Selbst- und Nichstenliebe
109-132), lassen in der Lektiire das komple-
xe Problemfeld erstehen, und zwar so, daB
sich das Ziel immer wieder neu profiliert.
DaB8 in der beachtlichen Belesenheit des
Hauptautors wie auch in seiner theologi-
schen Erarbeitung ein dkumenischer Geist
wirkt, sei eigens hervorgehoben. Wohl nur
ein aus vielen Quellen gespeistes Lebenswis-
sen und Interesse an der Person 148t solch ei-
ne im guten Sinne unaufgeregte, klare und
konsequente Analyse wie auch die erfah-
rungsbezogene Hilfestellung und Konzepti-
on zu einem Glaubenslernweg — nicht nur fiir
Hauptamtliche in den Kirchen — im Feld heu-
tiger gesellschaftlich-kirchlicher Situation
erstehen. Wo immer es um Ausbildung und
Bildung kirchlicher Amtstrager geht, sollte
dieses Buch ernsthaft zu Rate gezogen wer-
den. Man kann ihm nur auch 8kumenische
Friichte wiinschen. Paul Deselaers



Buchbesprechungen

Steinfort, Dirk: Societas Sympathica.
Die Zukunft der Kirche nach Dietrich
Bonhoeffer und Karl Rahner. (= Studien
zur systematischen Theologie und Ethik,
Bd. 11) Miinster: LIT-Verlag 1997. 270
S., geb., DM 49,80

In seiner Dissertation méchte Steinfort (=
St.) den Blick auf das Wesen der Kirche rich-
ten, um so eine Orientierung fiir ihre Zukonft
als societas sympathica zu gewinnen. Die
Analyse der Ekklesiologien von Dietrich
Bonhoeffer (= B.) und Karl Rahner (= R.) im
1. und 2. Teil soll zur Wesensbestimmung
der Kirche anleiten. Im 3. Teil bringt St. den
Mirtyrer der Bekennenden Kirche und den
bedentenden Theologen des 20. JThs mitein-
ander in ein imagindres cknmenisches Ge-
sprich. Dessen weiterfilhrendes Ergebnis
skiziert der Vf. kurz im 4. Teil.

,,Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir ande-
re da ist“ — mit diesem von St. fast refrain-
artig wiederholten Wort B.s resiimiert er des-
sen Ekklesiologie. Stellvertretung sei nach
B. der christologische Grundbegriff, der die
Pro- Existenz der Kirche fiir eine religions-
los gewordene, weltliche Welt begriinde.
Wichtig ist zweifellos St.s Feststellung, daf3
B. die Kirche als wesentliches Moment der
Offenbarung versteht: Gottes Wort muf3 sich
im Horer ereignen. Kirche ist daher die Com-
munio des trinitarisch-communialen Gottes
mit dem Menschen.

Zu Recht profiliert St. ebenso R.s trinita-
rische Ekklesiologie: Gottes Wahrheit, die in
Jesus Christus enthiillt ist, wird durch den
Geist der Liebe im Glauben der Kirche ange-
nommen, und zwar irreversibel-siegreich,
d.h. onfehlbar bis zum Jiingsten Tag. Zur
okonomischen Trinitidt, die die immanente
enthiillt, gehére darum nach R. die Kirche.
Diese sei aber kein Selbstzweck; sie diene
dem Heil der Welt, das Gott allen Menschen
anbietet. Deren Selbstvollzug sei darum im-
plizit auf Christns und seine Kirche hinge-
ordnet.

Das sich an Christus orientierende
Fiir-Sein der Kirche macht St. zor Plattform
des imagindren Gespriachs zwischen B. und
K. Die Sakramente verdichten das in Christi
Gnade heilswirksame Engagement der Kir-
che fiir die Menschen; sie verdichten im Zei-
chen insbesondere Gottes Heils-Wort als
Grund der Kirche. Auch das Amt beziehe

157

seine Berechtignng allein ans dem Fiir-Sein:
aus dem Dienst am allgemeinen Priestertum.
Kirche mochte St. schlieBlich als societas
sympathica, d.h. als Gefdhrtenschaft verste-
hen, in der man sym-pathisch, also mit-
fiihlend, mitleidend, Gottes Tragen des Men-
schen in Christus zum Maf des eigenen Han-
delns macht.

Die leicht lesbare Arbeit von St. provo-
ziert zuom Nachfragen. Das geforderte
Fiir-Sein kirchlichen Handelns wird dezi-
diert moralisch gedentet; dadurch scheint die
theologische Dimension des Pro iiberblen-
det. Auch Jesn ProExistenz wird vor allem
als moralisches Vorbild vor Angen gefiihrt,
dem die Kirche zu folgen hat. Anf Wider-
spruch muf} St.s These stof3en, daf} die Prie-
sterweihe nur das expliziere, was implizit
das allgemeine Priestertum darstelle (203f.).
Demnach wire der geweihte Priester erst der
explizite Christ. Das will St. natiirlich nicht
behaupten. Aber dann mufl man das Verhilt-
nis zwischen Amt und Gemeinde anders,
namlich relational definieren. So kennt R.
ein auf den Primat des Fiir-Seins Christi zei-
chenhaft verweisendes Vorweg des Amtes in
Bezug auf die Gemeinde und fiir diese. Auch
nach B. steht die Gemeinde unter dem ver-
kiindigten Wort. Dal} die Gemeinde immer
auch horende und von Christus geleitete Ge-
meinde ist, muf} sich in der inneren Struktur
der Kirche darstellen. Andernfalls ist die
Kirche nicht anch struktorell das Symbol fiir
Gottes Offenbarung in Christns.

Michael Schulz

Zechmeister, Martha: Gottes-Nacht.
Erich Przywaras Weg negativer Theolo-
gie. (Religion — Geschichte — Gesell-
schaft, Fundamentaltheologische Stu-
dien Bd. 4) Miinster: Lit Verlag 1997.
340 S., geb., DM 78,80

Das Werk E. Przywaras SJ (1889-1972) ist
ein Steinbruch moderner Theologie und mo-
dernen Denkens. Seine (unvollendet geblie-
bene) ,,Analogia Entis* (1932) setzt einen
Fixpunkt im o6kumenischen Gesprich (K.
Barth, E. Jiingel); die engagierten Beitrige
zu moderner und alter Philosophie, moderner
und alter Literatur biindeln das Denken eines
halben Jahrhunderts; die Gesprache (Edith
Stein, Reinhold Schneider) und Gedichte
zeigen den feinsinnigen Seelsorger.



Buchbesprechungen

Vorliegende Wiener Habilitation geht un-
ter den Vorzeichen der ,,Gotteskrise* (,,Theo-
dizeeverweigerong®, Prof. J. B. Metz) Przy-
waras Theologie nach. Geschickt schlégt sie -
nachdem einige biographische Daten Grund-
linien entworfen haben — in die Theologie Pr-
zywaras vier Schneisen hinein. Mit Thomas:
,bis an die Grenzen des Metaphysischen®; mit
Augustinus: ,,Zerbrechen des ,Idealen‘ in
dorchlittener Geschichte®; mit Luther: ,,Re-
formation als ,schopferische Katastrophe‘*;
mit Kierkegaard: ,,,Ungliickliche Liebe* — Ge-
burt des Glaubens*. Immer dentlicher kommt
eine Theologie zom Vorschein, die sich dage-
gen wehrt, das Verhidltnis des Menschen zu
Gott im systematischen Begreifen zo veran-
kern: weder in vergangener Seinsphilosophie,
noch im modernen ,,Aufbldhen* des Subjekts,
des Bewuftseins. Und so kann ein letztes Ka-
pitel znsammenfassend sich auch gegen Fehl-
deutungen Przywaras wehren. Gegen den
evangelischen Systematiker E. Jiingel kehren
sich fast die Fronten um: wiihrend dieser doch
noch einen festen Erfahrungsboden zur Got-
tesfrage haben will, zerschldgt Przywara auch
noch dies. So zeigt Zechmeister am Schluf,
daB Przywara das moderne Denken vom ,,An-
deren* (der grondsitzlich nicht zu vereinnah-
men ist) vorausgenommen nnd christlich (vor
H. U. v. Balthasar) eine Karsamstagstheolo-
gie entworfen und gelebt hat (Przywaras lei-
der nicht erwihnte, tragische Krankheit
gehort wohl aach hierher).

Das Buch, das Przywaras dialektisches
Denken zu oft auch in dessen formaler
schwieriger Sprechweise wiedergibt, ist
durch gute Gliederung, sprechende Uber-
schriften und ein gutes Sachregister leser-
freundlicher geworden. Dem heutigen Leser
kann es drei Sichten 6ffnen: auf Przywara
selbst, auf die Situation unserer Zeit, and anf
die spannungsreiche, aktuelle Antwort, die
der christliche Glaobe dazuo bereit hilt.

Josef Sudbrack

Kirsten, Elke: Heilige Lebendigkeit. Zur
Bedeutung des Heiligen bei Bernhard
Welte (= Europiische Hochschulschrif-
ten. Reihe XXIII Theologie, Bd. 624).
Frankfurt a. M.: Peter Lang 1998.326 S.,
kart., DM 89,—

Bis heute wird nicht selten mit dem Heiligen
das Abgesonderte, Uberweltliche und

158

Aufergewohnliche verbunden, das religidse
Virtuosentum (Max Weber) oder der hero-
ische Tugendgrad (so die wichtigste nachtri-
dentinische Bedingung einer Kanonisation).
Dem kontrastiert ein inzwischen breiter
Strom von Denkern, die das Heilige eher als
Tiefendimension aller Wirklichkeit begrei-
fen. Nur so diirfte ja die allgemeine Berufung
zor Heiligkeit, von der das II. Vatikanom
spricht, glaubhaft und vor allem anziehend
gemacht werden konnen. In diesem Zusam-
menhang wird allerdings selten Bernhard
Welte genannt, und auch in der Rezeption
seines Denkens spielt seine Suche nach der
Wirklichkeit des Heiligen keine bedeutende
Rolle (22-26). Dennoch kann die Eroffnang
eines Zugangs zum alles durchdringenden
heiligen Geheimnis, wie die in Tiibingen er-
stellte Dissertation Kirstens nachdriicklich
belegt, als Angelponkt fiir das Werk des
Freiburger Religionsphilosophen verstanden
werden. Dieser wurde zwar in seinen spite-
ren Schriften sparsamer im Umgang mit dem
Wort ,heilig®, verstand die dahinterstehende
Wirklichkeit aber dafiir um so umfassender:
Mehr und mehr wird thm der ganze Mensch
in seinem Personkern und nicht blof} seine
Vernunft nur aus dem Griinden im Geheim-
nis des Heiligen begreifbar (vgl. etwa 62). Es
anfzospiiren, ihm widerfahrend sich zu ver-
wandeln, ja in seinem ,unterirdischen Le-
bensstrom* (247) erst zum eigenen Selbst zn
gelangen, indem man sich selbst tiberschrei-
tet, ist der Zielpunkt seiner Anthropologie:
die ,.heilige Lebendigkeit” (vgl. 40. 43).

Die Autorin legt zunédchst Weltes Bestim-
muong des Heiligen aus der Analyse eines Da-
seins dar, fiir das Erfahrung mehr ist als das
Begreifen von diesem nnd jenem, sondern ei-
ne spezifische Weise des In-der-Welt-Seins.
Weltes eigener, noch iber den ihm naheste-
henden Heidegger hinausgehender Beitrag
zur Frage ist dabei die Verbindung von Wi-
derfahrnis und tief personaler Erfahrung in
der Begegnung mit dem Heiligen, das sich
iiberall, besonders aber im Erleben der Gren-
ze alles Endlichen durch Tod, Schuld und in
der Liebe zeigt. Doch dieses Erfahren-Koén-
nen ist zweifach verschiittet, ndmlich durch
die selbstgewihlte Isolation im Bésen and
dann neuzeitlich durch den Versuch, die
Welt willentlich zu packen ond zu beherr-
schen, anstatt sie sich von sich aus zeigen zo
lassen. Dagegen stellt Welte sein Bild vom



Buchbesprechungen

Menschen, nach dem dieser erst dann in ei-
nem ,transzendentalen Identititsgeschehen*
(u.a. 20) zu sich selbst kommt, wenn er sein
»Selbstseinwollen” (129) zugunsten eines
Teilhaben am alles durchwaltenden Urgrund
des Seins o6ffnet. Positiv stellt Kirsten nach
Welte schlieBlich dar, wie ein ,Leben aus
dem Ursprung‘ des Heiligen (247) den Men-
schen erst fiir die Gestalt Christi als des voll-
kommen in Gott griindenden Menschen, fiir
eine personliche Gldubigkeit und fiir ein
geisterfiilltes  christliches Leben bereit
macht.

Gerne diirfte ein Leser der behutsam Wel-
te nachgehenden, ja nachlebenden Darstel-
lung Kirstens folgen. Daf} bei einem solchen
~weniger wissenschaftlich-analytischen als
meditativ synthetischen Umgang mit den
Texten des Auntors™ (30) die Arbeit am Be-
griff oder die Auseinandersetzung mit der
argumentativen Stringenz Weltes in den Hin-
tergrund tritt, kann deshalb nicht erstaunen.
Eine solche mogliche Weiterarbeit lidge etwa
in der Aunseinandersetzung mit anderen Vor-
stellungen vom Heiligen, in der Frage seiner
Verarbeitung philosophischer Einfliisse oder
in der des Verhiltnisses von Weltes Schop-
fungs- und Seinsfrommigkeit zor Un-
ableitbarkeit der Gestalt Christi (vgl. dazu
bereits 294-311).  Andreas Wollbold

Hdring, Bernhard: Ich habe deine Tri-
nen gesehen. Trostbuch fiir Kranke und
ihre Wegbegleiter. Freiburg: Herder
1998 (Neuausgabe). 111 S., kart., DM
19,80

Wer fromme, salbungsvolle Worte iiber
Krankheit und Leiden erwartet, geht mit die-
sem schmalen Band fehl. Bernhard Hiring,
der am 3. Juli 1998 im Alter von 85 Jahren
gestorbene international bekannte Moral-
theologe, hat beides, Krankheit und Leiden,
lange Jahre am eigenen Leib erfahren und
durchlebt. Er weil3, wovon er spricht.
Unpritentids, beinahe sachlich und den-
noch im Innersten betroffen berichtet er von
seinen Erlebnissen als junger Sanititsfeld-
webel im Krieg, der den Tod zum ersten Mal
in vollem AusmaR zu Gesicht bekommt, und
davon, wie er einige Jahrzehnte spiter ,,aus
heiterem Himmel“ mit der Diagnose Kehl-
kopfkrebs konfrontiert wird. Er erzéihlt von
seinen Operationen und Krankenhausaufent-

159

halten, von seinen Gedanken und seinem
Glauben in diesen Zeiten schmerzhafter Be-
handlungen. SchlieBlich verliert B. Hiring
seinen Kehlkopf, mufl mit Hilfe einer beson-
deren Atemtechnik neu sprechen lernen. Er
wird bestrahlt, die Nebenwirkungen der not-
wendigen Medikamente machen ihm zu
schaffen. Gehirnkrdmpfe stellen sich ein. Es
liest sich wie eine Litanei des Leidens, und
doch ist sein Erzihlen ein Lied der Hoff-
nung, das einen tiefen Mut zum Leben und
Freude an allem Schonen auch inmitten von
Krankheit und Schmerzen zum Ausdruck
bringt und voller Sensibilitdt andere Men-
schen dabei wahrnimmt.

Hiring ,trostet” nicht in leichtfertiger
Weise, er tut etwas viel Wichtigeres und
Kostbareres: er macht Menschen, die wie er
einen Weg des Leidens gehen miissen, Mut,
nicht zu verzweifeln, indem er in ergreifen-
den, ganz schlichten Worten sich selbst und
sein eigenes Erleben, Hoffen und Ringen an
die Seite des Kranken stellt. ,,Wenn viele uns
erzéhlen, wie sie mit der Krankheit fertig ge-
worden sind und wie schwer es ihnen bis-
weilen gefallen ist, so finden wir uns in einer
Lerngemeinschaft. Darnum wage ich es hier,
von meinem Umgang mit der Krankheit zu
erzihlen, nicht weil ich meine, darin Vorbild
zu sein ...“ (7)

Nicht Vorbild, sondern Mitleidender und
Mithoffender mochte er sein und ist er, und
genau darin liegt die Glanbwiirdigkeit dieses
Trostbuches, das als eines der wenigen die-
ser Art diese Bezeichnung uneingeschriankt
verdient.

Karin Frammelsberger

Rey, Karl Guido: Du fehlst mir so sehr.
Der Weg der Liebe durch Tod und
Trauer. Miinchen: Kosel 1998. 242 S,
brosch., DM 32—

Der bekannte Schweizer Psychotherapeut hat
mit diesem Buch einen sehr mutigen Schritt
getan. Er gibt keine Ratschlidge, sondern an-
riihrende Einblicke in seine eigene Trauver-
welt, in der sich alles um den friihen Krebs-
tod seiner 1992 verstorbenen Fran Anna
dreht. Trotz vieler Bedenken teilt er sich dem
Leser in ciner Weise mit, dal seine Auf-
zeichnungen fiir dhnlich Betroffene, aber
auch fiir Seelsorger und Therapeuten weg-
weisend sein konnen. Sein Bericht beginnt



Buchbesprechungen

damit ein géngiges Vorurteil zu widerlegen:
,»,Mann trauert nicht ... Ich mochte von mei-
ner Trauer erzihlen. Sie war so schrecklich,
dal} ich glaubte, selber an ihr sterben zu miis-
sen‘ (7). Es folgen Gedanken iiber die perso-
nale Identitit und Verwandlung im Laufe
seines Lebens.

Fiir die eigene Biografie hat seine Frau
Anna die Form eines Marchens gewihlt, um
von sich in der dritten Person schreiben zu
konnen (23-53). Im Anhang finden sich ei-
nige ihrer personlichen Briefe, die ergéinzend
zeigen, wie herzlich, lebensfroh und selbst-
los sie gewesen ist (207-222). AnschlieBend
erzihlt Rey die Geschichte seiner eigenen
Liebe und Trauer. Weder seine eigene Vita
noch die seiner Frau ist geschont. Nach sei-
ner Jugend auf dem elterlichen Hof und der
Gymnasialzeit in einer Klosterschule wollte
er zunichst Priester werden. Nach einem
Jahr in Paris und Innsbruck studierte er im
Anschluf} an das Studium der Theologie Psy-
chologie. Sein Lebensweg war von nun an
ein anderer (65). Er lernte Anna kennen.
»Anna holte den Adler aus den Felskliiften
und den Walfisch aus dem Meer. Es gelang
ihr mit ihrer Zirtlichkeit, beide aus ihrer
Trennung zu erlosen und mir zu helfen, sie
als menschliche Werte zu einem runden
Menschsein zusammenzufiigen (71). Beide
heiraten und adoptieren zwei Kinder, da An-

160

na aufgrund dreier Bauchoperationen keine
Kinder bekommen kann. Reys Tagebuch be-
richtet ausfiihrtich, wie die Liebe zn Anna
ihm alle Angst genommen hat, ihn jedoch
dann wieder, nach ihrem Tod, in ein tiefes
Loch stiirzte: ,,Warum ridume ich nicht ein-
fach auf? Ich habe Angst, sie ganz zu ver-
gessen und aus der Erinnerung zu verlieren,
wenn ich nicht wenigstens immer wieder ih-
re Zahnbiirste und Pullis anschaue und ihr
Parfiim rieche. Ich will sie nicht ganz verlie-
ren. Ich mochte noch etwas von ihr behalten.
Darf ich mich so an sie klammern? Sind die-
se Spuren nicht immer die Ausldser der
Trauer? Ich brauche die Trauer. Sie ist der
einzige Ort, ihr noch begegnen zu kénnen. In
der Trauer ist ein Stiick Liebe zuriickgeblie-
ben* (124f ).

Es dauert noch lange (genau ein Jahr und
vier Monate), bis er schlieBlich durch inten-
sive Exerzitien-Gesprache mit dem Benedik-
tinerpater Anselm Griin seine innere Ruhe
findet. Danach schreibt er: ,Das Licht war
ertriglicher geworden und der Schmerz hat-
te die duBerste Spitze verloren ... Die Mauer
der 1solation hatte Locher gekriegt™ (183).
Gerade deshalb. weil diese Spannungspole
im ganzen Buch aufrechterhalten bleiben
und nichts verschwiegen wird, kann es ohne
Zweifel viele beriihren.

Georg Maria Roers SJ

In Geist und Leben 2—-1999 schrieben:

Helga Melzer-Keller, geb. 1967, verh., Dr. theol., wissensch. Angestellte an der Universitit Bam-
berg. — Neutestamentliche Forschung, Lehrauftrige, Erwachsenenbildung, Frauenbildungsarbeit.

Thomas Philipp, geb. 1965, Dr. theol., Pastoralreferent. — Jugend- und Bildungsarbeit, Psycho-
analyse und Religiositiit, Glaube und Selbsterfahrung.

Gustav Schéorghofer SJ, geb. 1953, Dr. phil., Kunsthistoriker, Superior und Rektor der Jesuitenkir-
che in Wien. — Texte zu Kunstwerken und Kiinstlern, Aussteltungen.

Heinz Schiirmann, geb. 1913, Dr. theol., Dr. h.c. (mutt.), Prof. em. fiir Neutestamentliche Exegese
in Erfurt. — Biblische Spiritualitit.

Franz-Josef Steinmetz SJ, geb. 1931, Dr. theol., lic. phil., seit 1993 Chefredakteur von ,,Geist nnd
Leben*. — Biblische Theologie, geisttiche Begleitung, Exerzitien.

Georg Toporowsky, geb. 1971, Dipl.-Theol., Pastoralassistent. — Mitarbeit beim Frankfurter Sor-
gentelefon fiir Kinder und Jugendliche, Musik, Politik, Soziales.

Gabino Uribarri §J, geb. 1959, Dr. theol,, tic. phil., Dozent fiir dogmatische Theologie in Madrid.
— Geistliche Begleitung, Evangelisierung, Spiritualitit, Theologiegeschichte.





