
•Wozu sind wir auf Erden?" 
Eine unausrottbare Frage und ein neuer Antwortversuch1 

Gisbert Greshake, Freiburg 

Nach dem Sinn des Lebens fragen 

Bekannt sind die Worte von Albert Camus am Anfang seines •Mythos von Si- 
syphos": •Es gibt nur ein wirklich ernstes philosophisches Problem: den 
Selbstmord. Die Entscheidung, ob das Leben sich lohne oder nicht, beantwor- 
tet die Grundfrage der Philosophie... Also schließe ich, daß die Frage nach dem 
Sinn des Lebens die dringlichste aller Fragen ist".2 Es mag nun dahingestellt 
sein, ob die Philosophie diese dringlichste aller Fragen nur stellen und expli- 
zieren oder auch beantworten kann. Sicher ist jedenfalls, daß die religiösen 
Überlieferungen der Menschheit, darunter auch der christliche Glaube, mit 
dem Anspruch auftraten und auftreten, Antwort auf diese Frage zu geben. Ja 
mehr noch, daß gerade die Fähigkeit, darauf antworten zu können, einen wich- 
tigen Anknüpfungspunkt für die katechetische Weitergabe des Glaubens bilde- 
te und vielleicht auch weiterhin bilden kann. 

Gewiß, es gibt heute zunehmend mehr Menschen, die mit Sigmund Freud 
sagen: •Im Moment, da man nach Sinn und Wert des Lebens fragt, ist man 
krank, denn beides gibt es ja in objektiver Weise nicht; man hat nur eingestan- 
den, daß man einen Vorrat von unbefriedigter Libido hat und irgendetwas an- 
deres muß damit vorgefallen sein, eine Art Gärung, die zur Trauer und Depres- 
sion führt"3. Wenn also auch die Rede von einem •Sinn in sich" unsinnig ist - 
so der weitere Argumentationsgang -, gibt es doch eine Reihe von Faktoren, 
die ein sinnvolles Leben ermöglichen, ohne daß deshalb nach einem letzten Le- 
benssinn gefragt werden muß. Diese verbreitete und sich immer mehr ver- 
breitende Einstellung wird auch von der neuesten Allensbacher demoskopi- 
schen Umfrage bestätigt. Das Institut legte Anfang des Jahres mehr als 2000 
Testpersonen den Satz vor: •Man fragt sich ja manchmal, wofür man lebt, was 
der Sinn des Lebens ist. Worin sehen Sie vor allem den Sinn Ihres Lebens?" 
Der Antworttrend war ganz eindeutig: Zwei Drittel aller Befragten findet den 
Lebenssinn unumwunden in Genuß, Spaß, Freude, Selbstverwirklichung, 
Privatheit, Egozentrik. Kein Wunder, daß die Demoskopen in der Schlußbe- 

1 Der Beitrag wurde ursprünglich auf einem Dies academicus der Kath.-theol. Fakultät, Wien, 
im Herbst 1998 als Vortrag gehalten und für die Veröffentlichung überarbeitet. 
2 A. Camus, Das Frühwerk. Dt. Düsseldorf 1967, 397f. 
3 S. Freud, Briefe 1873-1939. Frankfurt 1960, 429. 



Gisbert Greshake 164 

trachtung über die Befragung erstaunt feststellen: •Daß der Sinn des Lebens 
umstandslos im Lebensgenuß liegt, war vorher nie so direkt ausgesprochen 
worden"4. Diese Beobachtung fügt sich bruchlos in das Programmwort ein, das 
für eine Reihe von Zeitdiagnostikern unsere heutige Gesellschaft bestimmt: 
•Erlebnisgesellschaft"5. Diese kennt nur eine Frage: Wie kann man das Leben 
so stilisieren, daß man das Gefühl hat, es lohne sich? Und die Antwort lautet: 
•Have fun! Das Leben verdirbt, wenn es keinen Spaß (mehr) macht".6 Dies hat 
zur Konsequenz: •Nicht das Leben an sich, sondern der Spaß daran ist das 
Kernproblem, das nun das Alltagshandeln strukturiert".7 

Der Lebenssinn besteht also in Spaß und Lebensgenuß!? Wir sind auf Erden, 
um zu genießen!? Dies mag für manche eine faszinierende Perspektive sein. 
Aber - erstens - ist es nicht die Perspektive jener Minderheit von Weltbürgern, 
die - letztlich auf Kosten anderer - tatsächlich alles zum Genießen haben, über 
denen aber auch schon drohend das Arnos-Wort steht: •Auf, ab in die Verban- 
nung ! Das Fest der Prasser ist zu Ende" (Am 6,7)? Und zweitens: Was ist, wenn 
der Genuß sich eingestellt hat und der Spaß vergangen ist? Tatsächlich läßt sich 
beobachten, daß •die Gruppe der mißmutig Vergnügten wächst... Wie Süchti- 
ge greifen sie nach immer mehr und haben immer weniger davon. Im Moment 
der Wunscherfüllung entsteht bereits die Frage, was denn als nächstes kommen 
soll, so daß sich Befriedigung gerade deshalb nicht mehr einstellt, weil die so- 
fortige Suche nach Anschlußbefriedigung diese unterläuft"8. Und schließlich 
drittens: Läßt sich die Einstellung •Lebensgenuß ist Lebenssinn genug!" kon- 
sistent durchhalten? Was ist, wenn da nichts mehr zu genießen ist und alles sich 
in sein Gegenteil verkehrt? Was ist, wenn die Erfahrung eines Übermaßes von 
Leid, Schmerz und Unglück die bis dahin geltende Übereinstimmung mit Welt 
und Dasein in Frage stellt und alle Zustimmung zum Leben schlechthin de- 
mentiert? Etwas Ähnliches gilt auch dann, wenn Lebensüberdruß und To- 
deserfahrung jeglichen Sinn verdecken, entziehen oder zerstören. Angesichts 
solcher Erfahrungen dürfte Camus gegen Freud und seine derzeitigen Nachbe- 
ter Recht behalten: •Es gibt nur ein wirklich ernstes philosophisches Problem: 
den Selbstmord". Denn damit ist unerbittlich die Frage gestellt, ob sich das Le- 
ben auch dann lohnt, wenn vordergründig gesehen Lebensgenuß und -glück 
und das Erreichen von befriedigenden Einzelzielen konterkariert wird. Hat das 
Leben auch dann noch einen Sinn? 

4 zit. nach Badische Zeitung vom 20.4.1998. 
5 Vgl. dazu G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt 
1992. Eine gründliche Auseinandersetzung mit diesem Programmwort findet sich neuestens bei 
H.-J. Höhn, Zerstreuungen. Düsseldorf 1998. Hier ist auch auf S. 2330, 95177 die neueste Literatur 
zur Sinnfrage angeführt. 
6 Höhn, 63. 
7 Schulze 60. 
8 Höhn 64. 



•Wozu sind wir auf Erden?" 165 

Spätestens an dieser Stelle mischt sich der Glaube in den Diskurs ein. Denn 
- so bemerkt Ludwig Wittgenstein - •an einen Gott glauben heißt die Frage 
nach dem Sinn des Lebens verstehen... An einen Gott glauben heißt, daß es mit 
den Tatsachen der Welt noch nicht abgetan ist. An Gott glauben heißt sehen, 
daß das Leben einen Sinn hat"9. Inwiefern aber vermittelt der Glaube Sinn? 

Dimensionen der Sinnfrage 

Hier ist zunächst eine Beobachtung am Platz. So sehr die Frage nach Sinn: Wo- 
zu unser Leben - wohin unser Leben? uralt ist, gleichalt mit dem Beginn wah- 
ren Menschseins, und so sehr sie auch hinter der in den alten Glaubensbüchern 
ersten Katechismus-Frage: Wozu sind wir auf Erden? steht, so hat sie doch 
nicht zu allen Zeiten und Orten gleichen Stellenwert und gleich gewichtige Be- 
deutung. Bis zum Beginn der Neuzeit bewegte sich z.B. im Abendland die Am- 
plitude der Sinnfrage eher um das Problem der Lebens-Orientierung. Weil ein 
letzter, von Gott verbürgter Sinn der Wirklichkeit innerhalb der mittelalterli- 
chen christlichen Glaubenswelt nicht fraglich war, sondern implizit vorausge- 
setzt wurde, stellte sich in der Frage: •Wozu sind wir auf Erden?" lediglich das 
Problem: Was ist die rechte Orientierung für dieses Auf-Erden-Sein, wie lebt 
man richtig? Eine ganz andere, viel weitgehendere Ausformung nimmt die 
Sinnfrage seit der Neuzeit an. Sie radikalisiert sich zum Problem, ob es denn 
überhaupt einen letzten Sinn gibt, d.h. ein Worumwillen, ein Wozu, ein Ziel, 
das sich rein aus sich selbst erklärt, keiner weiteren Begründung mehr bedarf 
und alles, auch das menschliche Tun und Erleiden, zur Vollendung und Erfül- 
lung bringt. So radikal fragt man erst, wenn ein solcher Sinn fragwürdig ge- 
worden ist und die bisherige Ordnung der Wirklichkeit sich als zutiefst brüchig 
erwiesen hat.10 

Vermag nun der christliche Glaube - natürlich im Glauben und aus dem 
Glauben heraus -, sich diesem radikalisierten Problem zu stellen? Wie gibt er 
schlüssig Antwort auf die neuzeitlich verschärfte Frage: Wozu sind wir auf Er- 
den? Wozu lebe ich? Was soll das alles: die Zeit meines Lebens, mein Mühen 
und Arbeiten, mein Erfolg und Mißerfolg? 

Die Antwort neuerer Katechismen 

Blickt man in neuere Katechismen und Glaubensbücher, so wird auf diese Fra- 
gen unisono eine dem Glaubenden zunächst durchaus plausible Antwort gege- 
ben, die im Folgenden exemplarisch skizziert werden soll. 

L. Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, in: Schriften I. Frankfurt 1960, 166f. 
5 Siehe dazu M. Müller, Sinn-Deutungen der Geschichte. Zürich 1976, lOf. 



Gisbert Greshake 166 

Im Katechismus •Botschaft des Glaubens" von 1978 heißt es kurz und bün- 
dig: •Die letzten Fragen, die wichtigsten Fragen des Menschen zielen immer 
auf das, was gläubige Menschen Gott nennen. Es sind die unausweichlich 
schlichten Fragen nach Herkunft und Ziel unseres Lebens ... Christen antwor- 
ten darauf: Gott ist Schöpfer, Retter und Erlöser der Menschen; er ist Ziel und 
Vollendung ihres Lebens"." Im •Katholischen Erwachsenen-Katechismus" 
von 1985 lautet die entsprechende Passage: Der Glaube ist •letztlich Begeg- 
nung, Gemeinschaft und Freundschaft mit Gott, das aber ist die Sinnerfüllung 
menschlichen Lebens".12 Und von der ganzen Schöpfung heißt es dann weiter, 
daß die Verherrlichung Gottes ihr erster Sinn sei. Da diese aber zugleich die 
Herrlichkeit seiner Liebe ist, folgt: •So dient die Schöpfung auch der Be- 
glückung der Geschöpfe, die an Gottes Herrlichkeit teilhaben dürfen und die 
eben in der Verherrlichung Gottes ihre letzte Erfüllung finden".13 Im sog. 
•Weltkatechismus" von 1993 lauten die entsprechenden Sätze: Der Mensch 
•ist berufen, in Erkenntnis und Liebe am Leben Gottes teilzuhaben. Auf dieses 
Ziel hin ist er geschaffen worden" (Nr. 356).14 

Mit diesen exemplarisch für viele andere Glaubensbücher stehenden Aussa- 
gen wird auf die radikale Infragestellung von Sinn auch radikal - natürlich vom 
Glauben her - geantwortet, und zwar mit Verweis auf Gott selbst als die radi- 
kale und absolute Sinnerfüllung menschlichen Lebens. Doch sind zwei Um- 
stände an diesem Antworttyp zu bemängeln: 

(1) Es wird auf eine konkret gemeinte Frage •Wozu lebe ich?" eine viel zu 
steile und unkonkrete Antwort gegeben. Mag Gott tatsächlich - wie die neue- 
ren Glaubensbücher sagen - die Sinnerfüllung des menschlichen Lebens sein: 
Was hat das mit meinem konkreten In-der-Welt-Sein zu tun, mit meinen tag- 
täglichen Entscheidungen und Unterlassungen, mit meinem Tun und Erleiden, 
mit meinen kleinen Sinn- und Sinnlosigkeitserfahrungen? Die Aussage •Gott 
ist der letzte Sinn" ist zwar eine Antwort, aber gewissermaßen eine •Killer- 
Antwort", die alles Vorletzte vom Letzten her •erschlägt" und so das Entschei- 
dende gerade offen läßt. 

(2) Damit zusammenhängend ist ein Zweites kritisch zu bemerken. Der hier 
gegebene Antworttypos greift überhaupt nicht die Frage auf: Wozu sind wir auf 
Erden?, bzw. wozu ist die Zeit meines Lebens da? Auch wenn Gott die absolu- 
te Sinnerfüllung des Menschen ist und die Gemeinschaft mit ihm das letzte 
Worumwillen menschlicher Existenz, bleibt zu fragen: Warum dann der Um- 
weg über Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Weltlichkeit menschlichen Daseins? 

11 Botschaft des Glaubens. Ein katholischer Katechismus. Donauwörth/Essen 1978, 35. 
12 Katholischer Erwachsenen-Katechismus.  Hrsg.  von  der Deutschen  Bischofskonferenz. 
Kevelaeru.a.1985,43. 
13 ebd. 100. 
14 Katechismus der Katholischen Kirche. München u.a. 1993, 122. 



• Wozu sind wir auf Erden ? " 167 

Ganz naiv und fromm gefragt: Warum hat Gott uns nicht gleich in den Himmel, 
in die absolute Sinnerfüllung hineingeschaffen? Warum das Pilgersein in der 
Welt und durch die Welt? Darauf geben die konsultierten neueren Glaubens- 
bücher und Katechismen keine Antwort. Die einzige Ausnahme macht vorder- 
gründig der •Katholische Erwachsen-Katechismus", wenn es dort im Anschluß 
an einen Text aus GS 39 heißt: •Aus der Kraft der christlichen Hoffnung und 
Liebe können und müssen die Christen schon in dieser Welt je nach ihren Mög- 
lichkeiten in fragmentarischer und umrißhafter Weise die Wirklichkeit des 
Reiches Gottes vorwegnehmen".15 Mit anderen Worten: Der Mensch ist auf Er- 
den, hat dafür Zeit erhalten, daß er bereits hier etwas vom Reich Gottes ver- 
wirkliche. Aber auch diese Antwort bleibt in der angeführten Fassung unbe- 
friedigend: Warum soll ich mich denn in meinem Leben für diese Vorwegnah- 
me des Reiches Gottes einsetzen, wozu dient diese Vorwegnahme? Warum 
überhaupt eine •Vorwegnahme" vor dem Eintreffen der Fülle selbst? 

Summa summarum: Der hier genannte Antworttyp greift zwar die radikale 
Sinnfrage der Moderne auf, vermag sich aber in seiner steilen Abstraktheit 
wohl kaum mit dem konkreten Leben des Menschen zu vermitteln. Die Ant- 
wort gibt keine wirkliche Orientierung für das rechte Bestehen der irdisch-zeit- 
lichen Existenz. Sie versagt vor der Frage: Was ist angesichts der letzten 
sinnerfüllenden Zukunft Gottes der Sinn meines jetzigen konkreten, alltäg- 
lichen Lebens, meines Schaffens und Erleidens in dieser Welt? Auf der Linie 
von Camus gefragt: Lohnt sich mein Leben hier und heute? Und warum? 

Den Willen Gottes erfüllen? 

Gegenüber den Allgemeinplätzen neuerer Glaubensbücher sind bemerkens- 
werterweise die älteren Katechismen viel konkreter. Auf die Frage: Wozu sind 
wir auf Erden?, formulieren sie Variationen einer Antwort, die sich im Prinzip 
schon bei Ignatius von Loyola findet. Kein Wunder! Denn durch den Jesuiten 
und •Erzkatechisten" Petrus Canisius trat sie in die katechetische Tradition der 
Kirche ein. Die Aussage des hl. Ignatius lautet: •Der Mensch ist geschaffen, 
um Gott, seinen Herrn, zu loben, ihn zu ehren und ihm zu dienen und dadurch 
seine Seele zu retten".16 In den entsprechenden Katechismusantworten wird 
dieses Gott-Dienen nicht selten konkretisiert zu: Wir sind auf Erden, um Got- 
tes Willen bzw. seine Gebote zu erfüllen und dadurch unser ewiges Heil zu fin- 
den. 

Diese älteren Katechismen (bis noch hin zum sog. Grünen Katechismus von 
195517) verstehen also die irdische Lebenszeit als Bewährungszeit für das ver- 

ebd. 429. 
Exercitia Spiritualia, Nr. 23. 
Katholischer Katechismus der Bistümer Deutschlands. Freiburg31955, 6. 



Gisbert Greshake 168 

heißene Ziel. Menschliches Leben dient der Bereitung für das Kommende; die 
zeitlich-irdische Existenz erhält dadurch ihren Sinn und so auch ihre Orientie- 
rung, daß sie als Zeit des •Verdienens" und •Sich-Bewährens" mit der absolu- 
ten Sinnzusage, nämlich der Lebensgemeinschaft mit Gott, verbunden ist. Irdi- 
sche Lebenszeit und himmlische Vollendung sind also miteinander verknüpft 
wie Saat und Ernte, Arbeit und Genuß der wohlverdienten Freizeit. 

Warum nicht gleich ins • himmlische Mallorca " ? 

Auch an diesem Antworttyp fällt zweierlei kritisch auf: 
(1) Wenn es da heißt: •Der Mensch ist geschaffen, um Gott, seinen Herrn zu 

loben, ihn zu ehren und ihm zu dienen ...", erhebt sich eine Frage, die Karl- 
Heinz Weger so formuliert: •Klingt es in unseren Ohren nicht fremd, wider- 
strebt es uns fast nicht, wenn wir uns sagen müssen, ich lebe ja eigentlich für 
einen anderen [Gott]? Für einen anderen sogar, der mich gar nicht braucht? Bin 
ich, ist mein Leben mit allem schönen und grausamen ,Drum und Dran' nur 
Mittel zum Zweck, selbst wenn dieser Zweck so heilig klingt?"18 Und zudem: 
Wenn Sinn und Ziel des Menschen Gott und das vollendete Leben mit ihm 
sind, so stellt sich unvermeidlich die Frage nach dem Weg dorthin. Dieser führt 
nun aber durch die Welt, durch die Welt der Dinge und der Menschen. Davon 
ist aber in der dargestellten Antwort überhaupt keine Rede. 

(2) Zwischen dem Hier-auf-Erden-Sein als Zeit der Bewährung auf der ei- 
nen und dem himmlischen Lohn auf der anderen Seite herrscht zwar eine 
unumgängliche, doch nur äußere Beziehung: Erfüllst Du den Willen Gottes 
hier auf Erden, so erhältst Du dafür einmal himmlischen Lohn! Es ist so, wie 
wenn beispielsweise ein Automechaniker ein ganzes Jahr lang schuftet, um 
dann einmal im Jahr seinen wohlverdienten Urlaub in Mallorca zu verbringen. 
Nach dem Motto: Arbeite jetzt fleißig, womöglich mit Überstunden, dann 
kannst Du Dir später schöne Ferien leisten! Natürlich besteht zwischen der 
Maloche der Arbeit und dem Urlaub auf Mallorca ein Zusammenhang, aber 
kein innerer. Das erste ist nur äußere Voraussetzung für das zweite. Deshalb 
bleibt letztlich auch in diesem Antworttyp die Frage offen: Warum denn die 
zeitliche Existenz als Bewährungszeit? Und überdies scheint hier ein eigenar- 
tiges Gottesbild durch: Gott als eine Art von kapitalistischem Industriellen, der 
die für ihn Arbeitenden durch Lohn und Aussicht auf Erfolgsprämien bei Lau- 
ne hält! Warum denn überhaupt hat Gott dekretiert, daß der Mensch sich in Zeit 
und Welt zu bewähren hat, bevor er in das himmlische Reich eingeht? Warum 
hat Gott ihn nicht gleich sozusagen ins himmlische Mallorca hinein-erschaf- 
fen? 

18 K.-H. Weger, • Wozu sind wir auf Erden?". Freiburg i. Br. 1989, 64. 



• Wozu sind wir auf Erden ? " 169 

Voraussetzungen einer alternativen Antwort 

Angesichts dieser defizitären Lösungen sei eine andere Antwort vorgeschla- 
gen, welche freilich Voraussetzungen hat, die in der hier gebotenen Kürze nicht 
ausführlich dargestellt werden können, sondern aufs Ganze schlicht vorausge- 
setzt werden müssen. Es sind vor allem zwei Voraussetzungen19: 

(1) Gott selbst - die absolute Sinnerfüllung menschlichen Lebens - ist Ge- 
meinschaft, Communio. 

(2) Der Mensch ist geschaffen nach dem Bild dieses gemeinschaftlichen 
Gottes, um einmal auf immer an dessen Leben teilzuhaben. Doch muß diese 
kreatürliche Vorgegebenheit: das communiale Verfaßtsein des Menschen, in 
Freiheit vollzogen, realisiert werden. 

Zu diesen beiden Voraussetzungen zunächst einige Erläuterungen. 
Zur ersten Voraussetzung: Gott ist Gemeinschaft, Communio. Diese Aussa- 

ge kann gründlich falsch verstanden werden, wenn man sich unter •Gemein- 
schaft" drei selbständige, in sich geschlossene Personen vorstellen würde, die 
sich gewissermaßen zu einer Art von •Göttergemeinschaft" zusammentun. 
Das ist natürlich ganz und gar nicht gemeint. Hier darf unsere menschliche Er- 
fahrung nicht auf Gott projiziert werden. Für uns ist es so, daß Gemeinschaft 
entsteht, wenn bis dahin selbständige Personen Beziehung miteinander auf- 
nehmen und im Vollzug ihrer Gemeinschaft auch selbständige Personen blei- 
ben. In Gott aber sind nicht drei, die aus ihrem Selbstsein heraus in Beziehung 
zueinander treten. Vielmehr ist die Einheit Gottes eine über allem Begreifen 
liegende, ursprüngliche Beziehungseinheit der Liebe, in der die drei Personen 
sich gegenseitig das eine göttliche Leben vermitteln und in diesem Austausch 
sich sowohl als unterschieden wie auch als zuhöchst eins erweisen. 

Eine solche Form der Einheit wird heute oft als •Communio" bezeichnet. 
Dieses lateinische Fremdwort ist nicht ohne weiteres mit dem statischen deut- 
schen Begriff •Gemeinschaft" ident, vielmehr ist Communio ein Geschehen, 
nämlich ein Prozeß, in welchem die verschiedenen einzelnen, indem sie sich 
gegenseitig an ihrem Leben Anteil geben und dadurch ein gemeinsames Leben 
vollziehen, gerade in ihrer Verschiedenheit Einheit realisieren. Communio 
steht also für eine Einheit, die ihren Gegensatz, nämlich Vielheit, nicht außer- 
halb ihrer selbst hat, sondern in sich trägt: Die Einheit der Communio ist gera- 
de jene Einheit, welche Kommunikation von verschieden bleibenden •vielen" 
meint. Sie ist die Vermittlung von Identität und Differenz: von Unterschieden- 
heit, die auf Einheit hin ist, und von Einheit, die sich gerade im Zusammenspiel 
der vielen vollzieht. Was sich ansatzweise in (zwischen-)menschlichen Erfah- 

19 Diese Voraussetzungen sind lang und breit entfaltet in G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine 
trinitarische Theologie. Freiburg i. Br. 31998; ders., An den drei-einen Gott glauben. Freiburg i. 
Br. 1998. Die folgenden Ausführungen oben sind eine Kürzestfassung des dort Dargelegten. 



Gisbert Greshake 170 

rungen festmachen läßt, gilt in höchster, unserem Verstehen jedoch verschlos- 
sener Weise vom trinitarischen Gott. Von ihm her zeigt sich: In-sich-Sein und 
Miteinander-Sein sind nicht Gegensätze, und beides steht auch nicht im umge- 
kehrten Verhältnis zueinander, wie man von menschlicher Erfahrung her viel- 
leicht spontan formulieren möchte: Je mehr ich Ich bin, umso weniger bin ich 
von anderen abhängig und auf andere hingeordnet; und je mehr ich von Bezie- 
hungen abhängig bin, umso weniger bin ich Ich! Nein, beides zeigt sich im 
Blick auf den drei-einen Gott als direkt proportional: Die Personen in Gott sind 
dadurch je sie selbst, daß sie ganz und gar voneinanderher und aufeinanderhin 
sind und so die untrennbar eine Gottheit ausmachen. Gott ist also insofern ei- 
ner, als er ein unauflösbares personales, besser: interpersonales Beziehungsge- 
füge ist. Jede der göttlichen Person ist ganz auf die andere hin und von ihr her, 
und zwar in strikter Gegenseitigkeit, indem jede zugleich gibt und empfängt. 
Sie haben also keinen Selbst-Stand gegeneinander, sondern sind, was sie sind, 
nur im Voneinanderher, Miteinander und Aufeinanderhin. 

Zur zweiten Voraussetzung: Der Mensch ist nach dem Bild dieses drei-ei- 
nen, dieses •communialen" Gottes erschaffen, um einmal für immer in dessen 
Leben - buchstäblich - mitzuspielen. Das aber ist nur möglich, wenn der 
Mensch selbst communial ist. Anders wäre er ja ein Fremdkörper in dem ihm 
verheißenen Leben. Nun ist der Mensch schon von der Schöpfung, d.h. von 
seinem Wesen her communial strukturiert. Aber all das, was der Mensch 
wesenhaft, •ontologisch" ist, muß von ihm in Freiheit eingeholt und realisiert 
werden. Sonst bliebe Menschsein in der Dimension dinghaften Gegeben- und 
Vorhandenseins stecken und würde gar nicht sein spezifisches Wesen •Frei- 
heit", Subjektivität, Selbstursprünglichkeit... erreichen und verwirklichen. Die 
Verwirklichung von geschöpflicher, d.h. endlicher Freiheit aber geschieht in 
allen Bereichen wesentlich durch •Aus-Zeitigung", d.h. durch ein Sich-Ver- 
wirklichen in Zeit und Geschichte. Denn nicht in einem einzigen freien Akt ge- 
lingt die integrale Verwirklichung des eigenen komplexen Wesens, vielmehr 
hat der Mensch im Durchgang durch die Welt, in der Herausforderung durch 
konkrete Situationen und Begegnungen, in Auseinandersetzung mit Gesell- 
schaft und Zeitgeist, in hartem Ringen mit sperrigen Vorgaben sein Wesen in 
Freiheit allererst einzuholen und konkret auszuprägen. 

Das, was für alle Dimensionen des Menschseins gilt, hat nun für das den 
Menschen zutiefst charakterisierende communiale Sein gewaltige Konsequen- 
zen. Auch und gerade davon gilt, die schöpfungsmäßige Vorgabe der Com- 
munialität in Freiheit einzuholen und mehr Communio, Gemeinschaft zu wer- 
den, um zu größerer Ähnlichkeit mit Gott zu gelangen und so ins göttliche Le- 
ben Eingang zu finden. Dafür aber, daß der Mensch wahrhaft Bild Gottes wer- 
den kann, gibt der drei-eine Gott das Modell ab: Trinitarische Einheit ist nicht 
dinghafte Einheit und nicht kollektive Uniformität, sie ist weder narzißtisches 



• Wozu sind wir auf Erden ?" 171 

Pathos des einsamen Ich-bin-Ich und Ich-allein, noch tyrannische Unter- 
drückung des vielen zugunsten des eigenen monadischen Egos. Trinitarische 
Einheit ist gerade das Beziehungsnetz, der Lebens- und Liebesaustausch der 
vielen •je anderen" und des vielfältigen •Je-anders-Seins". Darin und nur dar- 
in ist und wird man im Vollsinn •Person" und wahrhaft Abbild des einen Got- 
tes in drei Personen. Auf daß kein Mißverständnis entsteht: Solches Commu- 
nio-Werden heißt nicht, sich in lauschigen Nischen weitabgewandter intimer 
Ich-Du- oder Ich-Euch-Beziehungen zurückzuziehen. Der welthaft-konkrete 
Mensch verwirklicht sein communiales Wesen nur in welthaft-konkreter Wei- 
se: durch mühsames, alltägliches Abarbeiten der eigenen Ecken und Kanten, 
mit denen man dem andern so oft auf die Nerven geht, durch oft leidvolles Er- 
tragen der Mitmenschen, mit denen man es zu tun hat, durch konkrete Arbeit 
und hingebungsvolles Engagement für das Leben der anderen und in ihrem 
Dienst. 

Mit diesen beiden hier nur skizzierten Voraussetzungen stehen wir nun vor 
einer anders akzentuierten Antwort auf die Frage: •Wozu sind wir auf Erden?" 

Aus eigener Ursprünglichkeit in den trinitarischen Lebensvollzug hinein- 
wachsen 

Gott schenkt Zeit, zeitlich-irdische Existenz, damit der Mensch Gottes Le- 
bensvollzug: Communio, den dieser aus der Ursprünglichkeit und Fülle göttli- 
chen Wesens heraus erwirkt, nicht nur passiv, das heißt: durch ein bloßes Ent- 
gegennehmen und Geschehen-Lassen göttlichen Handelns nachvollzieht, son- 
dern gleichfalls aus der Ursprünglichkeit eigenen Wesens, nämlich in aktiver, 
kraft persönlicher Freiheit vollbrachter Tat. Wenn wir am Ende der Zeit für im- 
mer im Leben des trinitarischen Gottes mitspielen, tun wir es nicht wie Mario- 
netten, die gar nicht anders konnten, als der Vorgabe des Spielmeisters zu fol- 
gen, auch nicht wie Bettler, denen alles in den Schoß gefallen ist, sondern als 
solche, die sich dieses Leben in Freiheit, d.h. aus ihrer eigenen Ursprünglich- 
keit •(mit-)erwirken" durften und dadurch noch einmal mehr dem Gott ähnlich 
sind, der aus seinem eigenen Wesen heraus Communio ist. Nicht also, daß Gott 
uns die ewige Vollendung nicht bedingungslos aus reinster Güte schenken 
könnte, konkret: daß er den Menschen nicht gleich in den Himmel hinein hätte 
erschaffen können! Es geht um etwas anderes: Gottes eigener Lebensvollzug 
•Communio" soll von uns nicht rein passiv, d.h. durch Gottes souveräne Set- 
zung nachgeahmt werden, sondern aus der Freiheit unseres Wesens heraus. 

Ein Zweites kommt hinzu: Nur wenn an der Heraufführung der Communio 
von Gott und Mensch beide im Geben und Empfangen beteiligt sind, kommt 
diese als gemeinsames In-Beziehung-Stehen wirklich zustande. Deshalb ist 
nicht allein Gott der Gebende, sondern - um es im Wortspiel zu formulieren - 



Gisbert Greshake 172 

•er gibt: zu tun", um selbst vom Geschöpf die Antwort der Liebe empfangen zu 
können. 

So läßt sich resümierend sagen: In Zeit und Geschichte Communio werden, 
in den Herausforderungen unserer kleinen Lebens- und der großen Weltge- 
schichte aus dem Ursprungsnarzißmus der Sünde ausbrechen, gemeinschafts- 
fähig werden, Einheit verwirklichen und ein Ferment der Einheit für andere zu 
sein: das ist die Antwort auf die Frage nach dem •Wozu sind wir auf Erden?". 
Was Gott ist: Communio, das sollen und dürfen wir werden. 

Biblische Ur-kunde 

Ganz auf der Linie dieser Antwort läßt sich auch die Logik und innere Konse- 
quenz der alt- und neutestamentlichen Heilsgeschichte und ihrer Verheißungen 
verstehen. Durchgehende •Chiffre" der Geschichte Israels ist der Bund Gottes 
mit seinem Volk. Darin ist dem Menschen die Aufgabe gestellt, ein diesem 
Bund gemäßes Leben zu führen und sich mehr und mehr in den Bund, den Gott 
mit ihm eingeht, hineinzustellen. Wie tief diese Bundeswirklichkeit geht, zeigt 
die bis ins Neue Testament hineinreichende, aber schon im Alten Testament 
anhebende Brautsymbolik: •Wie der junge Mann sich mit der jungen Frau ver- 
mählt, so vermählt sich dir dein Schöpfer. Wie der Bräutigam sich freut über 
die Braut, so freut sich dein Gott über dich" (Jes 62,5). Als Bild Gottes und Ab- 
glanz der göttlichen Herrlichkeit ist der Mensch das geliebte Gegenüber Got- 
tes, in das Gott so verliebt ist, wie ein bis über beide Ohren in sein Mädchen 
vernarrter junger Mann. Auf diese Liebeserklärung und dieses Werben Gottes 
um ihn soll der Mensch antworten, nicht nur mit Worten, sondern in der Praxis 
seines Lebens. 

Die •vertikale" Richtung des Bundes (der Bund zwischen Gott und Mensch) 
ist aber nur dann wirklich, wenn dieser auch •horizontal", in der Gemeinschaft 
mit dem Mitmenschen, vollzogen wird. Denn Gemeinschaft mit Jahwe drängt 
zur Gemeinschaft untereinander. Wenn Gott sich durch den Bund zum •Gott 
der Menschen" bestimmt hat, so kann man nur dann in Beziehung zu diesem 
Gott stehen, wenn man sich in seine Bewegung auf die Menschheit zu hinein- 
stellt. Von daher formuliert W. Pannenberg zu Recht: •Die Zusammengehörig- 
keit von Gemeinschaft mit Gott und Gemeinschaft der Menschen untereinan- 
der bildet den zentralen Inhalt des Zeugnisses Israels inmitten der Völker- 
welt".20 Dies wird in der Schrift auf vielfache Weise erzählerisch dargestellt: 
Von Anfang an beruft Gott nicht einzelne Menschen zur Gemeinschaft mit 
sich, sondern •die vielen", die sich zur Einheit zusammenfügen sollen. Das 
wird - nach einigen Theologen - bereits in der Erschaffung des Menschen, wie 

W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. II. Göttingen 1991, 364. 



•Wozu sind wir auf Erden?" 173 

sie in Gen 1 dargestellt wird, thematisiert. Wenn es dort heißt: •Gott schuf den 
Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn. Als Mann und Frau 
schuf er sie" (Gen 1,27), dann kann dies bedeuten: Gerade darin ist der Mensch 
Bild Gottes, daß er nicht als isoliert einzelner, sondern auf den andern hin er- 
schaffen ist. Als Mann und Frau, die in unterschiedlicher Einmaligkeit und zu- 
gleich in gegenseitiger Hinordnung - formal gesagt: die in Differenz und Iden- 
tität, in Unterschiedenheit und Einheit - die Urgemeinschaft der Menschheit 
bilden, spiegelt der Mensch den trinitarischen Gott wider. Als solcher erhält er 
den Auftrag, die Schöpfung zu hüten sowie •sich zu vermehren und die Erde zu 
bevölkern" (Gen 1,28), d.h. die eigene Urgemeinschaft auszuweiten. So zielt 
die Schöpfung von Anfang an nicht auf je isoliert einzelne, sondern auf deren 
Communio, auf die Vereinigung des durch Vielheit bestimmten geschaffenen 
Seins. 

Dieses Communio-Werden ist ein Prozeß sich steigernder Ausweitung: vom 
Familienclan zum Volk Gottes. Wenn in diesem Prozeß einzelne von Gott be- 
rufen werden, dann nicht eigentlich als einzelne, sondern stets mit dem Auf- 
trag, der Communio-Werdung aller zu dienen. So wird z.B. Abraham zwar als 
einzelner herausgerufen, aber dafür, daß er ein Segen sei für alle: Er soll zum 
Stammvater eines Volkes werden und zum Vater des Glaubens für alle Men- 
schen. Ähnliches wiederholt sich stets aufs neue. Einzelne spielen insofern ei- 
ne Rolle, als sie eine Aufgabe haben für das Ganze des altbundlichen Volkes 
Gottes. Und auch dieses ist noch nicht das Ziel, noch nicht die vollendete Form 
der Communio. Das Gottesvolk soll vielmehr •zum Segen werden für die 
ganze Erde" (Jes 19,24). Es soll auf alle Heidenvölker ausgreifen, die laut Jes 
2, lf nach Jerusalem kommen sollen, um teilzuhaben am Bund Gottes mit Isra- 
el und an dessen gelingender Gemeinschaft untereinander. 

Nicht nur die alttestamentliche Heilsgeschichte steht unter dem Vorzeichen 
der Gemeinschaftswerdung, sondern erst recht ihre neutestamentliche Konkre- 
tisierung und Steigerung. Hier wird einmal das exemplarische Menschsein Je- 
su als •Proexistenz", d.h. als Für-Sein und Mit-Sein mit Gott und Menschen, 
oder anders: als ein Leben in Communio vorgestellt. Sodann wird vor allem in 
den sog. Abschiedsreden des Johannesevangeliums, einem •Spitzentext" des 
Neuen Testaments, herausgehoben, daß die Einheit, die Communio von Vater 
und Sohn, auf die Jüngerschaft Jesu ausgreifen und von ihr aus die ganze Welt 
erfassen soll. Ja, darin besteht das Testament Jesu, also sein letzter, alles einbe- 
greifender Wille und die Pointe seines ganzen Redens, Tuns und Erleidens: 
•Alle sollen eins sein, wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so sollen auch 
sie in uns sein" (Joh 17,21). In der Einheit Jesu mit dem Vater, in ihrer beider- 
seitigen Liebe •schon vor Erschaffung der Welt" (17,24), besteht Jesu •Herr- 
lichkeit"; und die schenkt er den Jüngern weiter: •Ich habe ihnen die Herrlich- 
keit gegeben, die du mir gegeben hast; denn (!) sie sollen eins sein, wie wir eins 



Gisbert Greshake \1A 

sind, ich in ihnen und du in mir. So sollen sie vollendet sein in der Einheit" 
(17,22f). So tritt die Einheit der Menschen aus der Einheit des dreifaltigen 
Gottes hervor und soll als •vollendete Einheit" darin wieder eingeborgen wer- 
den. 

Damit stimmt auch überein, daß im Johannesevangelium das ganze Heils- 
werk Jesu in der Kurzformel zusammengefaßt ist: •Er (Jesus) sollte nicht nur 
für das Volk (Israel) sterben, sondern um die versprengten Kinder Gottes wie- 
der zu sammeln" (11,52). Eben dies entspricht auch der •Pointe", auf die die 
synoptischen Evangelien zulaufen. Alle schließen mit dem Auftrag zur Sen- 
dung in die Welt; es gilt, •alle" zu Jüngern zu machen und •auf den Namen" 
des drei-einen Gottes zu taufen, d.h. sie in den trinitarischen Macht- und Be- 
ziehungsraum einzugliedern. Kurz: Die Communio, in der der dreifaltige Gott 
existiert, soll in der Jüngerschaft Jesu ausgeprägt sein; als solche wird sie dann 
ausgesandt, um die ganze Welt aus ihrer Zerspaltung heraus- und in die eigene 
Gemeinschaft (mit Gott und untereinander) hineinzuführen. 

Das 2. Vatikanische Konzil greift diese Sicht des letzten Ziels von Schöp- 
fung und Heilswerk Gottes auf, wenn es sagt: •So soll sich das Ziel des Willens 
Gottes erfüllen, der das Menschengeschlecht am Anfang als eines gegründet 
und beschlossen hat, seine Kinder aus der Zerstreuung wieder zur Einheit zu 
versammeln" (LG 13). Das letzte Ziel heißt also •Einheit", man könnte sogar 
pointierter noch formulieren: •Trinitarisierung" der ganzen Wirklichkeit: Was 
Gott als trinitarischer Gott ist, sollen, dürfen wir werden. 

In mehr traditioneller Sprache heißt dieses Ziel endgültiger und vollendeter 
Communio mit Gott und untereinander •Himmel". Dieser ist aber kein privates 
tete ä tete des einzelnen mit Gott, sondern eine •soziale Größe". So jedenfalls 
ist es klar und deutlich in den Bildern der Heiligen Schrift, zumal in der Bot- 
schaft Jesu, zum Ausdruck gebracht. Aus der rabbinischen Literatur ist be- 
kannt, daß das Judentum zur Zeit Jesu über eine äußerst farbenreiche Ausma- 
lung der künftigen Welt verfügte. Demgegenüber kennt Jesus nur ein Bild für 
den Himmel: das Bild des gemeinsamen Mahls (Hochzeitsmahls). Ähnlich 
sieht die Offenbarung des Johannes den Himmel unter dem Bild der Gottes- 
stadt oder auch der gemeinsamen Liturgie - alles soziale Bilder. An ein pauli- 
nisches Bild anknüpfend, läßt sich sagen: Der Himmel besteht darin, daß alle 
durch und durch •Leib Christi" geworden sind, d.h. daß sie so eng untereinan- 
der vernetzt sind, wie Glieder an einem Leib, die in gegenseitigem Lebensaus- 
tausch einander verbunden sind und auf diese Weise mit Christus als •Haupt" 
und dem Heiligen Geist als •Seele" den einen Leib bilden •zur Ehre Gottes des 
Vaters". Himmel ist die Communio der communial gewordenen Menschheit 
mit dem •communialen", dem trinitarischen Gott. 



•Wozu sind wir auf Erden?" 175 

Auf dem Weg zur umfassenden Communio 

Auf vollendete Communio hin ist die Welt, ja ist Christus selbst mit der Welt 
noch auf dem Wege. Von daher bestimmt sich letztlich auch der Sinn von Kir- 
che, deren Höhepunkt die Feier der Eucharistie ist: Es geht darum, daß die vie- 
len im Teilhaben am einen Brot eins werden (1 Kor 10,16f) und diese Einheit 
im Alltag verwirklichen. Das letzte Ziel der Einheit ist freilich erst dann er- 
reicht, wenn die ganze Schöpfung in die Communio des dreifaltigen Gottes 
eingegangen und Gott •alles in allem ist" (1 Kor 15,28). Dann wird sich in un- 
verhüllter Klarheit zeigen, daß Himmel und Erde geschaffen sind, um - wie 
Jürgen Moltmann formuliert - •als das gemeinsame Haus' aller Geschöpfe 
zum ,Haus Gottes' zu werden, in welchem Gott bei seinen Geschöpfen ist und 
seine Geschöpfe ewig bei ihm leben können. Das wird biblisch mit dem Bild 
vom [endzeitlichen] Tempel Gottes ausgedrückt, ... in den die Herrlichkeit 
Gottes einziehen und ruhen kann".21 

Als ich vor einigen Jahren in Peru war, traf ich einen Indio, der zwar nicht le- 
sen und schreiben konnte, der aber in hervorragender Prägnanz, auf - wie mir 
scheint - geradezu unübertreffbare Weise das Zentrum des christlichen Glau- 
bens in das Wort brachte: •Dios es comuniön - Gott ist Communio und deshalb 
müssen wir Menschen Communio werden!" In dieser knappen Aussage 
kommt tatsächlich das Entscheidende über den Sinn von Schöpfung und Ge- 
schichte und darin auch über den Sinn unseres Lebens zum Ausdruck: Wir 
Menschen sind geschaffen als Bild Gottes, ihm ähnlich. Aber diese Ähnlich- 
keit ist zunächst naturhafte Vorgegebenheit, die in Freiheit zu verwirklichen ist. 
Gerade dazu sind wir auf Erden, gerade dafür ist uns Zeit gegeben, daß wir das 
Bild Gottes, das wir anfanghaft sind, aus eigener Ursprünglichkeit, d.h. Frei- 
heit heraus mehr und mehr in uns und unter uns ausprägen. Da nun aber der 
drei-eine Gott Gemeinschaft ist, ergibt sich als Konsequenz, daß wir ihm genau 
in dem Maß ähnlicher werden, als wir mehr Gemeinschaft werden, als wir aus 
unserem Insel-Dasein, Narzißmus und Egoismus ausbrechen und communiale, 
gemeinschaftliche und gemeinschaftsfähige Menschen werden, die dem com- 
munialen, gemeinschaftlichen Gott entsprechen. Nur so können wir einmal für 
immer im Leben Gottes mitspielen. 

Diese Antwort auf die Frage nach dem •Wozu auf Erden?" vermeidet die 
Kritikpunkte, die anfangs an den beiden Antwortypen der Katechismen aufge- 
deckt wurden: 

(1) Es zeigt sich ein innerer Zusammenhang zwischen Lebenszeit und Voll- 
endung, zwischen irdischer Existenz und himmlischem Ans-Ziel-Kommen, 
zwischen Schufterei und Abrackern des Lebens auf der einen und dem von 

21 J. Moltmann, Die Quelle des Lebens. Gütersloh 1997, 114. 



Gisbert Greshake 176 

Gott verheißenen Schalom auf der andern Seite. Das tagtägliche Mühen um 
•Communialisierung", ja •Trinitarisierung" des eigenen Lebens und der uns 
übergebenen Welt ist der Weg und damit das durchgehende Kontinuum zwi- 
schen dem Alpha der Schöpfung und dem Omega der Vollendung. Daß ein Le- 
ben unter dem Programmwort: Communio verwirklichen! sozusagen noch 
durch alle Lebensbereiche konkret durchdekliniert werden muß, versteht sich 
von selbst, kann aber hier nicht geleistet werden und muß es auch nicht, weil 
dafür der •Glaubenssinn" (von Einzel- oder Kollektivsubjekten), das jeweils 
neue Hören auf die •Zeichen der Zeit" und den Anruf der Stunde sowie ein per- 
sönliches Sich-Konfrontieren mit dem im Gebet ergehenden Willen Gottes ge- 
fordert ist. 

(2) Die von uns gegebene Antwort vermeidet es, allen Sinn unvermittelt di- 
rekt und allein in Gott festzumachen, da sie zugleich den konkreten Weg des 
Menschseins beschreibt, ein Weg, der auch vorletzte Sinnerfahrungen mitein- 
begreift. Denn - das wissen wir aus Erfahrung - das Leben wird von vielen 
Menschen bereits jetzt in dem Maße als sinnvoll und glückend erlebt, als es 
sich verwirklicht in der Liebe zu Gott und dem Nächsten, als es Ferment für 
Gemeinschaft und Communio ist, als es sich für Gerechtigkeit und Solidarität 
einsetzt. 

(3) Die Antwort gibt auch ein Kriterium dafür ab, wann jemand - im Sinne 
Rahners - ein anonymer Christ genannt werden kann (wobei hier die Ange- 
messenheit dieses Ausdrucks nicht diskutiert werden soll). Ein anonymer 
Christ - im Sinne Rahners - ist jeder, der aus seinem Ursprungsnarzißmus aus- 
bricht und aufbricht, um - auf welche Weise auch immer - Proexistenz, Für- 
Sein und Mit-Sein zu verwirklichen und in der Welt Zeichen jenes Schaloms 
aufzurichten, nach dem sich zutiefst jeder sehnt. Wenn sich das aber auch in 
•christlicher Anonymität" verwirklichen läßt, um wieviel mehr müßte sich 
dann erst im Ausdrücklichen christlicher und kirchlicher Existenz zeigen, was 
glückende Sinnverwirklichung heißt: Communio verwirklichen, auf Einheit 
bedacht sein, Schalom aufrichten, kurz: die Schöpfung trinitarisieren, auf daß 
Gott werde •alles in allem". 




