
Vom Wort ins Schweigen 185 

Was bewirkt Meditation? Warum ist es gut oder vielleicht sogar 
notwendig, daß wir uns damit befassen ? 

Meditation - ich nehme das Wort jetzt in sehr weitem Sinne - ist das Bemühen, 
das die weiterführende Gnade rufen wird. Sie ist das Unterpfand beginnender 
Liebe, ohne die Gott nicht in uns wirken kann. Der Christ der Zukunft wird nur 
Christ bleiben können, wenn er sein Tun gestützt weiß von innerer Erfahrung 
und wenn diese Erfahrung ihn mitmenschlich aufschließt. Das bedeutet nicht 
einfach nur Aktivität, sondern Einfühlung, Rücksicht, Geltenlassen, Werte-Be- 
wußtsein. Alles, was wir in der Gottbegegnung erfahren. Es geht, wenn wir auf 
unsere Geschichte zurückblicken, um die Menschwerdung des Christen und 
um die Christwerdung des Menschen. Da stehen wir noch am Anfang. 

Zur Spiritualität des Predigtdienstes 
Die Gegenwart Gottes zur Sprache bringen 

Kurt Josef Wecker, Bonn 

Die Sprache schweigt - 
doch wir brechen das Schweigen 
und teilen es aus unter Bettlern, 
die vor den Kirchenportalen 
im Kehrricht nach eßbaren Worten wühlen.' 

So umschreibt Ulrich H. W Körtner den Standort der Theologie in dürftiger 
Zeit. Und damit auch den schweren Stand-Ort des Predigers am Ambo: sein 
Angang, in dürftiger Zeit den sprechenden Text zum Sprechen zu bringen; im 
Wort zum Sonntag und im viel schwereren geistlichen Wort zum Alltag das all- 
tägliche Verschweigen Gottes zu brechen oder auszuhalten. Sein Wortdienst, 
den Menschen auf ihrer Suche nach dem einen, ernsthaften, eßbaren Wort ent- 
gegenzukommen, mit ihnen das schwere Schweigen zu teilen; denen zu helfen, 
die vor den Kirchenportalen nach notwendigen Lebens-Mitteln suchen, und 
denen Deuter zu sein, die im Kirchenschiff mühsam die Klammer erfragen, die 
die Alltagswirklichkeit und den Raum des Gottesdienstes zusammenhält. Der 
Prediger wühlt ja selbst im Kehrricht des dürftigen Pastoralalltags nach not- 

1 U. H.W. Körtner, Theologie in dürftiger Zeit. Ein Essay. München 1990, 9. 



Kurt Josef Wecker 186 

wendigen Lebens-Mitteln; er •hört" im Alltagsgetöse das Schweigen Gottes 
und teilt - selbst ein Wortbettler - mit Furcht und Zittern den Reichtum Gottes 
aus: das eine notwendige, lösende und erlösende Wort, das Mensch geworden 
ist, Christus, der sich hinabbeugt in den Kehrricht der Welt; der Logos, der ver- 
stummt am Kreuz; das Lebens-Mittel, das unendlich mehr ist als bloßes Mittel 
zum Überleben. 

Wo erhalten wir Kraft zu diesem Dienst des Wortsuchens und Wortaustei- 
lens, zur Erfüllung des Schweigegebotes und zur Nachahmung des sprechen- 
den (!) Gottes? Leisten wir uns mit dieser Frage den Luxus einer Introspekti- 
on? Steht nicht Dringenderes an? •Ich muß noch eine Predigt machen"! Gar 
abhaken, unter Druck und Unlustgefühlen, skeptisch gegenüber der •Wirksam- 
keit" meines Wortes ... Wo erhalten wir Kraft? Ist da eine Ortsangabe möglich? 

Gefragt ist nach etwas selten Gefragtem: nach Haltungen und geistlichen 
Vorentscheidungen, nach sprudelnden Quellen, nach dem, was ich unbewußt 
mitbringe und dem, dem ich mich aussetze, nach dem, was unausgesprochen 
Raum gewinnt in meiner Predigt und meiner homiletischen Präparation, und 
dem, was mir das Predigen so leicht oder so schwer macht. Gefragt ist nach der 
Atmosphäre, in der diese Sonntagspflanze wächst, und nach dem, der mir Mut 
macht, das oft viel naheliegendere Schweigen, die Sprachlosigkeit zu brechen 
und den •toten Punkt" zu überwinden; nach der Vorgabe eines Wortes, das ich 
immer wieder laut lesend (lectio) murmelnd wiederkäue (ruminatio) und im 
Gebet (oratio) erwäge; nach dem, den ich auch in seiner Widerständigkeit und 
Fremdheit erleide und aushalte (tentatio). 

Gefragt ist danach, wozu sonst selten Zeit bleibt: nach einer von außen her 
betrachtet kaum wahrnehmbaren existentiellen Bewegung im Predigtgesche- 
hen, der •Geistesgegenwart" als dem Kontext zur Predigt. Gefragt ist nach dem 
alles andere als selbstverständlichen Umgang mit dem •fernnahen" Text2, der 
mich zunächst anschweigt und erst allmählich ein Wort aus sich entläßt. Ge- 
fragt ist nach mir selbst, der ich mit diesem fernnahen Text schwanger gehe, 
bestenfalls von Montag bis Samstagabend, und der ich mir selbst im Umgang 
mit diesem Text immer fremder und zugleich neu vertraut werde. 

Gefragt ist nach der Begegnung mit den fernnahen Menschen, die mir Gott 
zuführt, die mir ihr Ohr schenken werden, die einen Brückenbauer suchen, der 
auf Stege und Übergänge verweist: von hier nach dort, von dort nach hier. Ge- 
fragt ist nach dem, der nicht schläft und schlummert (Ps 121,3) und der hell- 
wacher Hörer jeder meiner Predigten ist: dem fernnahen dreifaltigen Gott, der in 
Christus Erststimme der Kirche und Ersthörer jedes unserer Worte ist, in reiner 
Gegenwart - praesentissimus3 - und unüberbietbarer Aufmerksamkeit für uns. 

2 P. K. Kurz, Der Fernnahe. Theopoetische Texte. Mainz 1994. 
3 M. Luther, Galater-Vorlesung 1531.1535. Weimarer Ausgabe 40/1 545, 28. 



Zur Spiritualität des Predigtdienstes 187 

So will ich die Spiritualität des Predigtdienstes begreifen als die Spiritualität 
einer mehrfachen Begegnung, und in diesem vielfältigen Begegnungsraum 
möchte ich den •Quell-Ort" ausmachen, aus dem uns Kraft zufließt, mit offe- 
nen Ohren und Mündern Zeugen zu sein. 

1. Die geistliche Wechselbegegnung zwischen dem fernnahen Text und 
dem predigenden Ich 

•Als ein geschätzter, kultivierter und eleganter Freund mir sein neues Buch 
übersandte, überraschte ich mich dabei, wie ich, im Begriffes zu öffnen, meine 
Krawatte zurecht rückte. "4 

Mit Höflichkeit begegnet Walter Benjamin der Gedankenwelt eines noch 
fremden Buches. Cortesia, zeremonielle, stille, konzentrierte Begegnung mit 
dem Buch - das nimmt auch George Steiner in seinem schönen Essay •Der un- 
gewöhnliche Leser" in Chardins Gemälde •Le Philosophe lisant"5 wahr - eine 
fast verlorengegangene Kunst aufmerksamen Verweilens am Text, des Blei- 
bens im Primärtext. 

Trifft mich der Predigttext als einen •ungewöhnlichen Leser" an? Wir wer- 
den im Aufschlagen des Lektionars, im lauten Vorlesen der Perikope von ei- 
nem Wort überrascht. Was es mit uns machen wird, was wir mit ihm machen 
werden, bleibt offen. Am Anfang steht hoffentlich die Vorfreude, die bange er- 
wartungsvolle Frage: Was kommt da auf uns zu? Wer steht vor der Tür? Was 
wird uns da zugemutet? In welches Geheimnis werde ich einbezogen? 

Erinnern wir uns an die hermeneutische Gewissensfrage der dialektischen 
Theologie, diese Unterbrechung selbstsicherer Anmarschwege in den Text, 
diesen nie überholten Zwischenruf Karl Barths: 

•Was heißt predigen, und nicht: wie macht man das, sondern wie kann man 
das?" 

Und an einer anderen Stelle sagt er: 
"Wir sollen als Theologen vor Gott reden. Wir sind aber Menschen und kön- 

nen als solche nicht von Gott reden. Wir sollten Beides, unser Sollen und unser 
Nicht-Können, wissen und eben damit Gott die Ehre geben. "6 

Barths aus der Sprachnot des Predigers geborene Frage ist die Umbiegung 
einer anderen, pragmatischen Frage an die Schriftstelle, die dem Praktiker 
näher liegt: Was habe ich mit dir zu schaffen? Was soll ich mit dir anfangen? 
Was sollen wir denn - um Gottes willen - tun? 

4 W. Benjamin, Einbahnstraße, in: ders., Ein Lesebuch. Hrsg. M. Opitz. Frankfurt 1996, 102. 
5 G. Steiner, Der ungewöhnliche Leser, in: Der Garten des Archimedes. Essays. München 1997, 
9-36. 
6 K. Barth, Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vorträge. München 1925,103 u. 158. 



Kurt Josef Wecker - 188 

Die Frage, wie ich es wagen kann, vor Gott das Wort zu ergreifen, mit Gott 
ein Gespräch zu führen, müßte an die Stelle dieser anderen, atemlos gestellten 
Frage treten, wie es am schnellsten und effektivsten geht, was ich mit Gottes 
Wort anfangen kann, wozu die Predigt aufrufen will. Es müßte sich die Situati- 
on wiederholen, einen lange erwarteten oder einen überraschend empfangenen 
Brief zu öffnen: eine Spur von Neugierde und hastigem Öffnen, von raschem 
Überfliegen, von Herzklopfen ... Darauf sollte ich gefaßt sein, mich einem 
Brief Gottes auszusetzen, der mich trifft. Gott will mich treffen. Sein Wort •hat 
es in sich". Er schlägt den Ton an, nennt das Thema, gibt ein Motiv vor. Ich ha- 
be Schöpfung Gottes vor mir, Neuland. Löst es Entdeckerfreude aus? Begegne 
ich dem Text so, als wäre es das erste Mal, oder bin ich dem Wort gegenüber 
•verblüffungsresistent", lustlos, gelangweilt? Ist es bereits im ersten Angang 
ausgelaugt, totgepredigt, mit Klischees, Vorbehalten und Lieblingsgedanken 
im voraus ummauert? Dabei steht das Evangelium wie ein •fremder Gast" 
(Hans Weder) vor meiner Lebenstür und bittet ohnmächtig um ein empfängli- 
ches Herz. 

Bestenfalls beginnt nun die Zeit der contemplatio und der ruminatio, in der 
ich beim Text bleibe, mit dem Text gehe, ihn wieder-hole, bewohne, in ihm 
hause, ihn wiederkäue und mir vorsichtig zu eigen mache: Will ich ihn ent- 
schlüsseln, will ich ihn kleinkriegen? Oder will ich, daß er mir zu schaffen 
macht, in mir arbeitet, mich begleitet auf all meinen Wegen, daß er mir schwer 
auf dem Magen liegt oder meine Augen schärft? Das Wort wartet darauf, aus- 
wendig gelernt zu werden, mir inwendig zu werden. Hier betrete ich einen 
Spannungsraum, bewege mich zwischen Polen: Aneignung des Textes - Ent- 
eignung durch den Text; Erfahrung - Widerfahrnis; Bestärkung tiefster Wün- 
sche - Durchkreuzung von Liebgewonnenem. 

Darf mich Gottes Wort fragen - wie Philippus den Eunuchen - •Verstehst du 
auch, was du liest?" (Apg 8,30). •Wenn ich die Bibel lese, merke ich, daß der 
Text mich liest", so zitiert Gerhard Sauter eine Bibelleserin7. Ich, der ich viel- 
leicht beginne, in die Bibel etwas hineinzulesen, halte mich bereit, selber gele- 
sen, übersetzt zu werden. Zu •merken", daß ich gelesen und ausgelegt werde, 
das wäre ein spiritueller Moment in der Begegnung mit dem fernnahen Text. 
Vielleicht überkommt mich nur ein augenblickliches Zögern, eine Irritation; 
ich Text-Macher stolpere im routinierten Gedanken-Gang, im zielsicheren 
Gang zum Bücherregal, zu den Sekundärtexten, zum Zettelkasten; ein haar- 
breiter Riss tut sich auf, durch den Geist, Heiliger Geist eindringt, mich auf- 
merken läßt. Es kann die Stunde der Reinigung, des Leer-Werdens und der Er- 
füllung sein. Dann wäre es der Sieg des Primärtextes, der primären Geist-Er- 
fahrung über meinen Drang zum Sekundären. 

G. Sauter, Die Kunst des Bibellesens, in: EvTh 52 (1992), 347-358, 359. 



Zur Spiritualität des Predigtdienstes 189 

Ich erleide das Schweigen des Textes, dessen Wörter mich anschauen und 
um Verstehen bitten. Werde ich die Verschlossenheit des Wortes aushalten in 
patientia und humilitas? Aushalten, wenn sich der Text mir zeitweise verwei- 
gert, wenn es zunächst nur •Wörter" sind, die mich leer anschauen, wenn das 
Unsagbare mich anschweigt, wenn ich anklopfe und warten muß, bis Gottes 
Wort mich in sein Haus aus Licht hineinruft? Luther spricht von der •vita pas- 
siva"8 als der Grundhaltung einer geistlichen Lebensbewegung. Halte ich mich 
bereit, von Gottes Wort angeschaut, gelesen, begleitet und in die Grundpassi- 
vität des aufmerksamen und darin höchst aktiven, weil erwartungsvollen Hö- 
rers hineinversetzt zu werden? 

Der Raum der contemplatio und ruminatio ist methodisch weder zu steuern 
noch anzuzielen, sondern hat mit dem zu tun, was wir Gelassenheit, Sponta- 
neität, Aufmerksamkeit, Liebe zum Wort, Warten auf Geistesgegenwart nen- 
nen. Es ist die Zeit im Wartesaal, dem pfingstlichen Vorraum der Ein-Fälle, der 
Ein-Drücke, der möglichen Verstrickungen in unerhörte Geschichten. Es ist 
die Eigenart dieser Phase, daß sie Teil der Predigtarbeit und doch uneigennüt- 
zig, absichtslos ist, daß sie in die Predigt einfließt, ohne daß der Ertrag dieser 
Phase funktional verzweckt werden kann. 

Fernnah ist der Text: ein uralter Ur-Text und zugleich •irgendwo schon mal 
gehört", eine befremdliche Zone und doch ein Text, der mich kennt, der mir 
meine Wünsche von den Lippen abliest, sie erfüllt oder überbietet, aber auch: 
ein Wort, das mir mehr verheißt, als ich in den kühnsten Träumen zu hoffen wa- 
ge. Das Geheimnis der im Text verborgenen Nähe Gottes ist wie in Geschenk- 
papier eingewickelt, so daß ich ein ganzes Predigtleben damit verbringen darf, 
es zu enthüllen, zu erfühlen, zu erraten. Hier schlägt die Stunde des homileti- 
schen Credo: Ich glaube an die Unabgeschlossenheit und Unerschöpflichkeit 
der Schriftquelle. 

Fernnah, auch historisch und darum als Ursprungszeugnis zu respektieren, 
als Zeugnis des •Ein-für-allemal" (HAPAX) aus Hebr. 9,26-28. Dieses Schlüs- 
selwort schmückt die Turnhalle in Bonhoeffers Predigerseminar in Finkenwal- 
de9. •Alle Jahre wieder" das •Ein-für-allemal" bezeugen! Diesem HAPAX ge- 
recht zu werden dient auch die historisch-kritische Vergewisserung bei der Pre- 
digtvorbereitung. Werde ich die Spannung aushalten zwischen der nüchternen 
Auslegungsmethode und der Heiligkeit des Wortes Gottes? 

Unabgeschlossenheit des Textes ist das eine; die Angst vor der Einfallslo- 
sigkeit eines leeren, ausgepumpten Predigers, der sich verausgabt hat und 
sorgt, ist das andere: Wird es reichen? Wirst du mir, Herr, eine Einfallskraft 

8 Ch. Link, Vita passiva. Rechtfertigung als Lebensvorgang, in: EvTh 44 (1984), 315-351; er 
verweist u.a. auf M. Luther WA 5, 166, 11-19, vgl. auch H. Weder, Neutestamentliche Herme- 
neutik. Zürich 1986. 
9 E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse. München 1967,490. 



Kurt Josef Wecker 190 

schenken, die für die nächste Predigt reicht, hast du Überfluß in petto, von dem 
ich zehren darf? 

Eine andere Frage tut sich auf: Ist die Exegese selbst Gebet, geht es um die 
•Heiligung des Predigers" (R. Bohren) oder darf der Prediger als Ausleger der 
Schrift nur an der Sache, aber nicht an sich und seiner subjektiven Heiligung 
interessiert sein? Ist jeglicher Vermengung von Exegese und Gebet vorzubeu- 
gen? Erschrecke ich bei der Vorstellung, daß der Text mir ausgeliefert ist? Wer- 
de ich Hüter, Verteidiger des Geheimnisses sein oder es ausplaudern, zur bana- 
len Allerweltsweisheit entschärfen und so zum Verräter der Tradition werden? 

Darum gehört zur Spiritualität des Predigers auch die selbstkritische Frage, 
wie ich eigentlich sonst Menschen, Texten, Situationen begegne, ob mich ein 
Ungeist der Zeit zwingt, sie mir anzueignen. Oder lasse ich sie in ihrer Fremd- 
heit, ihrem Eigen-Sinn sein: als •fremde Gäste"? Wird das Wort mich ver- 
wandeln können zum •Sprachrohr des Geistes" (R. Bohren)? Werde ich so zum 
Hörer des Wortes, daß ich versunken bin im Wort? 

Spiritualität des Predigers ist auch das Ja zum Vorsprung des Predigttextes, 
der ja nicht nur irgendwie immer schon in der Gemeinde bekannt ist, sondern 
vor mir und ohne mich in ihr lebt, gelebt wird und sein Eigenleben entfaltet: 
•Worte des lebendigen Gottes", zu denen ich einen kleinen Kommentar, eine 
Einfärbung und Vertiefung beisteuere. Die Heilige Schrift verlangt Selbstbe- 
scheidung des Zeugen, der Mitspieler ist, aber nicht Regisseur und Hauptak- 
teur. Der lesende Philosoph in Chardins von G. Steiner ausgelegtem Bild hat 
die Sanduhr und den Totenschädel neben sich liegen: Die Lesezeit ist kurz und 
Gottes Wort bleibt, wird auch nach mir und ohne mich gelesen und ausgelegt10. 

Ich darfein Bild betrachten, aus den Psalmen, vielleicht den Gleichnisse des 
Himmelreichs malenden Jesus - und dann? 

•Der christliche Prediger, töricht genug zu hoffen, sehen machen zu können 
- mutig genug, das zu hoffen - zeichnet etwas in die Luft, malt etwas vor die Au- 
gen, wie mit Kreide ins Dunkel gezeichnet, mit der Kreide des Wortes in die 
Verdüsterungen einer Seele... Uns wird etwas hell vor Augen gemalt, eine Per- 
son, der Gekreuzigte. "n 

Vielleicht kann er es Walter Benjamin nachfühlen: 

•Ich bin ein Maler, der aus Schatten 
Das wunderbarste Bildnis malt 
Und teurer seine Farben zahlt 
als andre ihre vollen satten"n 

10 Vgl. G. Steiner a.a.O. (Anm. 5), 11-14. 
11 M. Trowitzsch, Nachkritische Schriftauslegung, in: ders., Karl Barths Schriftauslegung. Tü- 
bingen 1996, 73-109, hier 73 f. 
12 W. Benjamin, Sonette. Hrsg. R. Tiedemann. Frankfurt 1986, 63. 



Zur Spiritualität des Predigtdienstes 191 

2. Begegnung mit mir selbst und meiner Wirklichkeit im Licht des Textes 

In Günther Grass' Roman •Ein weites Feld" passiert bei einer Hochzeitsfeier 
einer Ostberlinerin mit einem münsterländischen Jungunternehmer dem Predi- 
ger, der zu einer kleinen Rede an die Festgesellschaft anheben will, folgendes 
scheinbare Mißgeschick: Bevor er beginnt, scheint sich die Zeit schier endlos 
zu dehnen, denn er •sammelte sich zur Rede, indem er seinen weich gezeich- 
neten Mund öffnete, schloß, öffnete, dann wieder preßte, als wollte er die Lip- 
pen kneten und für längeren Gebrauch gefügig machen". Er wirkte auf die Hö- 
rer so, als ob •er stehend nach Worten suchte, einige fand und sogleich verwarf, 
neue als untauglich erprobte, ganze Sätze verschluckte, größere Brocken zer- 
kaute" ... Er wirkte wie einer, •der es nicht leicht mit sich hatte". Er ist viel- 
mehr ein •Fisch, der sprechen übte". Er wird dann eine Predigt über den Zwei- 
fel halten und darin auf den massiven Widerstand derer stoßen, deren Sinn nach 
anderem, nach ungebrochenen Glaubensaussagen oder Nettigkeiten steht.13 

Predigtvorbereitung ist eine Schwangerschaft, der mühsame und in guter 
Hoffnung gegangene Weg zu einer vielleicht schweren Geburt. Es predigt, es 
ant-wortet ein Ich, ein suchendes, nach Gott fragendes, ihn nicht habendes Ich; 
es predigt einer, der leidet an der Verborgenheit der Epiphanie Gottes. Einer, 
dem aufgeht, wie selbstverständlich Gott vorausgesetzt ist im biblischen Zeug- 
nis und wie schwer sich der skeptische aufgeklärte Zeitgenosse daran abarbei- 
tet. Es predigt einer - und in der Predigt feiere ich ja in Worten die Nähe Gottes 
-, der an der Ferne Gottes sich aufreibt. 

Muß dieses Ich, das in die Predigtvorbereitung einfließt, am Ambo abtau- 
chen? Wird es Verstecke suchen und sie finden im Wir, im Man, im Allgemei- 
nen? Wird der Mut zum Ich, zum persönlichen Verwickeltsein in den ausge- 
legten Text zur geistlichen Kompetenz des Predigers gehören? Der Prediger ist 
ein der Gemeinde zugewandtes, betroffenes Antlitz, kein austauschbarer Nach- 
richtensprecher. Ein Ich spricht und bittet um Gehör - also möge ich zu mei- 
nem Ich stehen. Ein Ich, das ehrlich ist und freigibt, das bekennt und bohrt, das 
sich verantwortet und andere ermutigt, vor Gott •Ich" zu sagen. Als Prediger 
möge ich Orantenhaltung einnehmen und für mich beten: Herr, führe mich 
nicht in Versuchung, auszuweichen in Leerformeln, abzudriften in Moral oder 
in das Kommentieren der •Themen des Tages", in nicht ganz so eigen-sinnige 
Texte, die den gesellschaftlichen und gemeindlichen common-sense kaum 
stören. Haben wir Respekt vor dem •Eigen-Sinn" (K.-H. Bieritz) des Evange- 
liums! 

Ich stehe unter Zeitdruck. Immer wird es an Zeit fehlen, um Unausschöpfli- 
chem gerecht zu werden. Ich erlebe mich, vielleicht nur an diesem Punkt mei- 

13 G. Grass, Ein weites Feld. Göttingen 1995, 300-303. Vgl. dazu den Aufsatz von D. Steinfort 
in: GuL 69 (1996) 327-330. 



Kurt Josef Wecker 192 

nes pastoralen Tuns, kreativ, stehe in der Nachfolge des schöpferischen Gottes. 
Und das heißt auch, auf der vielleicht hektischen Suche nach dem Predigt-Ein- 
fall oder dem resignativen Aushaltenmüssens der eigenen Einfallslosigkeit. 
Oder wird dieser Zeitdruck zum soteriologischen Druck? Nehme ich mich zu 
wichtig und meine Predigt zu ernst, stelle ich mich nicht in die lange Reihe der 
Zeugen, die vor mir und nach mir das Evangelium bezeugen, vergesse ich, daß 
der Text, über den ich predige, länger Bestand hat als meine Predigt, als mein 
Leben, vergesse ich die Einbettung der Predigt in die helfende Umgebung ei- 
nes liturgischen Geschehens, das auch für sich selbst spricht? Vergesse ich die 
Hörer, die in Wort und Tat das Evangelium auszulegen versuchen? 

Hier wäre zu reden von einer Spiritualität der Selbstzurücknahme, der De- 
mut, der Diskretion und behutsamen Selbstthematisierung, der realistischen 
Selbsteinschätzung, der Selbstannahme der eigenen Armseligkeit und Zer- 
brechlichkeit. 

Und dabei ist der Predigttext selbst •das Ganze im Fragment", Perikope, d.h. 
etwas Ausgeschnittenes: Gott in seinem Wort macht sich klein, zum Kapitel.14 

So wird er sich auch zerbrechlich klein machen am zweiten Tisch der heiligen 
Feier, im eucharistischen Gabengeschehen. Darum braucht auch der Prediger 
nicht alles zu sagen, darf unfertiges Fragment sein, vielleicht ein •offenes 
Kunstwerk" (Eco) wagen. 

Spiritualität der Predigt ist die Wahrnehmung des Privilegs, das mir der Pre- 
digttext gibt, nicht erst am Sabbat und Sonntag den Alltag zu unterbrechen: 
schon am Montag bekomme ich eine Möglichkeit, den diffus zerfließenden 
Alltag unter ein bestimmtes Licht zu rücken. 

Da meldet sich freilich eine Gefahr: daß ich zum Schmetterlingsjäger werde, 
der mit seinem geistlichen Netz durch den Pfarralltag eilt und Material auf- 
fängt. Alltag wird da spiritualisiert, zum Sammelbecken und Anknüpfungs- 
punkt meiner Einfälle und Einstiege. Darf der Alltag auch Eigenraum bleiben, 
ein gefährdeter Raum, vielleicht ganz ohne erkennbare Verheißungen und 
Wunder, ein Raum, der keine unmittelbaren theologischen Aussagen machen 
will? Hat es der komplexe Alltag verdient, daß ich ihn zur Motivation und Illu- 
stration verzwecke, der Alltag einer Gemeinde, der sich weit weg vom Kir- 
chenraum abspielt und dessen Arbeits- und Freizeitträume ich nur aus der Fer- 
ne erahne? Hat es der Alltag verdient, daß er sich garantiert mit der Liebe Gott- 
es reimt, daß er automatisch hinausläuft auf den immer passenden Text? Tut 
sich in ihm garantiert die passende Frage zur Sonntagspredigt auf? 

Das spirituelle Profil des Predigers in den Spiegel des Textes zu halten, läßt 
mich erschrecken, vielleicht kapitulieren vor der Größe des Textes. Geh weg 

14 Vgl. J. Sudbrack, Von der Kraft und der Zerbrechlichkeit des Wortes. Überlegungen zum 
Sprechen von Gott, in: GuL 57 (1984), 1^1. 



Zur Spiritualität des Predigtdienstes 193 

von mir, ich bin ein sündiger Mensch. Der •unreine Mensch" (Jes 6,5 und Jer 
1,6) wird ja vom Glauben zum Reden getrieben. Der Text ist so klar und ich bin 
so zweideutig. Der Text ist so schön und ich zerrede ihn; er bietet die neue Sicht 
an und ich übersehe geflissentlich; er lädt ein, einzutreten, und ich halte Di- 
stanz; er ist so weiträumig und ich bringe die Weite auf einen engen Begriff; er 
bezeugt das Wunder und ich bezähme es zu einer puren Selbstverständlichkeit; 
er erinnert an Christi Gegenwart und ich behandle den auferweckt Gegenwär- 
tigen wie ein Kulturerbe und Denkmal, als lebloses Abstraktum, als den, mit 
dem allen Ernstes nicht mehr zu rechnen ist. 

Geben wir uns doch einmal Rechenschaft, wo unsere Predigten entstehen? 
In welchem Zeit-Raum, an welchen Orten? Kommen Predigtworte aus der Stil- 
le oder kommt unser Wort zur Welt mitten in der Geräuschkulisse und der Mo- 
bilmachung meines Alltags? Gab es im Umfeld meiner Predigtschwanger- 
schaft einen Tapetenwechsel zwischen diesen Polen, einen geistlichen Kurauf- 
enthalt, wo ich meine vertraute Welt verlassen habe und sie konfrontiert habe 
mit anderen Lebenswelten und Stand-Punkten? Kann ich mich unfertig (nicht: 
unpräpariert) •vor die Menschheit wagen"? Wird die Predigt nachts geboren, 
ist sie eine schwere Geburt, ein ungeliebtes Kind? Gehe ich ermutigt oder ent- 
mutigt ans Werk und aus dem Werk heraus? Erwarte ich, daß sich Klarheit ein- 
stellt? Wurde wenigstens einmal ausdrücklich der vielleicht routinierte Werde- 
prozeß der Predigt durch die Bitte um den Advent des Geistes unterbrochen? 
Bonhoeffer, an Luthers Dreischritt oratio-meditatio-tentatio geschult, betet 
darum um Geistesgegenwart: 

•Die Arbeit an der Predigt beginnt vor dem aufgeschlagenen Text mit dem 
Gebet. Dieses Gebet gehört zur sachlichen Ordnung der Predigtarbeit, nicht 
auf die erbauliche Seite. "I5 

Veni, creator spiritus - und erfülle meine Predigtwerkstatt! 

3. Die Begegnung mit denen, denen ich mein und sein Wort schenke 

•Die Voraussetzung der Predigt muß ganz schlicht die Liebe des Predigers zu 
der Gemeinde sein. Liebe, das heißt ganz schlicht: Nicht ohne diesen anderen, 
den man liebt, sein wollen, sondern mit ihm sein wollen, wie er nun einmal ist, 
in seiner Totalität, in seiner Wirklichkeit. Die Wirklichkeit der Gemeinde, das 
ist die Wirklichkeit der Kirche im finsteren Tal. Wenn ich diesen Menschen das 
Wort Gottes sagen will, so muß ich diese Menschen lieb haben, mit ihnen sein 
wollen, wie sie sind. "I6 

15 D. Bonhoeffer, Finkenwalder Homiletik. Schriften Bd. IV, 258; vgl. auch R. Bohren, Predigt- 
lehre. München 1971, passim. 
16 K. Barth, Die Gemeindemäßigkeit der Predigt, in: G. Hummel (Hrsg.), Aufgabe der Predigt. 
Darmstadt 1971, 176. 



Kurt Josef Wecker 194 

In einer begrenzten Phase der Predigtvorbereitung darf es geschehen, daß 
mir die Hörer aus dem Blick geraten, als sei das Gotteswort nur mir zugedacht. 
Aber der Weg geht weiter. Heinrich von Kleist rät: 

• Wenn Du etwas willst und es durch Meditation nicht finden kannst, so rat 
ich dir, mein lieber, sinnenreicher Freund, mit dem nächsten Bekannten, der dir 
aufstößt, darüber zu sprechen. "I7 

Ich nehme die an und mit hinein in den Prozeß, mit denen ich im hl. Geist 
verbunden bin (was nicht heißt: eines Sinnes bin!), die mir den Rücken stärken 
und das Sprechen leicht machen. Ich nehme sie an als meine Zeitgenossen; 
nehme mich wahr als einen von ihnen. 

Welches Gesicht können wir nennen, dem wir unsere Predigt gewisser- 
maßen widmen? Jenen •Einzelnen" (Kierkegaard), auf den hin ich persönlich 
spreche? Vielleicht gerade die mir Fremden, die andere Fraktion? Mit wem war 
ich im helfenden Gespräch? Sind auch die dabei, die •draußen" sind? Habe ich 
sie lieb, weil sie mir wahlverwandt sind? Habe ich den •Einzelnen" lieb, des- 
sen Anwalt ich sein möchte? Predigt ist ein Akt der Nächstenliebe, •Grüßen 
des Nächsten" (F.-W. Marquard), ein gutes Werk am anderen Menschen. Predi- 
gen ist eine meiner Gesten, einem anderen Menschen Gottes Liebesbrief in den 
Briefkasten seiner Lebenswoche zu legen, mein Versuch, heilsam die Mühle 
des Alltags zu unterbrechen. Sehe ich auch in der Gemeinde einen zu lesenden 
Brief Gottes? Sehe ich sie (und mich) und die Welt als verbesserlich an? 
(E. Lange) Sehe ich den Hörer in Gottes Hand? Helfe ich dem Hörer, sich zu 
entdecken im Text, Gleichnisse des Himmelreiches aufzuspüren? Wird dem 
Hörer deutlich, daß meine Predigt Fragment ist, daß sie das Ungesagte dazu- 
denken können, daß sie mitwirken, dem Fragment einen Namen zu geben? 
Hier wäre eine Spiritualität des Torso und der Freigabe des fernnahen Anderen 
zu entfalten. 

Darin liegt auch meine Anfrage an die zu strenge Forderung nach einer 
•Zielsatzformulierung" in manchen homiletischen Entwürfen. Mit Karl Barth 
gesprochen: 

•Ein solches Vorhaben des Predigers kann nichts anderes sein, als der Ver- 
such, dem vorzugreifen, was Gott selbst in der Predigt tun will... Gott setzt in 
der Predigt, was er setzen will und wird... Die Predigt soll stets bergab gehen, 
nie bergauf, irgendeinem Ziele zu. Es ist ja schon alles geschehen. "18 

Nicht für das Predigtgeschehen, wohl für die Vorbereitung gilt: •Der ausfor- 
mulierte Zielsatz ... ist die Bitte an den Geist Gottes, sich der Predigt und der 
Zuhörer anzunehmen"19, schließt also eine Eigendynamik der Predigt nicht 
aus, nimmt den Hörer zwar methodisch bei der Hand, ohne ihn jedoch zu ma- 

17 H. von Kleist, Sämtliche Werke. Wiesbaden o.J., 1032. 
18 K. Barth, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Zürich 1966, 34 u. 38. 



Zur Spiritualität des Predigtdienstes 195 

nipulieren und zu entmündigen. Habe ich Verständnis mit dem Hörer, der nicht 
nur im Kirchenjahr lebt, sondern im bürgerlichen Zeitlauf, dem ich zum Lob 
Gottes und des Lebens verhelfen möchte, dem ich Wege eröffnen möchte? 

Predigt ist ein Ort, an dem ich dem anderen zur Sprache, zum Glauben ver- 
helfe, seine Fragen erahne, seine tief sitzende Skepsis gegenüber Worten. Sie ist 
Einübung in die Geduld, meine und der Hörer Durchschnittlichkeit auszuhal- 
ten, mein Ruhebedürfnis, meine Langeweile, meine Vergeßlichkeit, meine exi- 
stentielle Distanz zu dem Text, vor dem wir gemeinsam stehen, unter dem wir 
gemeinsam gerichtet und gerettet sind. 

4. Begegnung mit dem stets präsenten Ersthörer, mit Gott 

Zur Gewissenserforschung des Predigers gehört vielleicht das bittere Einge- 
ständnis: Auch ich bin ein schlechter Hörer anderer Predigten, höre mich am 
liebsten selber reden ... Ich setze mich in der Begegnung einem Hörer aus, der 
mir möglicherweise Angst macht, weil er von mir das gepredigte und (!) ge- 
lebte Wort erwartet, meine Worte in kritische Beziehung setzt zu der Art, wie 
er mich sonst erlebt und mir darum Sein (= Gottes) Wort nicht abnimmt. 

Spiritualität des Predigers ist die der Selbstzurücknahme, die die Hörer nicht 
•im Griff " hat. Denn der erste Hörer des Wortes ist der Erstsprecher des Wor- 
tes: Gott selber. Ich lege Gottes Wort im Angesicht Jesu Christi, des Exegeten 
des Vaters, aus; in seiner Gegenwart zu reden, Ihm mein Wort zuzumuten, Ihn 
im Zeugenstand zu bezeugen oder zu verteidigen oder anzuklagen, ist die kaum 
bedachte Seite der Spiritualität der Prediger. Die wenigen Minuten am Sonntag 
sind die Stunde der Wahrheit, Ort Seines sprechenden Hervortretens, Seiner 
hörbaren Erscheinung, Zulassung eines sprechenden Geheimnisses, das sich 
eucharistisch kosten läßt. Ich beschwöre die Gottesgegenwart nicht, ersetze sie 
nicht, vertreibe sie Gottseidank auch nicht: sie ergibt sich, setzt sich unauffäl- 
lig zwischen uns, hört zu.20 Kierkegaard schreibt: 

•Das Merkwürdige in der Art, aufweiche die Menschen im Verhältnis zu 
Gott sprechen oder über ihr Verhältnis zu Gott, ist dies, daß ihnen ganz zu ent- 
gehen scheint, daß Gott sie ja auch hört. "2I 

Der, von dem wir sprechen, hört allen Ernstes zu, wir reden ihn auch nicht 
herbei, wir erinnern nicht bloß an seine Gegenwart. Seine hörende Nähe ist da, 

19 A. Damblon, Homiletisches Stichwort •Predigtziel", in: Weizenkorn LJC 2 (1983) Stuttgart 
1982, 122. 
20 Vgl. M. Trowitzsch, Die nachkonstantinische Reichskirche, die Kirche der Postmoderne - 
und Martin Luthers antizipierende Kritik, in: BThZ 13 (1996) 3-35. 
21 S. Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 3. Düsseldorf 1968,26, und dazu: G. Bachl, Der schwie- 
rige Jesus. Innsbruck 1994, 9-16. 

21 



Kurt Josef Wecker 196 

wenn niemand sonst uns zuhört. Er schaltet nie ab, vergißt nichts. Und doch 
droht mir nicht das aggressive Gehör eines •großen Lauschangriffs", sondern 
es lauscht der geduldigste, aufmerksamste, erfreulichste Hörer, den wir uns 
wünschen können: der, der unser spirituelles Profil durchschaut und um die 
Not meiner Gottesrede weiß. Die Erinnerung an diesen Hörer, der bleibt, wenn 
alles uns vergißt und verläßt, ist vielleicht die notwendigste Durchbrechung 
falscher Selbstverständlichkeiten im Predigtgeschehen. Der, der die Genese 
der Predigt begleitet hat, ist so bei mir, daß durch ihn und mit ihm und in ihm 
und vor ihm Er zu Wort kommt. Nur dann fällt meinen schwachen Worten Le- 
ben zu, wenn sie in die österliche Realpräsenz Christi hineingesprochen wer- 
den, wenn die verheißungsvolle Nähe des Auferweckten den Ambo zum Zeu- 
genstand macht. 

Sich dieses stillen Gasthörers inne zu werden, dazu verhilft der liturgische 
Kontext der Predigt, der als ganzer •Anrufung des gnädigen Gottes" (Karl 
Barth) ist und den Liturgen zur gelassenen •Selbstvergessenheit" einlädt. 

Im •Nachlaß zu Lebzeiten" von Robert Musil finden sich zwei Sätze: 
•Schafe sind ängstlich und blöd, wenn der Mensch naht; sie haben Schläge 

und Steinwürfe des Übermuts kennengelernt. Aber wenn er ruhig stehen bleibt 
und in die Weite starrt, vergessen sie ihn. "12 

Ein merkwürdiges Bild wohl für das Predigtgeschehen, eine vielleicht selt- 
same Rolle des Predigers, der doch den Mund aufzutun hat: zuweilen ruhig ste- 
hen zu bleiben, in die Weite zu starren, mit geschlossenem Mund und offenem 
Ohr gelassen, in Erwartung, daß ihm Kraft zuwächst. Dann kann es geschehen, 
daß im Raum der Predigt alle beginnen, ins Weite zu starren, sich und den Pre- 
diger zu vergessen, und horchen, ob uns aus der Weite das unerhört neue, eß- 
bare Wort wie Brot vom Himmel erreicht, das uns längst angesprochen hat.* 

22 R. Musil, Nachlaß zu Lebzeiten. Reinbek 1957, 26. 
* Dieser Beitrag ist die gekürzte Fassung eines Referates anläßlich der Tagung •Die Botschaft 
heute" im Priesterseminar Limburg am 4. Februar 1998. 




