Vom Wort ins Schweigen 185

Was bewirkt Meditation? Warum ist es gut oder vielleicht sogar
notwendig, daf3 wir uns damit befassen?

Meditation — ich nehme das Wort jetzt in sehr weitem Sinne — ist das Bemiihen,
das die weiterfilhrende Gnade rufen wird. Sie ist das Unterpfand beginnender
Liebe, ohne die Gott nicht in uns wirken kann. Der Christ der Zukunft wird nur
Christ bleiben konnen, wenn er sein Tun gestiitzt weifl von innerer Erfahrung
und wenn diese Erfahrung ihn mitmenschlich aufschlieBt. Das bedeutet nicht
einfach nur Aktivitit, sondern Einfiihlung, Riicksicht, Geltenlassen, Werte-Be-
wuftsein. Alles, was wir in der Gottbegegnung erfahren. Es geht, wenn wir auf
unsere Geschichte zuriickblicken, um die Menschwerdung des Christen und
um die Christwerdung des Menschen. Da stehen wir noch am Anfang.

Zur Spiritualitit des Predigtdienstes

Die Gegenwart Gottes zur Sprache bringen

Kurt Josef Wecker, Bonn

Die Sprache schweigt —

doch wir brechen das Schweigen

und teilen es aus unter Bettlern,

die vor den Kirchenportalen

im Kehrricht nach effbaren Worten wiihlen.!

So umschreibt Ulrich H. W. Kértner den Standort der Theologie in diirftiger
Zeit. Und damit anch den schweren Stand-Ort des Predigers am Ambo: sein
Angang, in diirftiger Zeit den sprechenden Text zum Sprechen zu bringen; im
Wort zum Sonntag und im viel schwereren geistlichen Wort zum Alltag das all-
tdgliche Verschweigen Gottes zu brechen oder auszuhalten. Sein Wortdienst,
den Menschen auf ihrer Suche nach dem einen, ernsthaften, eBbaren Wort ent-
gegenzukommen, mit ihnen das schwere Schweigen zu teilen; denen zu helfen,
die vor den Kirchenportalen nach notwendigen Lebens-Mitteln suchen, und
denen Deuter zu sein, die im Kirchenschiff mithsam die Klammer erfragen, die
die Alltagswirklichkeit und den Raum des Gottesdienstes zusammenhailt. Der
Prediger wiihlt ja selbst im Kehrricht des diirftigen Pastoralalltags nach not-

"' U. H.W. Kortner, Theologie in diirftiger Zeit. Ein Essay. Miinchen 1990, 9.



Kurt Josef Wecker 186

wendigen Lebens-Mitteln; er ,,hort” im Alltagsgetdose das Schweigen Gottes
und teilt — selbst ein Wortbettler — mit Furcht und Zittern den Reichtum Gottes
aus: das eine notwendige, 16sende und erlésende Wort, das Mensch geworden
ist, Christus, der sich hinabbeugt in den Kehrricht der Welt; der Logos, der ver-
stummt am Kreuz; das Lebens-Mittel, das unendlich mehr ist als bloBes Mittel
zum Uberleben.

Wo erhalten wir Kraft zu diesem Dienst des Wortsuchens und Wortaustei-
lens, zur Erfiillong des Schweigegebotes und zur Nachahmung des sprechen-
den (!) Gottes? Leisten wir uns mit dieser Frage den Luxus einer Introspekti-
on? Steht nicht Dringenderes an? ,,ich muB} noch eine Predigt machen®! Gar
abhaken, nnter Druck und Unlustgefiihlen, skeptisch gegeniiber der ,,Wirksam-
keit“ meines Wortes ... Wo erhalten wir Kraft? Ist da eine Ortsangabe moglich?

Gefragt ist nach etwas selten Gefragtem: nach Haltungen und geistlichen
Vorentscheidungen, nach sprudelnden Quellen, nach dem, was ich unbewufit
mitbringe und dem, dem ich mich anssetze, nach dem, was unausgesprochen
Raum gewinnt in meiner Predigt und meiner homiletischen Préparation, und
dem, was mir das Predigen so leicht oder so schwer macht. Gefragt ist nach der
Atmosphire, in der diese Sonntagspflanze wichst, und nach dem, der mir Mnt
macht, das oft viel naheliegendere Schweigen, die Sprachlosigkeit zu brechen
und den ,,toten Punkt* zu iiberwinden; nach der Vorgabe eines Wortes, das ich
immer wieder laut lesend (lectio) murmelnd wiederkine (rominatio) und im
Gebet (oratio) erwige; nach dem, den ich anch in seiner Widerstéindigkeit und
Fremdheit erleide und aushalte (tentatio).

Gefragt ist danach, wozu sonst selten Zeit bleibt: nach einer von auen her
betrachtet kaum wahrnehmbaren existentiellen Bewegung im Predigtgesche-
hen, der ,,Geistesgegenwart als dem Kontext zur Predigt. Gefragt ist nach dem
alles andere als selbstverstindlichen Umgang mit dem ,.fernnahen® Text?, der
mich zuniichst anschweigt und erst allméhlich ein Wort aus sich entlidft. Ge-
fragt ist nach mir selbst, der ich mit diesem fernnahen Text schwanger gehe,
bestenfalls von Montag bis Samstagabend, und der ich mir selbst im Umgang
mit diesem Text immer fremder und zugleich nen vertraut werde.

Gefragt ist nach der Begegnung mit den fernnahen Menschen, die mir Gott
zufiihrt, die mir ihr Ohr schenken werden, die einen Briickenbauer suchen, der
auf Stege und Ubergiinge verweist: von hier nach dort, von dort nach hier. Ge-
fragt ist nach dem, der nicht schlift und schlummert (Ps 121,3) und der hell-
wacher Horer jeder meiner Predigten ist: dem fernnahen dreifaltigen Gott, der in
Christus Erststimme der Kirche nnd Ersthorer jedes unserer Worte ist, in reiner
Gegenwart — praesentissimus’ — und uniiberbietbarer Aufmerksamkeit fiir uns.

2 P. K. Kurz, Der Fernnahe. Theopoetische Texte. Mainz 1994.
3 M. Luther, Galater-Vorlesung 1531.1535. Weimarer Ausgabe 40/1 545, 28.



Zur Spiritualitit des Predigtdienstes 187

So will ich die Spiritualitit des Predigtdienstes begreifen als die Spiritualitit
einer mehrfachen Begegnung, und in diesem vielfaltigen Begegnungsraum
mochte ich den ,,Quell-Ort* ausmachen, aus dem uns Kraft zuflie3t, mit offe-
nen Ohren und Miindern Zeugen zu sein.

1. Die geistliche Wechselbegegnung zwischen dem fernnahen Text und
dem predigenden Ich

LAls ein geschiitzter, kultivierter und eleganter Freund mir sein neues Buch
libersandte, iiberraschte ich mich dabei, wie ich, im Begriff es zu dffnen, meine
Krawatte zurecht riickte. “4

Mit Hoflichkeit begegnet Walter Benjamin der Gedankenwelt eines noch
fremden Buches. Cortesia, zeremonielle, stille, konzentrierte Begegnung mit
dem Buch — das nimmt auch George Steiner in seinem schonen Essay ,.Der un-
gewohnliche Leser in Chardins Gemalde ,,Le Philosophe lisant*> wahr —eine
fast verlorengegangene Kunst aufmerksamen Verweilens am Text, des Blei-
bens im Primirtext.

Trifft mich der Predigttext als einen ,,ungewohnlichen Leser* an? Wir wer-
den im Aufschlagen des Lektionars, im lauten Vorlesen der Perikope von ei-
nem Wort iiberrascht. Was es mit uns machen wird, was wir mit ihm machen
werden, bleibt offen. Am Anfang steht hoffentlich die Vorfreude, die bange er-
wartungsvolle Frage: Was kommt da auf uns zu? Wer steht vor der Tiir? Was
wird uns da zugemutet? In welches Geheimnis werde ich einbezogen?

Erinnern wir uns an die hermeneutische Gewissensfrage der dialektischen
Theologie, diese Unterbrechung selbstsicherer Anmarschwege in den Text,
diesen nie iiberholten Zwischenruf Karl Barths:

»Was heifit predigen, und nicht: wie macht man das, sondern wie kann man
das?*

Und an einer anderen Stelle sagt er:

“Wir sollen als Theologen vor Gott reden. Wir sind aber Menschen und kon-
nen als solche nicht von Gott reden. Wir sollten Beides, unser Sollen und unser
Nicht-Konnen, wissen und eben damit Gott die Ehre geben. ‘¢

Barths aus der Sprachnot des Predigers geborene Frage ist die Umbiegung
einer anderen, pragmatischen Frage an die Schriftstelle, die dem Praktiker
niher liegt: Was habe ich mit dir zu schaffen? Was soll ich mit dir anfangen?
Was sollen wir denn — um Gottes willen — tun?

4 W. Benjamin, Einbahnstrafe, in: ders., Ein Lesebuch. Hrsg. M. Opitz. Frankfurt 1996, 102.

> @G. Steiner, Der ungewdhnliche Leser, in: Der Garten des Archimedes. Essays. Miinchen 1997,
9-36.

¢ K. Barth, Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vortrige. Miinchen 1925, 103 u. 158.



Kurt Josef Wecker ~ 188

Die Frage, wie ich es wagen kann, vor Gott das Wort zu ergreifen, mit Gott
ein Gesprich zu fiihren, miiite an die Stelle dieser anderen, atemlos gestellten
Frage treten, wie es am schnellsten und effektivsten geht, was ich mit Gottes
Wort anfangen kann, wozu die Predigt aufrufen will. Es miifte sich die Situati-
on wiederholen, einen lange erwarteten oder einen iiberraschend empfangenen
Brief zu 6ffnen: eine Spur von Neugierde und hastigem Offnen, von raschem
Uberfliegen, von Herzklopfen ... Darauf sollte ich gefaBt sein, mich einem
Brief Gottes auszusetzen, der mich trifft. Gott will mich treffen. Sein Wort ,,hat
es in sich®. Er schldgt den Ton an, nennt das Thema, gibt ein Motiv vor. Ich ha-
be Schépfung Gottes vor mir, Neuland. Lost es Entdeckerfreude aus? Begegne
ich dem Text so, als wire es das erste Mal, oder bin ich dem Wort gegeniiber
,wverbliiffungsresistent®, lustlos, gelangweilt? Ist es bereits im ersten Angang
ausgelaugt, totgepredigt, mit Klischees, Vorbehalten und Lieblingsgedanken
im voraus ummauert? Dabei steht das Evangelium wie ein ,.fremder Gast*
(Hans Weder) vor meiner Lebenstiir und bittet ohnmichtig um ein empfingli-
ches Herz.

Bestenfalls beginnt nun die Zeit der contemplatio und der ruminatio, in der
ich beim Text bleibe, mit dem Text gehe, ihn wieder-hole, bewohne, in ihm
hause, ihn wiederkédne und mir vorsichtig zu eigen mache: Will ich ihn ent-
schliisseln, will ich ihn kleinkriegen? Oder will ich, da3 er mir zu schaffen
macht, in mir arbeitet, mich begleitet auf all meinen Wegen, daB er mir schwer
auf dem Magen liegt oder meine Augen schiirft? Das Wort wartet darauf, aus-
wendig gelernt zu werden, mir inwendig zu werden. Hier betrete ich einen
Spannungsraum, bewege mich zwischen Polen: Aneignung des Textes — Ent-
eignung durch den Text; Erfahrung — Widerfahrnis; Bestiirkung tiefster Wiin-
sche — Durchkreuzung von Liebgewonnenem.

Darf mich Gottes Wort fragen — wie Philippus den Eunuchen — ,,Verstehst du
auch, was du liest? (Apg 8,30). ,,Wenn ich die Bibel lese, merke ich, daB der
Text mich liest®, so zitiert Gerhard Sauter eine Bibelleserin’. Ich, der ich viel-
leicht beginne, in die Bibel etwas hineinzulesen, halte mich bereit, selber gele-
sen, iibersetzt zu werden. Zu ,,merken®, da$} ich gelesen und ausgelegt werde,
das wiire ein spiritueller Moment in der Begegnung mit dem fernnahen Text.
Vielleicht iiberkommt mich nur ein augenblickliches Zogern, eine Irritation;
ich Text-Macher stolpere im routinierten Gedanken-Gang, im zielsicheren
Gang zum Biicherregal, zu den Sekundirtexten, zom Zettelkasten; ein haar-
breiter Riss tut sich auf, durch den Geist, Heiliger Geist eindringt, mich auf-
merken 148t. Es kann die Stunde der Reinigung, des Leer-Werdens und der Er-
fiillung sein. Dann wire es der Sieg des Primirtextes, der priméren Geist-Er-
fahrung iiber meinen Drang zum Sekundiren.

7 G. Sauter, Die Kunst des Bibellesens, in: EvTh 52 (1992), 347-358, 359.



Zur Spiritualitdt des Predigtdienstes 189

Ich erleide das Schweigen des Textes, dessen Worter mich anschauen und
um Verstehen bitten. Werde ich die Verschlossenheit des Wortes aushalten in
patientia und humilitas? Aushalten, wenn sich der Text mir zeitweise verwei-
gert, wenn es zunichst nur ,,Worter* sind, die mich leer anschavuen, wenn das
Unsagbare mich anschweigt, wenn ich anklopfe und warten muB, bis Gottes
Wort mich in sein Haus aus Licht hineinruft? Luther spricht von der ,,vita pas-
siva“® als der Grundhaltung einer geistlichen Lebensbewegung. Halte ich mich
bereit, von Gottes Wort angeschaut, gelesen, begleitet und in die Grundpassi-
vitdt des aufmerksamen und darin hochst aktiven, weil erwartungsvollen Ho-
rers hineinversetzt zu werden?

Der Raum der contemplatio und ruminatio ist methodisch weder zu steuern
noch anzuzielen, sondern hat mit dem zu tun, was wir Gelassenheit, Sponta-
neitédt, Aufmerksamkeit, Liebe zum Wort, Warten anf Geistesgegenwart nen-
nen. Es ist die Zeit im Wartesaal, dem pfingstlichen Vorraum der Ein-Fille, der
Ein-Driicke, der moglichen Verstrickungen in unerhorte Geschichten. Es ist
die Eigenart dieser Phase, daf} sie Teil der Predigtarbeit und doch uneigenniit-
zig, absichtslos ist, daf} sie in die Predigt einflie3t, ohne daB der Ertrag dieser
Phase funktional verzweckt werden kann.

Ferunah ist der Text: ein uralter Ur-Text und zugleich ,,irgendwo schon mal
gehort™, eine befremdliche Zone und doch ein Text, der mich kennt, der mir
meine Wiinsche von den Lippen abliest, sie erfiillt oder iiberbietet, aber auch:
ein Wort, das mir mehr verhei3t, als ich in den kiihnsten Traumen zu hoffen wa-
ge. Das Geheimnis der im Text verborgenen Néhe Gottes ist wie in Geschenk-
papier eingewickelt, so daf ich ein ganzes Predigtleben damit verbringen darf,
es zu enthiillen, zu erfiihlen, zu erraten. Hier schligt die Stunde des homileti-
schen Credo: Ich glaube an die Unabgeschlossenheit und Unerschopflichkeit
der Schriftquelle.

Fernnah, auch historisch und darum als Ursprungszeugnis zu respektieren,
als Zeugnis des ,,Ein-fiir-allemal* (HAPAX) aus Hebr. 9,26-28. Dieses Schliis-
selwort schmiickt die Turnhalle in Bonhoeffers Predigerseminar in Finkenwal-
de®. ,,Alle Jahre wieder® das ,,Ein-fiir-allemal* bezeugen! Diesem HAPAX ge-
recht zu werden dient anch die historisch-kritische Vergewisserung bei der Pre-
digtvorbereitung. Werde ich die Spannung aushalten zwischen der niichternen
Auslegungsmethode und der Heiligkeit des Wortes Gottes?

Unabgeschlossenheit des Textes ist das eine; die Angst vor der Einfallslo-
sigkeit eines leeren, ausgepumpten Predigers, der sich verausgabt hat und
sorgt, ist das andere: Wird es reichen? Wirst du mir, Herr, eine Einfallskraft

8 Ch. Link, Vita passiva. Rechtfertigung als Lebensvorgang, in: EvTh 44 (1984), 315-351; er
verweist u.a. auf M. Luther WA 5, 166, 11-19, vgl. auch H. Weder, Neutestamentliche Herme-
neutik. Ziirich 1986.

° E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse. Miinchen 1967, 490.



Kurt Josef Wecker 190

schenken, die fiir die nichste Predigt reicht, hast du UberfluB in petto, von dem
ich zehren darf?

Eine andere Frage tut sich auf: Ist die Exegese selbst Gebet, geht es um die
»Heiligung des Predigers* (R. Bohren) oder darf der Prediger als Ausleger der
Schrift nur an der Sache, aber nicht an sich und seiner subjektiven Heiligung
interessiert sein? Ist jeglicher Vermengung von Exegese und Gebet vorzubeu-
gen? Erschrecke ich bei der Vorstellung, daB der Text mir ausgeliefert ist? Wer-
de ich Hiiter, Verteidiger des Geheimnisses sein oder es ausplaudern, zur bana-
len Allerweltsweisheit entschirfen und so zum Verriter der Tradition werden?

Darum gehort zur Spiritualitidt des Predigers auch die selbstkritische Frage,
wie ich eigentlich sonst Menschen, Texten, Situationen begegne, ob mich ein
Ungeist der Zeit zwingt, sie mir anzueignen. Oder lasse ich sie in ihrer Fremd-
heit, ihrem Eigen-Sinn sein: als ,,fremde Giste*? Wird das Wort mich ver-
wandeln konnen zum ,,Sprachrohr des Geistes“ (R. Bohren)? Werde ich so zum
Horer des Wortes, dal} ich versunken bin im Wort?

Spiritualitiit des Predigers ist auch das Ja zum Vorsprung des Predigttextes,
der ja nicht nur irgendwie immer schon in der Gemeinde bekannt ist, sondern
vor mir und ohne mich in ihr lebt, gelebt wird und sein Eigenleben entfaltet:
,,Worte des lebendigen Gottes®, zu denen ich einen kleinen Kommentar, eine
Einfiarbung und Vertiefung beisteuere. Die Heilige Schrift verlangt Selbstbe-
scheidung des Zeugen, der Mitspieler ist, aber nicht Regisseur und Hauptak-
teur. Der lesende Philosoph in Chardins von G. Steiner ausgelegtem Bild hat
die Sanduhr und den Totenschidel neben sich liegen: Die Lesezeit ist kurz und
Gottes Wort bleibt, wird auch nach mir und ohne mich gelesen und ausgelegt!©.

Ich darf ein Bild betrachten, aus den Psalmen, vielleicht den Gleichnisse des
Himmelreichs malenden Jesus — und dann?

.»Der christliche Prediger, toricht genug zu hoffen, sehen machen zu kénnen
—mutig genug, das zu hoffen — zeichnet etwas in die Luft, malt etwas vor die Au-
gen, wie mit Kreide ins Dunkel gezeichnet, mit der Kreide des Wortes in die
Verdiisterungen einer Seele ... Uns wird etwas hell vor Augen gemalt, eine Per-
son, der Gekreuzigte. “!!

Vielleicht kann er es Walter Benjamin nachfiihlen:

., Ich bin ein Maler, der aus Schatten
Das wunderbarste Bildnis malt
Und teurer seine Farben zahlt

als andre ihre vollen satten “!2

10 Vgl. G. Steiner a.a.0. (Anm. 5), 11-14.

Il M. Trowitzsch, Nachkritische Schriftauslegung, in: ders., Karl Barths Schriftauslegung. Tii-
bingen 1996, 73—109, hier 73 f.

12 W, Benjamin, Sonette. Hrsg. R. Tiedemann. Frankfurt 1986, 63.



Zur Spiritualitit des Predigtdienstes 191

2. Begegnung mit mir selbst und meiner Wirklichkeit im Licht des Textes

In Giinther Grass’ Roman ,,Ein weites Feld*“ passiert bei einer Hochzeitsfeier
einer Ostberlinerin mit einem miinsterlindischen Jungunternehmer dem Predi-
ger, der zu einer kleinen Rede an die Festgesellschaft anheben will, folgendes
scheinbare Mif3geschick: Bevor er beginnt, scheint sich die Zeit schier endlos
zu dehnen, denn er ,,sammelte sich zur Rede, indem er seinen weich gezeich-
neten Mund o6ffnete, schlo8, 6ffnete, dann wieder prefte, als wollte er die Lip-
pen kneten und fiir lingeren Gebrauch gefiigig machen*. Er wirkte auf die Ho-
rer so, als ob ,er stehend nach Worten suchte, einige fand und sogleich verwarf,
neve als untauglich erprobte, ganze Sitze verschluckte, gréBere Brocken zer-
kaute* ... Er wirkte wie einer, ,,der es nicht leicht mit sich hatte*. Er ist viel-
mehr ein ,Fisch, der sprechen iibte“. Er wird dann eine Predigt iiber den Zwei-
fel halten und darin auf den massiven Widerstand derer stofien, deren Sinn nach
anderem, nach ungebrochenen Glaubensaussagen oder Nettigkeiten steht. 3

Predigtvorbereitung ist eine Schwangerschaft, der miihsame und in guter
Hoffnung gegangene Weg zu einer vielleicht schweren Geburt. Es predigt, es
ant-wortet ein Ich, ein suchendes, nach Gott fragendes, ihn nicht habendes Ich;
es predigt einer, der leidet an der Verborgenheit der Epiphanie Gottes. Einer,
dem aufgeht, wie selbstverstindlich Gott vorausgesetzt ist im biblischen Zeug-
nis und wie schwer sich der skeptische aufgeklirte Zeitgenosse daran abarbei-
tet. Es predigt einer — und in der Predigt feiere ich ja in Worten die Nihe Gottes
—, der an der Ferne Gottes sich aufreibt.

MuB dieses Ich, das in die Predigtvorbereitung einflieBt, am Ambo abtau-
chen? Wird es Verstecke suchen und sie finden im Wir, im Man, im Allgemei-
nen? Wird der Mut zum Ich, zom persdnlichen Verwickeltsein in den ausge-
legten Text zur geistlichen Kompetenz des Predigers gehéren? Der Prediger ist
ein der Gemeinde zugewandtes, betroffenes Antlitz, kein austauschbarer Nach-
richtensprecher. Ein Ich spricht und bittet um Gehor — also moge ich zu mei-
nem Ich stehen. Ein Ich, das ehrlich ist und freigibt, das bekennt und bohrt, das
sich verantwortet und andere ermutigt, vor Gott ,,Ich“ zu sagen. Als Prediger
mdge ich Orantenhaltung einnehmen und fiir mich beten: Herr, fiihre mich
nicht in Versuchung, auszuoweichen in Leerformeln, abzudriften in Moral oder
in das Kommentieren der ,,Themen des Tages*, in nicht ganz so eigen-sinnige
Texte, die den gesellschaftlichen und gemeindlichen common-sense kaum
storen. Haben wir Respekt vor dem ,,Eigen-Sinn“ (K.-H. Bieritz) des Evange-
linms!

Ich stehe unter Zeitdruck. Immer wird es an Zeit fehlen, um Unausschdpfli-
chem gerecht zu werden. Ich erlebe mich, vielleicht nur an diesem Punkt mei-

13 G. Grass, Ein weites Feld. Gottingen 1995, 300-303. Vgl. dazu den Aufsatz von D. Steinfort,
in: GuL 69 (1996) 327-330.



Kurt Josef Wecker 192

nes pastoralen Tuns, kreativ, stehe in der Nachfolge des schipferischen Gottes.
Und das heiBt auch, auf der vielleicht hektischen Suche nach dem Predigt-Ein-
fall oder dem resignativen Aushaltenmiissens der eigenen Einfallslosigkeit.
Oder wird dieser Zeitdruck zum soteriologischen Druck? Nehme ich mich zu
wichtig und meine Predigt zu ernst, stelle ich mich nicht in die lange Reihe der
Zeugen, die vor mir und nach mir das Evangelium bezeugen, vergesse ich, daf}
der Text, iiber den ich predige, linger Bestand hat als meine Predigt, als mein
Leben, vergesse ich die Einbettung der Predigt in die helfende Umgebung ei-
nes liturgischen Geschehens, das auch fiir sich selbst spricht? Vergesse ich die
Horer, die in Wort und Tat das Evangelium auszulegen versuchen?

Hier wire zu reden von einer Spiritualitidt der Selbstzuriicknahme, der De-
mut, der Diskretion und behutsamen Selbstthematisierung, der realistischen
Selbsteinschitzung, der Selbstannahme der eigenen Armseligkeit und Zer-
brechlichkeit.

Und dabei ist der Predigttext selbst ,,das Ganze im Fragment®, Perikope, d.h.
etwas Ausgeschnittenes: Gott in seinem Wort macht sich klein, zum Kapitel.'+
So wird er sich auch zerbrechlich klein machen am zweiten Tisch der heiligen
Feier, im eucharistischen Gabengeschehen. Darum braucht auch der Prediger
nicht alles zu sagen, darf unfertiges Fragment sein, vielleicht ein ,,offenes
Kunstwerk* (Eco) wagen.

Spiritualitit der Predigt ist die Wahrnehmung des Privilegs, das mir der Pre-
digttext gibt, nicht erst am Sabbat und Sonntag den Alltag zu unterbrechen:
schon am Montag bekomme ich eine Moglichkeit, den diffus zerflieBenden
Alltag unter ein bestimmtes Licht zu riicken.

Da meldet sich freilich eine Gefahr: daf ich zum Schmetterlingsjdger werde,
der mit seinem geistlichen Netz durch den Pfarralltag eilt und Material auf-
fangt. Alltag wird da spiritualisiert, zum Sammelbecken und Ankniipfungs-
punkt meiner Einfille und Einstiege. Darf der Alltag auch Eigenraum bleiben,
ein gefihrdeter Raum, vielleicht ganz ohne erkennbare Verheilungen und
Wunder, ein Raum, der keine unmittelbaren theologischen Aussagen machen
will? Hat es der komplexe Alltag verdient, daf} ich ihn zur Motivation und Illu-
stration verzwecke, der Alltag einer Gemeinde, der sich weit weg vom Kir-
chenraum abspielt und dessen Arbeits- und Freizeittrdume ich nur aus der Fer-
ne erahne? Hat es der Alltag verdient, daf3 er sich garantiert mit der Liebe Gott-
es reimt, daf er automatisch hinauslauft auf den immer passenden Text? Tut
sich in ihm garantiert die passende Frage zur Sonntagspredigt auf?

Das spirituelle Profil des Predigers in den Spiegel des Textes zu halten, 148t
mich erschrecken, vielleicht kapitulieren vor der Grofie des Textes. Geh weg

“ Vgl. 1. Sudbrack, Von der Kraft und der Zerbrechlichkeit des Wortes. Uberlegungen zum
Sprechen von Gott, in: GuL 57 (1984), 14.



Zur Spiritualitit des Predigtdienstes 193

von mir, ich bin ein siindiger Mensch. Der ,,unreine Mensch* (Jes 6,5 und Jer
1,6) wird ja vom Glauben zum Reden getrieben. Der Text ist so klar und ich bin
so zweideutig. Der Text ist so schon und ich zerrede ihn; er bietet die neue Sicht
an und ich iibersehe geflissentlich; er 14dt ein, einzutreten, und ich halte Di-
stanz; er ist so weitrdumig und ich bringe die Weite auf einen engen Begriff; er
bezeugt das Wunder und ich bezéhme es zu einer puren Selbstverstindlichkeit;
er erinnert an Christi Gegenwart und ich behandle den auferweckt Gegenwir-
tigen wie ein Kulturerbe und Denkmal, als lebloses Abstraktum, als den, mit
dem allen Ernstes nicht mehr zu rechnen ist.

Geben wir uns doch einmal Rechenschaft, wo unsere Predigten entstehen?
In welchem Zeit-Raum, an welchen Orten? Kommen Predigtworte aus der Stil-
le oder kommt unser Wort zur Welt mitten in der Gerduschkulisse und der Mo-
bilmachung meines Alltags? Gab es im Umfeld meiner Predigtschwanger-
schaft einen Tapetenwechsel zwischen diesen Polen, einen geistlichen Kurauf-
enthalt, wo ich meine vertraute Welt verlassen habe und sie konfrontiert habe
mit anderen Lebenswelten und Stand-Punkten? Kann ich mich unfertig (nicht:
unprépariert) ,,vor die Menschheit wagen“? Wird die Predigt nachts geboren,
ist sie eine schwere Geburt, ein ungeliebtes Kind? Gehe ich ermutigt oder ent-
mutigt ans Werk und aus dem Werk heraus? Erwarte ich, daB sich Klarheit ein-
stellt? Wurde wenigstens einmal ausdriicklich der vielleicht routinierte Werde-
prozeB der Predigt durch die Bitte um den Advent des Geistes unterbrochen?
Bonhoeffer, an Luthers Dreischritt oratio-meditatio-tentatio geschult, betet
darum um Geistesgegenwart:

»Die Arbeit an der Predigt beginnt vor dem aufgeschlagenen Text mit dem
Gebet. Dieses Gebet gehort zur sachlichen Ordnung der Predigtarbeit, nicht
auf die erbauliche Seite. ‘'

Veni, creator spiritus — und erfiille meine Predigtwerkstatt!

3. Die Begegnung mit denen, denen ich mein und sein Wort schenke

»Die Voraussetzung der Predigt mufs ganz schlicht die Liebe des Predigers zu
der Gemeinde sein. Liebe, das heifst ganz schlicht: Nicht ohne diesen anderen,
den man liebt, sein wollen, sondern mit ihm sein wollen, wie er nun einmal ist,
in seiner Totalitdt, in seiner Wirklichkeit. Die Wirklichkeit der Gemeinde, das
ist die Wirklichkeit der Kirche im finsteren Tal. Wenn ich diesen Menschen das
Wort Gottes sagen will, so muf3 ich diese Menschen lieb haben, mit ihnen sein
wollen, wie sie sind. “16

15 D. Bonhoeffer, Finkenwalder Homiletik. Schriften Bd. 1V, 258; vgl. auch R. Bohren, Predigt-
lehre. Miinchen 1971, passim.

18 K. Barth, Die Gemeindemdfiigkeit der Predigt, in: G. Hummel (Hrsg.), Aufgabe der Predigt.
Darmstadt 1971, 176.



Kurt Josef Wecker 194

In einer begrenzten Phase der Predigtvorbereitung darf es geschehen, daB
mir die Horer aus dem Blick geraten, als sei das Gotteswort nur mir zugedacht.
Aber der Weg geht weiter. Heinrich von Kleist rit:

., Wenn Du etwas willst und es durch Meditation nicht finden kannst, so rat
ich dir, mein lieber, sinnenreicher Freund, mit dem néiichsten Bekannten, der dir
aufstoft, dariiber zu sprechen. “V7

Ich nehme die an und mit hinein in den Prozef3, mit denen ich im hl. Geist
verbunden bin (was nicht heif3t: eines Sinnes bin!), die mir den Riicken stirken
und das Sprechen leicht machen. Ich nehme sie an als meine Zeitgenossen;
nehme mich wahr als einen von ihnen.

Welches Gesicht kénnen wir nennen, dem wir unsere Predigt gewisser-
maBen widmen? Jenen ,,Einzelnen* (Kierkegaard), auf den hin ich persénlich
spreche? Vielleicht gerade die mir Fremden, die andere Fraktion? Mit wem war
ich im helfenden Gesprich? Sind auch die dabei, die ,,drauBen® sind? Habe ich
sie lieb, weil sie mir wahlverwandt sind? Habe ich den ,,Einzelnen* lieb, des-
sen Anwalt ich sein mdchte? Predigt ist ein Akt der Nichstenliebe, ,,GriiRen
des Nichsten* (F-W. Marquard), ein gutes Werk am anderen Menschen. Predi-
gen ist eine meiner Gesten, einem anderen Menschen Gottes Liebesbrief in den
Briefkasten seiner Lebenswoche zu legen, mein Versuch, heilsam die Miihle
des Alltags zu unterbrechen. Sehe ich auch in der Gemeinde einen zu lesenden
Brief Gottes? Sehe ich sie (und mich) und die Welt als verbesserlich an?
(E. Lange) Sehe ich den Horer in Gottes Hand? Helfe ich dem Horer, sich zu
entdecken im Text, Gleichnisse des Himmelreiches aufzuspiiren? Wird dem
Horer deutlich, daBB meine Predigt Fragment ist, daB sie das Ungesagte dazu-
denken konnen, dal sie mitwirken, dem Fragment einen Namen zu geben?
Hier wiire eine Spiritualitéit des Torso und der Freigabe des fernnahen Anderen
zu entfalten.

Darin liegt auch meine Anfrage an die zu strenge Forderung nach einer
»Zielsatzformulierung® in manchen homiletischen Entwiirfen. Mit Karl Barth
gesprochen:

,Ein solches Vorhaben des Predigers kann nichts anderes sein, als der Ver-
such, dem vorzugreifen, was Gott selbst in der Predigt tun will ... Gott setzt in
der Predigt, was er setzen will und wird ... Die Predigt soll stets bergab gehen,
nie bergauf, irgendeinem Ziele zu. Es ist ja schon alles geschehen. “18

Nicht fiir das Predigtgeschehen, wohl fiir die Vorbereitung gilt: ,,Der ausfor-
mulierte Zielsatz ... ist die Bitte an den Geist Gottes, sich der Predigt und der
Zuhorer anzunehmen®'®, schliefit also eine Eigendynamik der Predigt nicht
aus, nimmt den Horer zwar methodisch bei der Hand, ohne ihn jedoch zu ma-

17 H. von Kleist, Samtliche Werke. Wiesbaden 0.J., 1032.
18 K. Barth, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Ziirich 1966, 34 u. 38.



Zur Spiritualitit des Predigtdienstes 195

nipulieren und zu entmiindigen. Habe ich Verstindnis mit dem Horer, der nicht
nur im Kirchenjahr lebt, sondern im biirgerlichen Zeitlauf, dem ich zum Lob
Gottes und des Lebens verhelfen mochte, dem ich Wege erdffnen mochte?

Predigt ist ein Ort, an dem ich dem anderen zur Sprache, zum Glauben ver-
helfe, seine Fragen erahne, seine tiefsitzende Skepsis gegeniiber Worten. Sie ist
Einiibung in die Geduld, meine und der Hérer Durchschnittlichkeit auszuhal-
ten, mein Ruhebediirfnis, meine Langeweile, meine VergeBlichkeit, meine exi-
stentielle Distanz zu dem Text, vor dem wir gemeinsam stehen, unter dem wir
gemeinsam gerichtet und gerettet sind.

4. Begegnung mit dem stets priisenten Ersthorer, mit Gott

Zur Gewissenserforschung des Predigers gehdrt vielleicht das bittere Einge-
stdndnis: Auch ich bin ein schlechter Horer anderer Predigten, hére mich am
liebsten selber reden ... Ich setze mich in der Begegnung einem Hérer aus, der
mir moglicherweise Angst macht, weil er von mir das gepredigte und (!) ge-
lebte Wort erwartet, meine Worte in kritische Beziehung setzt zu der Art, wie
er mich sonst erlebt und mir darum Sein (= Gottes) Wort nicht abnimmt.

Spiritualitéit des Predigers ist die der Selbstzuriicknahme, die die Horer nicht
»im Griff “ hat. Denn der erste Horer des Wortes ist der Erstsprecher des Wor-
tes: Gott selber. Ich lege Gottes Wort im Angesicht Jesu Christi, des Exegeten
des Vaters, aus; in seiner Gegenwart zu reden, IThm mein Wort zuzumuten, Thn
im Zeugenstand zu bezeugen oder zu verteidigen oder anzuklagen, ist die kaum
bedachte Seite der Spiritualitiit der Prediger. Die wenigen Minuten am Sonntag
sind die Stunde der Wahrheit, Ort Seines sprechenden Hervortretens, Seiner
horbaren Frscheinung, Zulassung eines sprechenden Geheimnisses, das sich
eucharistisch kosten 1df3t. Ich beschwire die Gottesgegenwart nicht, ersetze sie
nicht, vertreibe sie Gottseidank auch nicht: sie ergibt sich, setzt sich unauffil-
lig zwischen uns, hort zu.2 Kierkegaard schreibt:

»Das Merkwiirdige in der Art, auf welche die Menschen im Verhdltnis zu
Gott sprechen oder iiber ihr Verhdlmnis zu Gott, ist dies, daf ihnen ganz zu ent-
gehen scheint, daf3 Gott sie ja auch hort. “?!

Der, von dem wir sprechen, hort allen Ernstes zu, wir reden ihn auch nicht
herbei, wir erinnern nicht blo an seine Gegenwart. Seine horende Nihe ist da,

1 A. Damblon, Homiletisches Stichwort . Predigtziel”, in: Weizenkorn LIC 2 (1983), Stuttgart
1982, 122.

2 Vgl. M. Trowitzsch, Die nachkonstantinische Reichskirche, die Kirche der Postmoderne —
und Martin Luthers antizipierende Kritik, in: BThZ 13 (1996) 3-35.

21 S. Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 3. Diisseldorf 1968, 26, und dazu: G. Bachl, Der schwie-
rige Jesus. Innsbruck 1994, 9-16.



Kurt Josef Wecker 196

wenn niemand sonst uns zuhort. Er schaltet nie ab, vergifit nichts. Und doch
droht mir nicht das aggressive Gehor eines ,,grolen Lauschangriffs*, sondern
es lauscht der geduldigste, aufmerksamste, erfreulichste Horer, den wir uns
wiinschen konnen: der, der unser spirituelles Profil durchschaut und um die
Not meiner Gottesrede weif8. Die Erinnerung an diesen Horer, der bleibt, wenn
alles uns vergiBt und verlift, ist vielleicht die notwendigste Durchbrechung
falscher Selbstverstindlichkeiten im Predigtgeschehen. Der, der die Genese
der Predigt begleitet hat, ist so bei mir, da durch ihn und mit ihm und in ihm
und vor ihm Er zu Wort kommt. Nur dann f4llt meinen schwachen Worten Le-
ben zu, wenn sie in die Osterliche Realprisenz Christi hineingesprochen wer-
den, wenn die verheiBungsvolle Nihe des Auferweckten den Ambo zum Zeu-
genstand macht.

Sich dieses stillen Gasthérers inne zo werden, dazu verhilft der liturgische
Kontext der Predigt, der als ganzer ,,Anrufung des gnidigen Gottes* (Karl
Barth) ist und den Liturgen zur gelassenen ,,Selbstvergessenheit einlidt.

Im ,,NachlaB zu Lebzeiten“ von Robert Musil finden sich zwei Sitze:

,,Schafe sind dngstlich und bléd, wenn der Mensch naht; sie haben Schlige
und Steinwiirfe des Ubermuts kennengelernt. Aber wenn er ruhig stehen bleibt
und in die Weite starrt, vergessen sie ihn. “?

Ein merkwiirdiges Bild wohl fiir das Predigtgeschehen, eine vielleicht selt-
same Rolle des Predigers, der doch den Mund aufzutun hat: zuweilen ruhig ste-
hen zu bleiben, in die Weite zu starren, mit geschlossenem Mund und offenem
Ohr gelassen, in Erwartung, da} ihm Kraft zuwéchst. Dann kann es geschehen,
daB im Raum der Predigt alle beginnen, ins Weite zu starren, sich und den Pre-
diger zu vergessen, und horchen, ob uns aus der Weite das unerhort neue, el3-
bare Wort wie Brot vom Himmel erreicht, das uns ldngst angesprochen hat.*

22 R. Musil, Nachlaf3 zu Lebzeiten. Reinbek 1957, 26.
# Dieser Beitrag ist die gekiirzte Fassung eines Referates antéBlich der Tagung ,,Die Botschaft
heute* im Priesterseminar Limburg am 4. Februar 1998.





