
Lieben ist Freigebigkeit und Entzücken 
Jörg Splett, Offenbach 

1. Liebe ist nicht Sehnsucht 

•Jedes Wesen, das nicht Gott ist, ist wesenhaft Sehnsucht.'" Das Grundwort 
Augustins, des Lehrers der Liebe mit dem Attribut des brennenden Herzens, 
heißt •Desiderium": •Unruhe, Wünschen, Lechzen nach der Stillung seines 
Lebensdurstes in Gott" (13). Er nimmt darin Piaton und Plotin auf, ihr Ver- 
langen nach dem Schönen und Einen, und reicht seinerseits die Fackel 
weiter. Um nur drei Große zu nennen: den glühenden Bernhard, Thomas von 
Aquin, schließlich Karl Rahner, der den Menschen als sich selbst über- 
steigenden Ausgriff auf das namenlose Unendliche denkt. 

Schon im Mittelalter hat daraus ein Theologe gefolgert, •des Menschen 
letztes Ziel sei nicht Gott, sondern die Seligkeit, so daß Gott selbst um der 
Seligkeit [willen] erstrebt würde" (16). Denkt man nicht auch heute wie 
selbstverständlich Religion im Horizont der Kantschen Frage •Was dürfen 
wir hoffen?", also zuhöchst im Blick auf Sinn und Heil, das heißt: auf uns? 

Es wäre unrecht, diese Verkehrung dem augustinischen Ansatz selbst an- 
zulasten. Die Frage nach dem Sinn (von Welt und Leben) für uns kann uns 
durchaus zu der weiteren Frage nach unserem Sinn geleiten, also hinaus über 
uns zu unserem Wozu. Lag schon für die genannten griechischen Denker das 
Göttliche •eindeutig über dem Menschen", so dürfen wir •noch weniger, 
Augustin und Thomas eines heimlichen Egoismus zeihen" (24). Und keines- 
wegs werte ich Sehnen - und Hoffen! - ab. Sie sind tatsächlich (eine Form 
von) Liebe. Doch umgekehrt ist nicht Liebe eigentlich Sehnsucht. 

Das läßt sich übrigens bereits mit Thomas sagen2: Etwas wollen und er- 
streben kann man nur •für jemanden". Für jemand, dem man wohl will. So 
liegt aller Liebe als Streben und Sehnen das Lieben als Wohlwollen voraus 
und zugrunde. Auch und gerade dort, wo solche Freundlichkeit dem Ich 
selbst gilt. 

Daß sie dies tut, versteht sich ja keineswegs schlicht von selbst. Darum 
mit Dank der Hinweis auf ein kostbares Büchlein von Romano Guardini: Die 
Annahme seiner selbst. Darum aber ist auch sogleich eine zweite Ab- 
grenzung nötig: 

H.U. v. Balthasar, Homo creatus est. Einsiedeln 1986, 12. 
Srt 1-1126,4. 



JörgSplett 198 

2. Muster der Liebe ist nicht die zum Selbst 

Man soll den Nächsten lieben wie sich (Mt 22, 39). Darum müsse jede(r) zu- 
erst sich selbst lieben lernen. Denn damit haben wir - jenseits des kindli- 
chen Eden - Probleme. (Wem ist noch nie der Gedanke gekommen, eigent- 
lich stünde ihm Besseres an als ausgerechnet er selbst?) Eben deshalb sei al- 
lererst das Selbst-Verhältnis zu klären. Wie aber, wenn sich das bis zum 
Ende des Lebens hinzöge - ehe •man/frau" dann endlich Zeit für den Näch- 
sten gewönne? 

Aber statt über die Zukunft zu rätseln, genügt es, sich zu erinnern.Tatsäch- 
lich kann bei seinen Grenzen und Mängeln ein Mensch sich nur akzeptieren, 
wenn er sich akzeptiert finden durfte. Er braucht die Annahme seiner vom 
anderen her. Die jedoch ist ihrerseits zu akzeptieren, und das verlangt, dem 
Gegenüber zu trauen. 

Einzig derart vermag man dem andern sich selber zu glauben, d.h., ihm zu 
glauben, man sei wirklich so annehmbar, wie er sagt. Man setzt bei ihm also 
1. Urteilskraft voraus, und 2., wichtiger, guten Willen mit Aufrichtigkeit. 
Wie aber irgendwen für ehrlich und liebevoll halten, wenn man ihn nicht 
liebt? 

Darum das Liebesgebot. Immer wieder hört man, es sei widersinnig. Da- 
bei steht es so, daß Liebe einzig von Liebe erkannt und anerkannt werden 
kann. Sonst erscheint sie zwangsläufig als Aufdringlichkeit, Bemächti- 
gungswille, neurotische Schwäche ... Darum verlangt einfach Gerechtigkeit, 
der sich schenkenden Liebe mit dem Blick der Liebe zu begegnen. (Was 
selbstverständlich nicht heißt, die Antwort auf eine Liebeserklärung dürfe 
nur •Ja" sein.) 

Es reicht also nicht, daß jemand uns liebt; wir müssen ihn wieder-lieben. 
Statt ihn nur als •gut für uns" zu nehmen, müssen wir •ihm gut" sein. - Wie 
zuvor das Sehnen zum Wohlwollen führte, weist nun das Wohlwollen-für- 
sich-selbst zurück auf das für andere. 

Vielleicht etwas umwegig, dieser Schluß? Dafür aber, meine ich, zwin- 
gend. Ein unverbildeter Sinn allerdings braucht ihn nicht. Dem nämlich ist 
es klar, daß die Spitze von Liebe - •ästhetisch" - das Entzücken bildet, - 
•ethisch" - das •Leben und Sterben" für jemand. Was aber wäre von einem 
Menschen zu halten, der von sich selbst •ganz hingerissen" und •weg" ist 
und der, statt für andere, allein sich selber lebt und stirbt? 

Schauen wir auf die Texte, die Jesus zu seinem Doppel-Gebot verbindet. 
Im Hebräischen erscheint hier ein bedenkenswerter Unterschied. Das zweite 
Hauptgebot (Lev 19, 18) wäre genauer so wiederzugeben: •Sei dem Näch- 

1 Lassen wir jetzt beiseite, daß jüdische Ausleger das >kamöka< statt mit »wie dich/dir« nicht 
selten als »er ist wie du« übersetzen. 



Lieben \ 99 

sten gut wie dir"; denn beim Wort >lieben< steht hier der Dativ.3 Den Akku- 
sativ aber zeigt das erste Gebot (Dtn 6, 5): •Du sollst den Herrn, deinen Gott, 
lieben aus ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit aller Kraft."4 

So zu lieben indes ist stets Antwort. •Nicht darin besteht die Liebe, daß 
wir [sehnend?] Gott geliebt haben, sondern daß Er uns geliebt..." (1 Joh 4, 
10). Das ist - statt •erbaulich" - schlicht wahr: Wir konnten Ihn nicht lie- 
ben, weil es uns nicht gab. Aus nichts heraus hat uns Gott ins Leben ge- 
rufen. Und zwar - gegen jede mythologische Verkleinerung des Wunders 
(auch von Theologenseite) - gänzlich ungenötigt. Gott brauchte uns nicht, 
und Er wäre kein bißchen weniger göttlich und liebend, hätte Er uns nicht 
geschaffen. Hingabe und Austausch nämlich spielen seit je in Gott selbst 
zwischen Vater, Sohn und Geist. 

Unser Ursprung liegt nicht in Mangel und Sehnsucht, sondern in reiner 
Freigebigkeit, purem Gönnen. In göttlicher Großmut, die •Mit-Liebende 
will" (Duns Scotus).5 

Auf solche Großherzigkeit hat das Geschöpf statt mit Dank und Vertrauen 
mit Mißtrauen reagiert. Weil es sich - unvermeidlich - begrenzt fand, gab 
es dem Argwohn Raum, zu kurz zu kommen, und stahl die Frucht, die es 
sich hätte schenken lassen sollen. Gott aber widerruft seine Zuwendung 
nicht. Das Wort aus dem Johannesbrief wurde nicht ganz zitiert; er fährt fort: 
•... daß Er uns geliebt und seinen Sohn gesandt hat". Das Schöpfungs-Ja be- 
siegelt Gott durch die Neuzusage seiner selbst. Sie lebt unser Bruder und 
Herr Jesus Christus in Wort und Tat getreu bis zum Tod, in den die mörde- 
rische Angst des Kleinglaubens ihn treibt. So ist das Siegel der Schöpfung 
ihre Erlösung, und wir haben doppelt Grund, zu lieben. 

Jemanden lieben nun heißt, seine •Schwächen" zu teilen. Gottes 
Schwäche aber ist unbegreiflicherweise der Mensch. Darum folgt aus der 
Liebe zu Gott die zu uns selbst wie zum Nächsten. Beides eingebettet in das 
Antwort-Ja zu Gott - und bleibend Ihm verdankt. 

3. Liebe ist Freigebigkeit und Entzücken 

Von Gott also haben wir Sein und Leben - und zudem ein Gewissen; d.h., 
Er würdigt uns des Gebotes, zu lieben. All das aber sollte Er uns mit-geteilt 
haben - nur eines nicht: das Geben- und Gönnen(-können) selbst? Darf man 
denken, daß Er uns nur Sehnsucht schenken wolle, Großmut aber und Frei- 
gebigkeit sich selbst vorbehalte? 

4 Jesus bezieht die letzte Bestimmung - nach der griechischen Übersetzung, der Septuaginta - 
auf das Denken (bei Lk 22, 37 als Hinzufügung: »und mit all deinen Gedanken«). 

J. Splett, Leben als Mit-Sein. Vom Trinitarisch Menschlichen. Frankfurt M   1990 Kan 6 
bes. 122f. ' ' 



Jörg Spielt 200 

Bereits der Schöpfungsruf an ein Geist- und Freiheitswesen besagt, was 
der jüdische Philosoph Emmanuel Levinas so formuliert hat: •Gott über- 
häuft mich nicht mit Gütern, sondern drängt mich zur Güte, was besser ist 
als alle Güter, die wir erhalten können."6 Wie erst geschieht dies in der Er- 
lösung durch die Treue Seines Sohnes und die Sendung des Geistes! •Gottes 
Liebe ausgegossen in unsere Herzen" (Rom 5, 5). 

Sehnsucht gibt es auch dann; aber sie hat sich gänzlich verwandelt: An- 
statt etwas oder auch jemanden ersehnt Liebe, immer besser und reiner und 
entsprechender zu lieben. 

Solche Liebe ist Freigebigkeit, oder besser: freie Freigebigkeit; denn kein 
Quell-Überfluß, nicht ein Naturgeschehen ist gemeint, sondern das un- 
ableitbare Ereignis von Freiheit. Freiheit ist Freigebigkeit7: sie gibt aus 
freien Stücken und gibt Freiheit. Darum gilt auch umgekehrt: Freigebigkeit 
ist Freiheit; werder äußere Not noch innerer Drang nötigt sie, vielmehr 
schenkt sie frei-willig. 

Theologisch heißt das Gnade. Und damit droht erneut ein Mißverständ- 
nis: daß nämlich solche Liebe - in Umkehr aufstrebender Sehnsucht - •Her- 
ablassung" wäre. Liebe •läßt sich" nicht •herab" oder auch nur •herbei". Es 
reißt sie hin. Der •Freigebigkeit" tritt das •Entzücken" zur Seite. 

Natürlich in unterschiedlichem Maß. Am wenigsten, wie gesagt, beim 
Gut-sein uns selbst gegenüber, führend im erotischen Bezug wie in der 
Liebe zu Kleinkind und Enkel. Und ganz besonders in der Liebe zu Gott. 
Freigebigkeit und Entzücken werden hier in der Anbetung eins. Sie bildet 
darum den Probestein aller Mystik. 

Doch ist nicht einmal sie das Äußerste: Diese Zwei-Einheit nämlich prägt 
auch Gottes Lieben, und zwar nicht bloß innergöttlich. - Guardini notiert drei 
Stufen der Demut.8 •Ihre erste Stufe ist die Bescheidenheit, welche sagt: An- 
dere sind auch noch da und sind vielleicht besser als ich - wozu noch der 
•Geschmack kommt, der es dumm findet, sich vorn hinzustellen. - Ihre 
zweite Stufe ist das Stehen in der Wahrheit, über welche die eigne 
Person sich vergißt. - Die dritte Stufe ist die Liebe, die jene heilige Bewegung 
mitvollzieht, in welcher der große Gott sich in Kleine hinabgeworfen hat." 

Schöpfung, Menschwerdung, Waschung der Füße. Von dieser Bewegung 
sollen und dürfen wir uns mitreißen lassen. - Eben dies aber nun noch ein- 
mal in gebotener Unterscheidung (der Gabe des Geistes): in der seligen De- 
mut, die Füße von Ihm sich waschen zu lassen. 

6 Gott und die Philosuphie, in: Gott nennen. Hrsg. von B. Casper. Freiburg-München 1981, 
81-123, 107. Vgl. Totalität und Unendlichkeit. Freiburg-München 1987, 146: »Das Gute ist 
Gutes an sich und nicht in bezug auf das Bedürfnis, dem das Gute mangelt. Im Verhältnis zu 
den Bedürfnissen ist das Gute ein Luxus.« Der Luxus der Liebe. 
7 W. Kern, Zur theologischen Auslegung des Schöpfungsglaubens, in: MySal II, 464-545, 497. 
8 Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Paderborn 1980, 9. 




