Lieben ist Freigebigkeit und Entziicken

Jorg Splett, Offenbach

1. Liebe ist nicht Sehnsucht

»Jedes Wesen, das nicht Gott ist, ist wesenhaft Sehnsucht.*’ Das Grundwort
Augustins, des Lehrers der Liebe mit dem Attribut des brennenden Herzens,
heifit ,,Desiderium*: ,,Unruhe, Wiinschen, Lechzen nach der Stillung seines
Lebensdurstes in Gott* (13). Er nimmt darin Platon und Plotin auf, ihr Ver-
langen nach dem Schoénen und Einen, und reicht seinerseits die Fackel
weiter. Um nur drei GroBe zu nennen: den glithenden Bernhard, Thomas von
Aquin, schlieBlich Karl Rahner, der den Menschen als sich selbst iiber-
steigenden Ausgriff auf das namenlose Unendliche denkt.

Schon im Mittelalter hat daraus ein Theologe gefolgert, ,,des Menschen
letztes Ziel sei nicht Gott, sondern die Seligkeit, so dal Gott selbst um der
Seligkeit [willen] erstrebt wiirde* (16). Denkt man nicht auch heute wie
selbstversténdlich Religion im Horizont der Kantschen Frage ,,Was diirfen
wir hoffen?“, also zuh6chst im Blick auf Sinn und Heil, das heiBt: auf uns?

Es wiire unrecht, diese Verkehrung dem augustinischen Ansatz selbst an-
zulasten. Die Frage nach dem Sinn (von Welt und Leben) fiir uns kann uns
durchaus zu der weiteren Frage nach unserem Sinn geleiten, also hinaus iiber
uns zu unserem Wozu. Lag schon fiir die genannten griechischen Denker das
Gottliche ,eindeutig iiber dem Menschen®, so diirfen wir ,,noch weniger,
Augustin und Thomas eines heimlichen Egoismus zeihen* (24). Und keines-
wegs werte ich Sehnen — und Hoffen! — ab. Sie sind tatsichlich (eine Form
von) Liebe. Doch umgekehrt ist nicht Liebe eigentlich Sehnsucht.

Das 148t sich tibrigens bereits mit Thomas sagen?: Etwas wollen und er-
streben kann man nur ,,fiir jemanden “. Fiir jemand, dem man woh! will. So
liegt aller Liebe als Streben und Sehnen das Lieben als Wohlwollen voraus
und zugrunde. Auch und gerade dort, wo solche Freundlichkeit dem Ich
selbst gilt.

DaB sie dies tut, versteht sich ja keineswegs schlicht von selbst. Darum
mit Dank der Hinweis auf ein kostbares Biichlein von Romano Guardini: Die
Annahme seiner selbst. Darum aber ist auch sogleich eine zweite Ab-
grenzung notig:

' H.U. v. Balthasar, Homo creatus est. Einsiedeln 1986, 12.
t Sth1-1126, 4.



Jorg Splett 198

2. Muster der Liebe ist nicht die zum Selbst

Man soll den Nichsten lieben wie sich (Mt 22, 39). Darum miisse jede(r) zu-
erst sich selbst lieben lernen. Denn damit haben wir — jenseits des kindli-
chen Eden — Probleme. (Wem ist noch nie der Gedanke gekommen, eigent-
lich stiinde ihm Besseres an als ausgerechnet er selbst?) Eben deshalb sei al-
lererst das Selbst-Verhiltnis zu kldren. Wie aber, wenn sich das bis znm
Ende des Lebens hinzége ~ ehe ,,man/fran dann endlich Zeit fiir den Nich-
sten gewdnne?

Aber statt iiber die Zukunft zo ritseln, geniigt es, sich zu erinnern. Tatséch-
lich kann bei seinen Grenzen und Méngeln ein Mensch sich nur akzeptieren,
wenn er sich akzeptiert finden durfte. Er braucht die Annahme seiner vom
anderen her. Die jedoch ist ihrerseits zu akzeptieren, und das verlangt, dem
Gegeniiber zu trauen.

Einzig derart vermag man dem andern sich selber zu glauben, d.h., ihm zn
glauben, man sei wirklich so annehmbar, wie er sagt. Man setzt bei ihm also
I. Urteilskraft voraus, und 2., wichtiger, guten Willen mit Aufrichtigkeit.
Wie aber irgendwen fiir ehrlich und liebevoll halten, wenn man ihn nicht
liebt?

Darum das Liebesgebot. Immer wieder hrt man, es sei widersinnig. Da-
bei steht es so, dafl Liebe einzig von Liebe erkannt und anerkannt werden
kann. Sonst erscheint sie zwangsldufig als Anfdringlichkeit, Bemichti-
gungswille, neurotische Schwiche ... Darum verlangt einfach Gerechtigkeit,
der sich schenkenden Liebe mit dem Blick der Liebe zu begegnen. (Was
selbstverstindlich nicht heiBt, die Antwort auf eine Liebeserkldrung diirfe
nor ,,Ja“ sein.)

Es reicht also nicht, daB jemand uns liebt; wir miissen ihn wieder-lieben.
Statt ihn nur als ,,gut fiir uns* zu nehmen, miissen wir ,,iam gut* sein. — Wie
zuvor das Sehnen zum Wohlwollen fiithrte, weist nun das Wohlwollen-fiir-
sich-selbst zuriick auf das fiir andere.

Vielleicht etwas umwegig, dieser Schlufl? Dafiir aber, meine ich, zwin-
gend. Ein nnverbildeter Sinn allerdings braucht ihn nicht. Dem nimlich ist
es klar, daB die Spitze von Liebe — ,isthetisch® — das Entziicken bildet, —
,ethisch“ — das ,,Leben und Sterben* fiir jemand. Was aber wére von einem
Menschen zu halten, der von sich selbst ,,ganz hingerissen” und ,,weg® ist
und der, statt fiir andere, allein sich selber lebt und stirbt?

Schauen wir auf die Texte, die Jesus zu seinem Doppel-Gebot verbindet.
Im Hebriischen erscheint hier ein bedenkenswerter Unterschied. Das zweite
Hauptgebot (Lev 19, 18) wire genauer so wiederzugeben: ,,Sei dem Nich-

* Lassen wir jetzt beiseite, daf jiidische Ausleger das >kamdkac statt mit »wie dich/dir« nicht
selten als »er ist wie du« iibersetzen.



Lieben 199

sten gut wie dir*; denn beim Wort »liebenc steht hier der Dativ.? Den Akku-
sativ aber zeigt das erste Gebot (Dtn 6, 5): ,,Du sollst den Herm, deinen Gott,
lieben ans ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit aller Kraft.*¢

So zu lieben indes ist stets Antwort. , Nicht darin besteht die Liebe, daB
wir [sehnend?] Gott geliebt haben, sondem daB Er uns geliebt...” (1 Joh 4,
10). Das ist — statt ,,erbaulich* — schlicht wahr: Wir konnten Ihn nicht lie-
ben, weil es uns nicht gab. Aus nichts herans hat uns Gott ins Leben ge-
rufen. Und zwar — gegen jede mythologische Verkleinerung des Wunders
(auch von Theologenseite) — ginzlich ungendtigt. Gott brauchte uns nicht,
und Er wiire kein biichen weniger géttlich nnd liebend, hitte Er uns nicht
geschaffen. Hingabe und Austausch nimlich spielen seit je in Gott selbst
zwischen Vater, Sohn und Geist.

Unser Ursprung liegt nicht in Mangel und Sehnsucht, sondern in reiner
Freigebigkeit, purem Goénnen. In gottlicher Gromut, die , Mit-Liebende
will* (Duns Scotus).’

Auf solche GroBherzigkeit hat das Geschopf statt mit Dank und Vertrauen
mit Mifitrauen reagiert. Weil es sich — unvermeidlich — begrenzt fand, gab
es dem Argwohn Raum, zu kurz zu kommen, und stahl die Frucht, die es
sich hiitte schenken lassen sollen. Gott aber widerrnft seine Zuwendung
nicht. Das Wort aus dem Johannesbrief wurde nicht ganz zitiert; er fihrt fort:
»---daBb Er uns geliebt und seinen Sohn gesandt hat*. Das Schépfungs-Ja be-
siegelt Gott durch die Neuzusage seiner selbst. Sie lebt unser Bruder und
Herr Jesus Christus in Wort und Tat getren bis zum Tod, in den die morde-
rische Angst des Kleinglaubens ihn treibt. So ist das Siegel der Schépfung
ihre Erlésung, und wir haben doppelt Grund, zu lieben.

Jemanden lieben nun heiBt, seine ,Schwichen“ zu teilen. Gottes
Schwiiche aber ist unbegreiflicherweise der Mensch. Darum folgt aus der
Liebe zu Gott die zu uns selbst wie zum Nichsten. Beides eingebettet in das
Antwort-Ja zu Gott — und bleibend Ihm verdankt.

3. Liebe ist Freigebigkeit und Entziicken

Von Gott also haben wir Sein und Leben — und zudem ein Gewissen; d.h.,
Er wiirdigt uns des Gebotes, zu lieben. All das aber sollte Er uns mit-geteilt
haben - nur eines nicht: das Geben- und Gonnen(-konnen) selbst? Darf man
denken, daB Er uns nur Sehnsucht schenken wolle, GroBmut aber und Frei-
gebigkeit sich selbst vorbehalte?

* Jesus bezieht die letzte Bestimmung ~ nach der griechischen Ubersetzung, der Septuaginta —
auf das Denken (bei Lk 22, 37 als Hinzufiigung: »und mit all deinen Gedanken«).

5 ). Splett, Leben als Mit-Sein. Vom Trinitarisch Menschlichen. Frankfurt M. 1990, Kap. 6,
bes. 122f.



Jorg Splett 200

Bereits der Schopfungsruf an ein Geist- und Freiheitswesen besagt, was
der jiidische Philosoph Emmanuel Levinas so formuliert hat: ,,Gott iiber-
hiuft mich nicht mit Giitern, sondern dringt mich zur Giite, was besser ist
als alle Giiter, die wir erhalten konnen.“® Wie erst geschieht dies in der Er-
16sung durch die Treue Seines Sohnes und die Sendung des Geistes! ,,Gottes
Liebe ausgegossen in unsere Herzen* (R6m 5, 5).

Sehnsucht gibt es auch dann; aber sie hat sich génzlich verwandelt: An-
statt etwas oder auch jemanden ersehnt Liebe, immer besser und reiner und
entsprechender zu lieben.

Solche Liebe ist Freigebigkeit, oder besser: freie Freigebigkeit; denn kein
Quell-UberfluB, nicht ein Naturgeschehen ist gemeint, sondern das un-
ableitbare Ereignis von Freiheit. Freiheit ist Freigebigkeit”: sie gibt aus
freien Stiicken und gibt Freiheit. Darum gilt auch umgekehrt: Freigebigkeit
ist Freiheit; werder duBere Not noch innerer Drang notigt sie, vielmehr
schenkt sie frei-willig.

Theologisch heiBt das Gnade. Und damit droht erneut ein MiBverstidnd-
nis: daB niamlich solche Liebe — in Umkehr aufstrebender Sehnsucht — ,,Her-
ablassung® wire. Liebe 148t sich“ nicht ,,herab* oder auch nur ,herbei. Es
reiBt sie hin. Der , Freigebigkeit™ tritt das ,,Entziicken” zur Seite.

Natiirlich in unterschiedlichem MaB. Am wenigsten, wie gesagt, beim
Gut-sein uns selbst gegeniiber, filhrend im erotischen Bezug wie in der
Liebe zu Kleinkind und Enkel. Und ganz besonders in der Liebe zu Gott.
Freigebigkeit und Entziicken werden hier in der Anbetung eins. Sie bildet
darum den Probestein aller Mystik.

Doch ist nicht einmal sie das AuBerste: Diese Zwei-Einheit namlich prigt
auch Gottes Lieben, und zwar nicht bloB innergdottlich. — Guardini notiert drei
Stufen der Demut.? , Ihre erste Stufe ist die Bescheidenheit, welche sagt: An-
dere sind auch noch da und sind vielleicht besser als ich — wozu noch der
,,Geschmack kommt, der es dumm findet, sich vorn hinzustellen. — Thre
zweite Stufe ist das Stehen in der Wahrheit, iiber welche die eigne
Person sich vergiit. — Die dritte Stufe ist die Liebe, die jene heilige Bewegung
mitvollzieht, in welcher der groBe Gott sich in Kleine hinabgeworfen hat.

Schopfung, Menschwerdung, Waschung der Fiile. Von dieser Bewegung
sollen und diirfen wir uns mitreiBen lassen. — Eben dies aber nun noch ein-
mal in gebotener Unterscheidung (der Gabe des Geistes): in der seligen De-
mut, die FiiBe von Ihm sich waschen zu lassen.

5 Gott und die Philosuphie, in: Gott nennen. Hrsg. von B. Casper. Freiburg-Miinchen 1981,
81-123, 107. Vgl. Totalitit und Unendlichkeit. Freiburg-Miinchen 1987, 146: »Das Gute ist
Gutes an sich und nicht in bezug auf das Bediirfnis, dem das Gute mangelt. Im Verhiltnis zu
den Bediirfnissen ist das Gute ein Luxus.« Der Luxus der Liebe.

7 W. Kern, Zur theologischen Auslegung des Schépfungsglaubens, in: MySal 11, 464—545, 497.
8 Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Paderborn 1980, 9.





