
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom gottmenschlichen Miteinander 

Eine theologische Besinnung zum Dreifaltigkeitssonntag 

1. Ein Blick auf Liturgie und Kirchenjahr 

Eine der Begrüßungsformeln zu Beginn der Eucharistiefeier lautet: •Die Gnade un- 
seres Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes des Vaters und die Gemeinschaft des 
Heiligen Geistes sei mit euch". Es ist dies der Schluß des zweiten Korintherbriefes 
(2 Kor 13,13). Paulus will dort in einem abschließenden Gruß- und Segenswort den 
Glauben zusammenfassen, den er den Korinthern verkündet hatte, den Glauben an 
den einen Gott, den Vater, der sich uns Menschen in seinem Sohn gezeigt hat und 
von uns im Heiligen Geist angebetet wird. 

Der Glaube an diesen Gott macht auch die Feier des Kirchenjahres aus mit seinen 
Festkreisen. Zu Weihnachten feiern wir die große Hinwendung Gottes zu uns Men- 
schen: •So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eigenen Sohn (für uns) da- 
hingab" (Jon 3,16). Im wehrlosen Kind tritt diese Liebe in Erscheinung. Aber Weih- 
nachten ist auch der Beginn der besonderen Hinwendung des Menschen zu Gott, der 
Hingabe an den Willen Gottes, wie sie der Mensch Jesus gelebt hat. Seine äußerste 
Hingabe an diesen Willen ist die am Kreuz. •Abba, Vater, nicht mein, sondern dein 
Wille geschehe" (Mk 14,36). Das ist das Wort des Karfreitags. In dieser vollkomme- 
nen Hingabe erweist sich der Mensch Jesus als Sohn seines Vaters, dessen Willen er 
sich vorbehaltlos überläßt. Er erweist sich als eins mit Gott und mit seinem göttlichen 
Leben, und eben diese Einheit ist das Geheimnis von Ostern. Damit wir aber in Jesus 
den Sohn und seine Einheit mit dem Vater erkennen können, dazu muß Gott selbst un- 
sere Herzen erleuchten. Das geschieht im Kommen des Geistes zu Pfingsten. Am 
Sonntag nach Pfingsten feiert dann die Kirche, als Abschluß und Zusammenfassung 
der großen Festkreise und bevor die Reihe der Sonntage im Kirchenjahr wieder ein- 
setzt, am Dreifaltigkeitssonntag, daß Gott sich nicht nur als Vater, Sohn und Geist uns 
Menschen im Gang der Geschichte gezeigt hat und zeigt, sondern daß er auch in sich, 
in seinem ewigen und übergeschichtlichen Wesen, diese Einheit der drei Personen ist. 

2. Wie offenbart uns der biblische Jesus den dreifaltigen Gott? 

Gott ist nicht eine einsame Person jenseits der Welt, sondern er ist ein personales 
Verhältnis, - zunächst das Verhältnis von Vater und Sohn, und dies zeigt sich uns in der 
Bibel so: 

Gerade die historisch-kritische Exegese lehrt uns, daß Jesu Predigt nicht darin be- 
stand, sich direkt als Gott oder als Sohn Gottes den Menschen zu präsentieren. Viel- 
mehr hat Jesus vor allem auf die nahe Herrschaft Gottes verwiesen (Mk 1,14f), d.h. dar- 



Einübung und Weisung , 202 

auf, daß Gott allein der Herr ist, daß er sich den Menschen liebevoll zuwendet und sei- 
ne endgültige Herrschaft unter ihnen aufrichten wird. Für die Menschen kann es des- 
halb nur darauf ankommen, sich auf diese Nähe seiner Herrschaft mit ganzem Herzen 
einzustellen. Im Grunde hat Jesus damit nur das erste Gebot vom Sinai mit neuer Radi- 
kalität und geschichtlicher Dynamik erfüllt. Gott allein! Sein Gottsein ist Ziel der Ge- 
schichte. Für den Menschen bedeutet dies die Befreiung und das Heil. Denn alles, 
was den Menschen sonst beherrschen möchte, ist durch diese Wahrheit vom Herrsein 
Gottes in die Schranken verwiesen. 

Daß Jesus im Zuge dieser Predigt eher von sich weg und auf Gott hin verwiesen hat, 
macht ein kleines Detail deutlich, das kaum eine spätere Zutat sein kann. Als der reiche 
Jüngling zu Jesus kommt und ihn anredet: •Guter Meister", da antwortet ihm Jesus: 
•Was nennst du mich gut. Gott allein ist gut" (Mk 10,18). 

Jesus trat nicht in eigener Vollmacht auf. Die Vollmacht, die er tatsächlich besaß und 
mit der er wirkte, gewann er aus der Offenheit für den Willen des Vaters. Gerade im 
Johannesevangelium, das uns Jesus in seiner erhabenen Gottebenbürtigkeit vor Augen 
führt, ist dieser Zug seines Wesens besonders betont. •Der Sohn kann nichts von sich 
aus tun, sondern nur, was er den Vater tun sieht" (Joh 5,19). •Meine Lehre ist nicht von 
mir, sondern von dem, der mich gesandt hat" (Joh 7,16). Jesu eigene Vollmacht, wie sie 
etwa in der Bergpredigt deutlich wird, ist dann eine Konsequenz dieser seiner Selbst- 
losigkeit vor Gott. Der Wille Gottes konnte in ihm so transparent werden, weil Jesus so 
völlig offen für ihn war, und nur Jesus konnte für ihn so offen sein. Der Wille Gottes aber 
ist Gott selbst, und so muß Jesus als die Erscheinung Gottes schlechthin gelten. 

Diese Offenheit für den Willen des Vaters ist begründet in Jesu ganz persönlichem, 
ja intimem Verhältnis zu Gott als seinem Vater. Jesus wagt es sogar, Gott mit einer 
kindlichen Anredeform •Abba" zu nennen (Mk 14,36). Dieses persönliche Verhältnis 
Jesu zum Vater schließt uns andere zunächst einmal aus. Denn wenn Gott in dieser ein- 
zigartigen Weise der Vater Jesu ist, dann ist Jesus in ebenso einzigartiger Weise der 
Sohn dieses Vaters. In den Worten Jesu heißt dies: •Niemand kennt den Vater nur der 
Sohn und der, dem es der Sohn offenbaren will" (Mt 11,27). 

Aber aus diesem Wort Jesu geht auch hervor, daß wir an seinem exklusiven Ver- 
hältnis zum Vater teilnehmen dürfen. Freilich, diese Teilnahme ist nur in der Kraft 
Gottes selbst möglich, d.h. durch seinen Geist. So sagt Paulus: •Ihr habt ja nicht den 
Geist der Knechtschaft empfangen, so daß ihr euch wieder fürchten müßt, sondern ihr 
habt den Geist der Sohnschaft empfangen, in dem wir rufen Abba, Vater" (Rom 8,15). 
Gott selbst wirkt in unseren Herzen. Wir können nicht ohne ihn zu ihm kommen. Er 
selbst muß uns durch seinen Geist in die Gemeinschaft des Sohnes führen und in des- 
sen vertrautes Verhältnis zu Gott als seinem und unserem Vater. 

Jesus verbindet deshalb mit seinem Abschied die Ankündigung des Trösters. •Es ist 
gut, daß ich weggehe. Denn wenn ich nicht gehe, wird der Tröster nicht zu euch kom- 
men" (Joh 16,7). Jesus macht sein Verschwinden sogar zur Bedingung für das Kom- 
men des Trösters, des Geistes. Der Geist allein kann unsere Herzen öffnen für eine 
Nähe zu Jesus, die seine physisch menschliche Gegenwart weit übersteigt. In dieser Er- 
fahrung des Geistes kann Paulus sagen: •Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in 
mir" (Gal 2,20). Und die Liebe, die uns innerlich bewegt, ist die Liebe Gottes selbst. 
Denn: •Die Liebe Gottes ist in unseren Herzen ausgegossen durch den Geist" (Rom 5,5). 



Einübung und Weisung 203 

An den dreifaltigen Gott glauben, das heißt daran glauben, daß Gott nicht der ferne, 
unzugängliche Gott für uns geblieben ist, sondern daß er sich auf unsere Seite gestellt 
hat. Er ist als Mensch unser Bruder und in unseren Herzen lebendig als Geist. Gott ist 
niemals nur unser Gegenüber. Den Weg zu Gott geht er selbst mit uns. 

3. Gott ist in seinem ewigen Wesen dreifaltig! 

Gott ist für uns Vater, Sohn und Geist. So zeigt er sich. Aber er stellt uns damit nicht le- 
diglich eine dreipersönliche Maske vor Augen, hinter der er als ein ganz anderer Gott 
verborgen wäre. Nein, Gott wollte sich uns wirklich offenbaren, und das heißt, daß er 
sich uns gezeigt hat, wie er ist. Wenn Gott uns in seinem Sohn und dessen Hingabe an 
den Willen des Vaters wirklich erschienen ist, dann ist Gott schon in sich diese wech- 
selseitige Einheit von Vater und Sohn, und wenn Gott uns durch sich selbst in diese 
Einheit von Vater und Sohn führt, dann zeigt er sich uns so, daß er selbst zu Vater und 
Sohn hinführt, dann ist der Geist, der unsere Herzen auf Vater und Sohn hinbewegt, 
selbst Teil des göttlichen Wesens und als dieser die große Hinbewegung zu Vater und 
Sohn, und das heißt: er ist von Ewigkeit her der Geist ihrer Einheit. 

Indem Gott sich mit uns Menschen einläßt, zeigt er uns nicht eine •Außenansicht" 
von sich, die mit ihm selbst nichts weiter zu tun hat. Vielmehr offenbart er sich uns als 
der, der er in Ewigkeit ist: als Vater, Sohn und Geist. 

Das ist der Sinn des Wortes aus dem ersten Johannesbrief (Uoh 4,8.14): •Gott ist 
Liebe". Diese Aussage ist im striktesten Sinn zu nehmen. Gott ist nicht eine Person, die 
auch einmal liebt, je nachdem ob sie ein Geschöpf vor sich hat, das dann Adressat sei- 
ner Liebe sein kann. Gott ist ganz unabhängig von der Schöpfung in sich Liebe, d.h. 
Austausch, Hingabe und Miteinander, eben: Vater und Sohn im einen und einigenden 
Geist. In dieser göttlichen Mitte, dem Zueinander der Personen, liegt der Ursprung der 
Schöpfung begründet, und im Hinblick auf diese Mitte ist ihre Vollendung zu erwarten. 

4. Das alternative Gottesbild der Aufklärung 

Die traurigen Konfessionskriege des 16. und 17. Jahrhunderts begünstigten bei vielen 
Intellektuellen die Auffassung, es müsse sich eine für die Menschen verbindliche Reli- 
gion finden lassen, die unabhängig ist von den sich streitenden christlichen Kirchen 
und ihren Glaubensbekenntnissen, also eine Religion aus reiner Vernunft. Der Gottes- 
gedanke, der dieser Motivation entstammt, ist der des •Deismus", der von England 
kommend im 18. Jahrhundert auf Frankreich und Deutschland übergegriffen hat. Es ist 
der Glaube an den einen Gott als überweltliches Subjekt, der die Welt geschaffen hat 
und dem die Menschen im Gewissen verantwortlich sind (Ein Beispiel für diesen Glau- 
ben sind etwa die •Bekenntnisse des savoyischen Vikars" in Roussseaus •Emile"). 
Diese Vorstellung von der einen göttlich-überweltlichen Person hat zweifellos auch 
unsere christliche Glaubensvorstellung mitgeprägt. Doch scharfsichtige Geister haben 
an diesem Gottesbild bald Defizite entdeckt. Denn ist diese einsame Person über den 
Wolken nicht eigentlich in sich unvollkommen? Ist sie nicht vielleicht sogar ein Egoist 
(so Feuerbach)? Braucht sie nicht die Welt, um überhaupt ein Gegenüber zu haben? 



Einübung und Weisung 204 

Schiller bringt dieses ambivalente Gottesbild in der letzten Strophe seines Gedichtes 
•Die Freundschaft" so zum Ausdruck: 

Freundlos war der große Weltenmeister 
Fühlte Mangel - darum schuf er Geister, 
Sei 'ge Spiegel seiner Seligkeit! - 
Fand das höchste Wesen schon kein gleiches, 
Aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches 
Schäumt ihm - die Unendlichkeit. 

Die literarische Schönheit dieser Verse ist unbestritten. Aber christlich ist ihr Got- 
tesbild nicht. Gott ist nicht eine Person. Dies ist sogar eine Häresie. Gott ist personal. 
Er ist ein Gott in drei Personen. Ein solcher Gott braucht nicht die Welt zur Kompen- 
sation. Er ist in sich von Ewigkeit her schon Austausch und Gegenüber. Egoismus ist 
ihm wesensfremd. Die Schöpfung ist von daher reiner Überfluß, reines Umsonst. Sie 
ist Gnade, ist Geschenk, und als solches existieren wir, nicht als irgendein sublimes 
Mittel zum Zweck. 

5. Was heißt es für uns, an den dreifaltigen Gott zu glauben? 

An den dreifaltigen Gott glauben heißt darauf setzen, daß die Liebe das eigentlich Tra- 
gende, das eigentlich Wirkliche dieser Wirklichkeit ist, daß sie nicht nur ein schönes, 
aber kraftloses Ideal ist, sondern die tatsächliche Macht, die sich am Ende auch als 
siegreich erweisen wird gegen alle Mächte und Gewalten dieser Welt, weil Gott Herr 
dieser Welt ist, und weil dieser Gott ein Gott der Liebe ist. 

An den dreifaltigen Gott glauben heißt für uns, daß wir, allen naheliegenden Ein- 
wänden zum Trotz, der Liebe den Vorzug geben vor dem Egoismus, und somit auch 
der Sympathie, der Ehrfurcht voreinander, der Versöhnungsbereitschaft vor dem Neid, 
vor der Rachsucht und der Wahrnehmung unserer Vorteile ohne Rücksicht auf andere. 
•Man muß halt schauen, wo man bleibt!" Diese Entschuldigung ist naheliegend, und 
der Spott über den Gläubigen, der so offensichtlich auf die falsche Karte gesetzt hat, 
läßt nicht auf sich warten. Der Gläubige wird diesen Spott mit Gelassenheit ertragen. 
Denn auf die Liebe zu setzen ist für ihn kein weltfremder Idealismus, sondern die rea- 
listische Konsequenz aus der Einsicht, daß der dreifaltige Gott Herr seiner Schöpfung 
ist und bleibt und daß er die Macht über sie auch in den Händen behält. 

An den dreifaltigen Gott glauben heißt schließlich daran glauben, daß Gott auf un- 
serer Seite steht, daß er seine Gegenwart der Welt nicht vorenthält, sondern in ihr bis in 
unser Herz hinein wirksam ist, ohnmächtig zwar, weil er sich nur unserer Freiheit ver- 
bünden will, mächtig aber, weil durch ihn diejenige Freiheit, die sich ihrerseits ihm ver- 
bündet, wächst und stark wird und - aller Vergänglichkeit zum Trotz - Ewigkeitswert 
erhält. 

Josef Schmidt, München 




