
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Bei einer Einsiedlerin zu Besuch 

1. •Es ist Zeit, den Herrn zu suchen" 

Es ist noch früh und eine völlig ungewohnte Zeit aufzustehen. Für mich jedenfalls. Als 
ich zum Auto gehe, sind in der Stadt noch nicht einmal die Müllwagen zu hören. Von 
St. Johann schlägt es halb fünf. Ich muß etwa eine dreiviertel Stunde fahren, um zu Ma- 
rie zu kommen. Marie lebt am Rande eines kleinen Dorfes. Sie wohnt allein. Marie ist 
Einsiedlerin. Heute darf ich einen Tag lang ihr Gast sein und mitbeten. Vor allem aber 
darf ich mitschweigen. Für mich als Journalistin eine ungewohnte, aber auch spannen- 
de Situation. Kennengelernt habe ich Marie per Zufall. Auf einer Fahrradtour hatte ich 
durch eine Panne die Gruppe verloren. Auf der Suche nach dem richtigen Weg stand 
ich plötzlich vor einem winzigen Haus mit einem wunderschön verwilderten Garten. 
Ich kam mit der Frau am Zaun ins Gespräch, einige Besuche folgten. Eines Tages er- 
zählte sie mir von ihrer Lebensform. 

Es hat mich damals schockiert, wie Marie von ihrem Glauben und von Gott sprach. 
Es war so ganz anders, als ich es von den ,normalen' Mitchristen her kannte. Gläubig, 
ja, viele sagen noch offen, daß sie glauben. Sie sagen es im Kreis derer, von denen sie 
wissen, daß auch diese glauben. Aber es ist oft ein vorsichtiger Glaube, dem eigenen 
Lebensstil, dem eigenen Lebensstandard angepaßt. Konfliktfrei sozusagen. Marie 
spricht anders. •ER ist mein Leben!" sagt sie. •ER ist alles, was ich habe und mehr will 
ich nicht." 

Ich biege in den Schotterweg ein, der an ihrem Häuschen vorbeiführt und bin in we- 
nigen Minuten vor dem Gartentor. Die Tür der kleinen Kapelle ist offen und ich setze 
mich auf die zweite Matte, auf der ein Meditationsbänkchen, das Brevier und ein Zet- 
tel mit einem Schriftwort bereitliegen. Es ist unwahrscheinlich still. Marie sitzt rechts 
von mir, regungslos, nur manchmal ist ihr leichter Atem zu hören. Das Ewige Licht, 
ein, zwei Kerzen, mehr Beleuchtung gibt es nicht. Noch etwa eine halbe Stunde stille 
Gebetszeit, dann werden wir die Laudes beten. Ich versuche still zu werden. 

Marie klopft leise auf den alten Holzboden und ich schrecke auf. Fast wäre ich ein- 
geschlafen. Ich nehme das Stundenbuch zur Hand. Die Texte und der Ablauf der Hören 
sind mir halbwegs vertraut, denn in der Gemeinde beten wir manchmal Laudes oder 
Vesper. Nach Schlußgebet und Segen lese ich das Schriftwort. Hosea 10,12. 

•Nehmt Neuland unter den Pflug. Es ist Zeit, den Herrn zu suchen." 

2. •Warum läßt du dich nicht finden? " 

Wir stehen in der kleinen Küche und Marie macht Kaffee und kocht die Milch auf. 
•Guten Morgen", sagt sie lächelnd, •schön, daß du es geschafft hast, pünktlich hier zu 
sein." Der heiße Milchkaffee duftet und scheucht die letzte Müdigkeit aus meinem 



Im Spiegel der Zelt 206 

Kopf. Ich bin neugierig. •Warum hat du mir dieses Schriftwort gegeben? Mit Hosea 
habe ich noch nie viel anfangen können." 

•Laß dich einfach drauf ein", antwortet sie kurz, ohne Erklärung. Dann zeigt sie mir 
eine Mini-Hütte im hinteren Teil des Gartens, in die ich mich den Tag über zurückzie- 
hen kann. 

Einsiedler, Anachoreten, Wüstenbewohner, die eremitische Lebensform gehört zu 
den ältesten Möglichkeiten der Nachfolge Christi. Schon in der Heiligen Schrift wird 
von Ihren Vorformen berichtet.'Mit Antonius dem Großen und Paulus von Theben be- 
gann dann Im 3. Jahrhundert die erste der großen Eremitenbewegungen des Abend- 
landes, aus der sich nachfolgend die reichverzweigte Familie des Ordenslebens ent- 
wickelte. 

Das ,Fllehe, schwelge, bete' der ersten Wüstenväter- und -mütter1 wurde zu spiritu- 
ellen Eckpunkten, die in faszinierend-vielfacher Variation bis heute helfen, In aller not- 
wendigen Aktion auf der Spur Gottes zu bleiben. Im 17. Jahrhundert erreichte das Ere- 
mitentum seinen vorläufig letzten Höhepunkt, danach schien es langsam und fast un- 
bemerkt auszusterben. Um die Jahrhundertwende kennzeichnete dann der Lebensweg 
des Charles de Foucauld einen zunächst unbemerkten Neubeginn. Zur allgemeinen 
Überraschung wurde während des II. Vaticanums der Tatbestand einer wachsenden 
Anzahl von Eremiten bekannt und in der Neuordnung des CIC berücksichtigt. Seit die- 
ser Zelt ist diese neue, alte Lebensform wieder stark im Kommen. 

Langsam hacke ich Stück für Stück ein Gemüsebeet durch. Ziehe Vogelmiere, 
Quecke und Jacobskraut heraus. ,Brachland' nennt eine andere Übersetzung den Be- 
griff ,Neuland'. Während ich mir das Schriftwort von Hosea durch den Kopf gehen las- 
se, bereite ich den Boden für Salat- und Kohlrabipflanzen vor. Brachland pflügen, Bo- 
den, der noch nie beackert oder lange liegengelassen wurde - eine harte Arbeit, die'aber 
gute Ernte verspricht. 

Zeit, den Herrn zu suchen. Mir gehen meine vielen Versuche durch den Sinn, Gott 
zu suchen und zu finden. Yoga und Zen, Schriftlesung, meditativer Tanz. Ich muß 
schmunzeln. Gartenarbeit hatte ich bisher nicht zu den Wegen der Gottsuche gerech- 
net. Aber Marie weiß, wie gut und die Meditation unterstützend diese Handarbeit ist. 
Sie hat einen großen Garten und das meiste Gemüse zieht sie selbst. 

Viele meiner Versuche, mit Gott Kontakt aufzunehmen, haben Freude gemacht, 
manchmal haben sie auch getröstet oder Kraft geschenkt. Aber bin ich dabei wirklich 
Gott begegnet? Und erwarte ich es eigentlich? Oder blockt auch in mir das Schlagwort 
von der Abwesenheit, vom Schweigen Gottes die Hoffnung ab, ich könnte wirklich 
ihm, IHM begegnen? Vielleicht will ich es ja gar nicht? Wer weiß, was er von mir for- 
dern würde? 

Und doch, diese leise, ziehende Sehnsucht... 

Marie klopft den Sand von den Gummistiefeln und stellt sie neben die Haustür. Es 
wird Zeit, die Sext zu beten. Wieder schwinge ich ein in den ruhigen Wechsel von 
Hymnus, Antiphonen und Psalmen. Einige Minuten Stille, dann beendet der Engel des 
Herrn die Mittagshore. 

1 vgl. Matthäus 3, Iff Johannes der Täufer 
1 Apophtegmatapatrum, z. B. 309/875/829-909 



Im Spiegel der Zeit 207 

Im Topf auf der Herdplatte köchelt leise eine Gemüsesuppe. Wir essen schweigend; 
es schmeckt nach Erde und Sonne, ein Hauch Sommeridylle. Als die Teller leer sind, 
fragt mich Marie, wie ich zurechtkomme mit Hosea. •Naja", sage ich, •es geht. Ich ha- 
be an meine vielen Versuche denken müssen, Gott zu suchen. Was hältst du denn für 
den besten Weg?" •Schweigen", sagt sie. 

Ich stutze. •Schweigen? Ist es nicht besser, Schrifttexte zu meditieren oder Worte 
von Heiligen? Und sich darüber austauschen, damit einer dem anderen hilft?" 

•Das sind alles sehr gute Wege. Sie können parallel laufen oder von Zeit zu Zeit da- 
zu kommen. Aber das Schweigen ist heute viel wichtiger! Vielleicht wichtiger denn 

je-" 
•Aber wie soll ich ihn denn im Schweigen finden?" 
•Warum läßt du dich nicht von ihm finden? Nicht immer machen. Nicht immer Ak- 

tion. Sondern sich öffnen, bereithalten und sich auf ihn einlassen. Um zum wirklichen 
Kontakt zu kommen, zum liebenden, vertraulichen Gespräch mit ihm, muß ich die tief- 
sten, innersten Räume meines Herzens öffnen. Diese kann ich aber nicht mit meinem 
Willen beeinflussen. Es bleibt nur die Bitte, daß er es tut. Das Schweigen ist diese be- 
harrliche Bitte." 

•Und wie soll das gehen? Es reicht doch nicht aus, nur den Mund zu halten, oder?" 
•Nein. Im Grunde genommen geht es darum, alle Worte, Bilder, Gedanken und Vor- 

stellungen von Gott, Welt und sogar von mir selbst nach und nach zu lassen." Marie 
überlegt eine Weile und fährt dann fort. 

•Ich versuche, es dir zu erklären. Zuerst ist das Schweigen eine Art Urlaub oder auch 
eine Form der Verliebtheit. Ein Versteck, in dem man sich für kurze Zeit erholt. Dann 
folgt eine Phase, in der man ärgerlich feststellt, wieviel dumme Gedanken in dieser 
kostbaren Zeit im Kopf herumschwirren. Bald darauf beginnt man zu begreifen, daß 
diese Gedanken die eigene innere Verfaßtheit widerspiegeln. Sie offenbaren Konflik- 
te, Schwächen, Sehnsüchte, Ängste, die eigene aufpolierte Fassade bekommt ganz 
schön Risse. Der nächste Schritt ist die Erkenntnis, daß alle Menschen so unvollkom- 
men und fehlerhaft sind. Der Bruch in der menschlichen Natur wird deutlich sichtbar. 
Das kann manchmal fast unerträglich sein und bis an den Rand der Verzweiflung oder 
des Ekels führen. Denn Gott geht den Weg des Schweigenden wohl mit, aber er erklärt 
ihn nicht. 

Während am Anfang noch viele über diesen Weg reden möchten, sich austauschen 
wollen über die Schönheit und Kostbarkeit des Schweigens, verstummt jetzt dieses Be- 
dürfnis ziemlich. Es ist schwer, diese Konfrontation mit der ,echten' Realität auszuhal- 
ten. Eine gute geistliche Begleitung ist in dieser Phase außerordentlich wichtig! Man- 
che tragen jetzt unsichtbar ein Schild auf Rücken oder Stirn: Laßt mich bloß in Ruhe! 
Aber hier gibt es nur eine Möglichkeit - weitermachen! Denn dies ist eine Grenze. Jetzt 
geht es nicht mehr um Entspannung oder Erholung, um spektakuläre Selbsterfahrung, 
um Trost, Kraft oder Ähnliches. Hier endet das menschliche Schweigen und die Einla- 
dung wird ausgesprochen, in das göttliche Schweigen einzutreten. Das kann aber nur 
der, der alle vorangegangenen, oft sehr schmerzhaften Phasen durchlaufen hat und dem 
dabei die Liebe und das Erbarmen Gottes mit uns gebrochenen und anfälligen Men- 
schen aufgeleuchtet ist. Nur von dieser Position aus, mit diesem ungeschminkten Blick 



Im Spiegel der Zeit 208 

auf mich und die Welt kann ich mich dem göttlichen Schweigen ausliefern. Ich sage ab- 
sichtlich ausliefern! Denn es ist ein Sprung in den schwarzen Abgrund. Und an die ber- 
genden Hände Gottes muß ich glauben - zu sehen sind sie nicht!" 

3. •Das Gute in allen Dingen" 

Ich hocke auf der Schwelle der Mini-Hütte. Zum ersten Mal in diesem Jahr ist es rich- 
tig warm. Marie sitzt am Schreibtisch und liest. Die Mittagszeit ist für sie Gelegenheit 
zum Studium. Ich versuche zu verstehen, was dieses Leben so dermaßen anziehend 
macht, daß Marie es seit vielen Jahren lebt und keinen Wunsch hat, es zu verändern. 
Immer am gleichen Ort, der sicherlich reizvoll ist - für vier ruhige Ferienwochen im 
Sommer. Keine Reisen, kein Fernsehen, nicht einmal Radio, kein Telefon. Ich versu- 
che mir vorzustellen, ohne Theater und Kino, ohne feuchtfröhliche Partys, ohne gemüt- 
liche Abendessen zu zweit auszukommen. Es will mir nicht gelingen. Sicher, ich weiß 
um die Flüchtigkeit und Oberflächlichkeit dieser Dinge. Aber in ihnen wird doch auch 
oft echte Freude und tiefe, menschliche Begegnung geschenkt. Warum darauf verzich- 
ten? Ein leises Plätschern lenkt meinen Blick auf den kleinen Teich vor der Hütte. Es 
ist eher eine Pfütze als ein richtiger Gartenteich. Eine kleine Sumpfmeise testet vor- 
sichtig, ob sich das Wasser zum Baden eignet. Die kleine schwarze Federkappe und das 
beige-braune Gefieder erinnern an ein Mönchshabit. Wie passend, denke ich. Eine 
zweite fliegt hinzu und beide spritzen, planschen und toben im flachen Wasser wie 
Schuljungen. Eine dicke Kohlmeise, die Federn wie gelackt, gesellt sich dazu, ein 
Buchfinkenweibchen, ein Rotkehlchen. Eine muntere Horde, die sich keinen Deut dar- 
um schert, daß ich nahe bei sitze und zuschaue. Thomas Merton fällt mir ein, der auf 
seinen Waldspaziergängen rund um seine Einsiedelei die dunklen, feuchten Augen der 
Rehe bewunderte und der den Meisen Brotkrumen auf seine Türschwelle streute. •Das 
Gute in allen Dingen zeugt davon, daß Gott gut ist", schreibt er in den Meditationen ei- 
nes Einsiedlers.3 Vielleicht leben wir alle viel zu kompliziert und eilig, um auch nur den 
kleinsten Hinweis für den Einstieg in die echte Zufriedenheit finden zu können? Wann 
habe ich im hektischen Termintrubel schon Zeit, das Gute in den Dingen, die Schönheit 
und faszinierende Vielfalt der Schöpfung zu betrachten und von dort auf den Schöpfer 
zu schließen? Marie sagte, die meisten Menschen seien heute innen blind und taub. 
Und sie haben Angst, die Augen und Ohren des Herzens zu reinigen, weil ihnen das dif- 
fuse Dämmerlicht ihrer selbstgebastelten Weltsicht besser und sicherer erscheint als 
Gottes strahlende Klarheit. Dabei könnte ein innerer Großputz dazu führen, wirklich 
die Spuren des Schöpfers in der Schöpfung deutlich wahrzunehmen. 

Und sie erzählt, daß Gottes Wirken, sein ,Gegenwärtig-sein' wie ein sanftes, wei- 
ches Licht oder wie ein elektrischer Strom in den geschaffenen Dingen sichtbar, spür- 
bar sei. Unverwechselbar, unübersehbar, völlig eindeutig. 

Gott sei, meint sie, •permanent präsent". 
Marie klopft leise an die Fensterscheibe und macht mit der Hand ein Zeichen. Der 

Nachmittagstee steht bereit. Als ich aufstehe, fliegt eine dicke Drossel empört 

5 Th. Merton, Meditationen eines Einsiedlers. Zürich 1976, 83. 



Im Spiegel der Zeit 209 

keckernd aus dem Wasser. Schwarz und behäbig, wie eine herrschsüchtige Matrone, 
hatte sie alle anderen Vögel verscheucht. Nun ergreift sie die Flucht. Sogleich stürzen 
sich die kleinen, bunten Singvögel in das Wasser und das Getobe beginnt von vorn. 

Die letzten zwei Arbeitsstunden des Tages verbringe ich wieder am Gemüsebeet. 
Ich setze die Salat- und Kohlrabipflänzchen in den vorbereiteten Boden. Der Wechsel 
von Gebet und Arbeit tut gut. Nichts ist jetzt so wichtig, wie diese Setzlinge sorgsam 
einzupflanzen, alles gut anzugießen und vorsichtig eine dünne Mulchdecke aus 
gehäckseltem Stroh drumherum zu legen. Langsam und ruhig zu arbeiten, eine Sache 
nach der anderen zu beginnen, statt drei Dinge gleichzeitig zu tun - auch dies ist Neu- 
land für mich. Ich fange an zu ahnen, wie sehr dieser rhythmische Tagesablauf über 
Monate und Jahre hinweg zu tiefer Sammlung führen kann. Wirksame Hilfe, um alle 
Sinne auf ein Ziel, auf Gott hin auszurichten. 

4. •Der Hoffnung köstlichen Geschmack" 

In der Kapelle ist es kühl. Wir sitzen regungslos. Eine Stunde konzentriertes, gesam- 
meltes, schweigendes Warten, danach die Vesper. Ich versuche im Rhythmus meines 
Atems die Gedanken loszulassen. •Beachte sie einfach nicht", hat Marie vorhin gesagt. 
•Versuche, ihnen über die Schulter zu schauen, wie einem Unbekannten, der dicht vor 
deiner Nase steht, und hinter dem du deinen besten Freund zu sehen hoffst." 

Mein Körper ist angenehm müde. Er entspannt sich von selbst. Mein Kopf ist wach. 
Ich versuche die Stille bewußt zu hören. Kein Laut, kein Geräusch. Alles ist unglaub- 
lich still. So still, daß ich mir einbilde, die Luft knistern zu hören. Wie wäre es wohl, 
wenn ich ihn jetzt wahrnehmen würde? Blödsinn, das gerade jetzt zu denken! Ich ver- 
suche, den Gedanken energisch wegzuschieben. Aber aufdringlich und lästig klebt er 
im Kopf wie ein altes Bonbon. Ich stelle mir vor, ihn mit der Hand wegzuwischen. Ge- 
schmeidig wie ein Aal schlüpft er mir durch die Finger. Drehe ich ihm den Rücken zu, 
quetscht er sich frech von links ins Bild. Von wegen über die Schulter gucken ... er 
macht sich so breit, daß er mir völlig die Aussicht nimmt. Irgendwann gebe ich es auf. 
Von mir aus bleib doch, denke ich resigniert. Da verschwindet er. Der Platz, den er aus- 
gefüllt hatte, ist für einen Moment wie ein riesiges Loch. Betroffen stelle ich fest, daß 
es mit brennender Sehnsucht nach Gott gefüllt ist. 

Marie klopft leise auf den Boden. Ich dehne mich unauffällig und greife nach dem 
Stundenbuch. Marie zündet weitere Kerzen an und das warme Licht gibt der winzigen 
Kapelle eine Höhlen-Atmosphäre. •Der Hoffnung köstlichen Geschmack, schenkt uns 
der Herr, daß wir vertrauen." Der alte Hymnus scheint meine Stimmung aufzunehmen. 
Antiphonen und Psalmen klingen wie in Wortbilder gesetzte, uralte menschliche Er- 
fahrungen. Gottessehnsucht - fast meine ich Millionen von Stimmen zu hören, die die 
Psalmen schon vor uns gebetet haben. •Wie der Hirsch lechzt nach frischem Wasser, 
so lechzt meine Seele, Gott, nach dir." 

Noch nie ist mir die Tiefe der Psalmen so deutlich geworden. Und als wir das Ma- 
gnificat singen, weiß ich zum ersten Mal, was der heilige Benedikt meinte, als er for- 
derte, daß Herz und Stimme, Wort und Ton zusammenklingen sollen. 



Im Spiegel der Zeit 210 

5. •Dein Wille geschehe" 

Abendessen und Recreation: re-creo, neu schaffen, wieder herstellen, kräftigen. 
Marie kocht Tee, stellt Brot, Margarine, Käse auf den Tisch. Heute ist es direkt üp- 

pig, denn ich habe alten Holländer und einen Zipfel herzhafter Bauernwurst mitge- 
bracht. Marie schnuppert am Käse und grinst spitzbübisch: •Habe ich etwa ein Hoch- 
fest übersehen?" 

Für das Abendessen nimmt sich Marie viel Zeit. Fast eine Stunde ist dafür im Ta- 
gesablauf eingeplant, denn •nach der Vesper habe ich einen toten Punkt". Wenn sie, 
wie heute, einen Gast hat, ist jetzt Zeit für ein ausführliches Gespräch. Ansonsten liest 
sie. Ganz spontan stelle ich die Frage, ob ihr die Fernsehnachrichten nicht fehlen wür- 
den. 

•Nein", sagt Marie, •die fehlen mir ganz und gar nicht!" 
•Aber, wenn du sie sehen würdest, wüßtest du dann nicht besser, um was du beten 

mußt?" 
Marie schenkt langsam neuen Tee ein und schiebt mir den Honigtopf zu. 
•Weiß du, es geht nicht darum, das Böse und Entsetzliche in genauem Ausmaß zu 

wissen. Oder die jeweiligen Kriegstoten auf Fotos zu betrachten. Um zu wissen, wie 
unheil und gebrochen die Welt ist, reicht eigentlich die ständige Konfrontation mit mir 
selbst. Natürlich lese ich ab und zu eine Zeitung. Und die Menschen, die mich besu- 
chen, erzählen meistens von ihren Problemen, Sorgen und ihrer Angst. Das alles neh- 
me ich sehr intensiv wahr! Und wenn ich das hochrechne ... das reicht wirklich." 

•Und wie hältst du das aus? Deine Tage sind immer wieder mit dieser Konfrontati- 
on durchbrochen, wieso bist du dann so zufrieden? Ich kenne niemanden, der so lebt 
wie du und der dabei auch noch zufrieden ist." 

•Das ist schwer zu erklären, oder vielleicht doch ganz leicht? Es geht im Grunde nur 
darum, vertrauensvoll Gottes Willen zu tun, weiter nichts. Es ist schwer und nicht zu 
verstehen, wenn der eigene Wille noch nicht begriffen hat, wie sehr er von egoistischen 
und kleinlichen Motiven angetrieben wird - sogar da, wo der Mensch glaubt, völlig 
edel und selbstlos zu handeln. Leicht wird es in dem Moment, wo das Herz begreift, 
daß Gott das Heil will. Für mich war es jahrelang eine Qual, diese Rede von der Abtö- 
tung, vom Sterben des Eigenwillens. Philipp Neri beschrieb es einmal ganz drastisch 
mit: die dicke, zähe Haut des Eigenwillens mit einem scharfen Messer von der Seele 
trennen oder so ähnlich. Irgendwann habe ich plötzlich begriffen, daß Gott das Heil für 
alle Menschen will und daß ich mir das Gleiche wünsche. Und daß ich dabei mitwirken 
kann, auch wenn es nur ein winziges Stück ist, wenn ich seinem Willen gehorche. Seit 
dieser Zeit macht es mich immer noch etwas zufriedener und glücklicher, in diese Hal- 
tung hineinzuwachsen. Was vorher so bitter war, ist zur Freude geworden. Du siehst, 
eigentlich ganz einfach, nicht?" 

Ich verziehe das Gesicht und wir müssen beide lachen. Es klingt wirklich sehr ein- 
fach. 

•Woher weißt du denn, was der Wille Gottes ist?" versuche ich meine Skepsis zu 
rechtfertigen. 

•Ich habe eine ganz moderne Methode", lacht Marie, •trial and error. Es ist ein Pro- 
zeß, ein ständiges Suchen, Lernen und Reflektieren. Das Gebet, die Heilige Schrift, die 



Im Spiegel der Zeit 211 

häufige Mitfeier der heiligen Messe, das Gespräch mit dem geistlichen Begleiter, das 
alles gibt sozusagen die Richtlinien vor und schult die Sensibilität für seinen Willen. 
Der heilige Ignatius nennt es das ,Echo der Seele', dieses feine Gespür für das Gute und 
Richtige. Und das Schweigen in der Klause, wenn ich es ernst nehme, ist wie ein 
Brennspiegel, in dem alles eingeschmolzen wird auf den einen Punkt, die konsequente 
Ausrichtung auf die Begegnung mit ihm. Wann immer sie denn auch kommt. Mein 
Frieden, meine Zufriedenheit ist dabei sozusagen eines der Nebenprodukte dieses Pro- 
zesses." 

Mir drängt sich eine Frage auf, die ich eigentlich nicht stellen wollte. Aber sie ent- 
schlüpft mir trotzdem. •Reicht das, zufrieden zu sein? Was bringt dir dieses, ja dieses 
einseitige Leben? Was hast du davon?" 

Marie zögert. Über diese Erfahrungen spricht sie nicht gern. Dann antwortet sie 
knapp. 

•Seine Nähe und Fürsorge, sein Interesse an mir wahrzunehmen, ist mehr Glück, als 
ich es mir je träumen ließ. Das reicht vollkommen." 

Wir sitzen in der Kapelle. Die letzte Gebetszeit ist die Komplet. Danach beginnt das 
große nächtliche Schweigen, das anders, tiefer und geheimnisvoller ist als das Schwei- 
gen des Tages. Verabschiedet haben wir uns schon vorhin, kurz vor der Höre. Nach der 
Oration werde ich leise hinausgehen und nach Hause fahren. Marie wird noch in der 
Kapelle bleiben, dem Tag nachspüren und alles, was gewesen ist, vor Gott hinlegen. 
Ich gehe den Tag noch einmal durch. Was bleibt für mich? Ermunterung für meinen 
Glauben, eine interessante Begegnung oder nur der Stoff für eine gute Reportage? 
Vielleicht nur dies - die erkannte Hoffnung wachhalten und das Offenhalten lernen. 

Das Schema Israel, das Nunc Dimittes machen es mir noch einmal deutlich, wie 
stark in mir die Sehnsucht lebt. Marie spricht den Segen und nach einigen Minuten Stil- 
le stehe ich auf. Ich zögere. Es fällt schwer, diesen Ort zu verlassen. Für einen Moment 
denke ich, warum nicht bleiben? Da scheint sich der Raum zu verändern. Ich weiß 
nicht, was passiert. Für den Bruchteil einer Sekunde, Verdichtung, Öffnung, wie ein 
Riß in der Atmosphäre. 

Der Raum wird unwichtig, der Ort bin ich. 
Numen inest. 

Maria Anna Leenen, Ankum 




