AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

P. Friedrich Wulf SJ und sein Einfluf} auf Entwicklung
und Rezeption des Ordensdekretes ,,Perfectae Caritatis*

,.Der Unterschied zwischen den Pflichten der Mdnche und Ordensfraven und denen der
Christen in der Welt ist keinesweges so groB, als so viele leider meinen.”! Diese, heuti-
gen nachkonziliaren Ohren wenig Aufmerksamkeit erregende Formulierung,” ent-
stammt einem Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem Titel: ,,Der Laie und die christliche
Heiligkeit“. Es ist die Feder des gerade frisch eingesetzten neuen Schriftleiters Frie-
drich Wulf SJ, die dies in ,,Geist und Leben* (bis dahin ,,Zeitschrift fiir Aszese und My-
stik genannt) zu Papier bringt. Der noch junge Jesuit handelt hier zum ersten Mal iiber
die Frage nach dem Verhiltnis des Ritelebens und der allgemeinen Verpflichtung zum
Vollkommenheitsstreben aller Christen, aber bei weitem nicht zum letzten Mal, denn
er sollte zum ,,Altmeister* der gegenwirtigen Diskussion nm den theologischen Be-
stimmungsversuch des Ordenslebens in der vorkonziliaren, konziliaren und nach-
konziliaren Zeit werden.

Biographische Notizen

Friedrich Clemens Wulf wurde am 8. Okt. 1908 in Diisseldorf geboren. Er stammte aus
einer Handwerkerfamilie. Mit seinem Bruder Hans Wulf (1907-1968) trat er im April
1927 der Gesellschaft Jesn bei. Seine philosophisch-theologischen Studien absolvierte
er in Valkenburg. Nach der Priesterweihe 1938 und dem AbschluB der letzten Studien
in Valkenburg 1939 wurde er fiir ein Sonderstndium der Spiritnalitit freigestellt. Die
Wirren des Krieges lieBen ihn statt in Rom in Tiibingen seine Promotion betreiben, wo
ihn wohl die viterliche Freundschaft Theodor Steinbiichels iiber so manche Schwierig-
keit mit seinem wenig kirchlich und jesuitenfreundlich eingestellten Doktorvater
Dannenbaner hinweghalf. Das Thema der Dissertation aus dem Jahre 1946 intoniert
bereits einen der spiteren Fragenkreise: ,,Beruf und Berufsethos der Laien in der Karo-
lingerzeit. Kirchliche Idee und Wirklichkeit.* Denn tatsichlich belegt die Zielum-
schreibung der Studie eine deutliche Suche nach einer Antwort auf die ,moderne‘ Pro-

I F. Walf, Der Laie und die christliche Heiligkeit, in: GuL 20 (1947) 11-26, 22.

2 Sej es weil das konziliare Gedankengut FuB3 gefaB3t hat oder sei es, weil das Ordensleben in der
Wahrmehmang der Theologie der Gegenwart keine Rolle spielt, was der Ausfall in den aktuellen
ekklesiologischen Entwiirfen belegt (vgl. die ekklesiologischen Entwiirfe bei Kehl, Hiinermann,
Wiedenhofer, Werbick, bei denen die Orden gar nicht mehr vorkommen!). Was méglicherweise
eine Folge des ,,Dauerfrontenkrieges zwischen ,,Laien und Kleriker* ist, bzw. einer zu hoch an-
gesetzten Gemeindetheologie seit Ende der 60er Jahre.

3 A.Herzig, ,, Ordens-Christen . Theologie des Ordenslebens in der Zeit nach dem Zweiten Va-
tikanischen Konzil. Wiirzburg 1991, 286. H. Waldenfels, Frauen in der Kirche. Fallbeispiel:
Karmelitinnen, in: $1Z 210 (1992) 673-684, 673.



Aus dem Leben der Kirche 213

blematik einer Trennung zwischen religidsem Vollzug und ,weltlicher Welt* und 148t
in der Bearbeitung der Fragestellung bereits das damit verkniipfte Problem der Stinde-
ordnung anklingen.

1945 beaufiragte ihn die Ordensleitung mit der Neuheransgabe der Zeitschrift fiir
Aszese und Mystik, deren erstes Heft erst 1947 nun unter dem Titel ,,Geist und Leben*
erscheinen konnte und damit einen nicht geringen Programmwechsel signalisiert. Sie
trug dentlich die Handschrift Wulfs, der vier Leitideen fiir seine Erneuerungs-
bemiihungen als wegweisend angibt. Sie geben beispielhaft Zengnis vom Wandel der
Theologie der Spiritualitit seit der Nachkriegszeit: ,,Erstens sollte unsere Spiritualitit,
viel stérker als das bisher gewesen war, theologisch nnterbaut werden, und zweitens
sollte sie existentieller sein, d.h. den Menschen in seiner Existenz und in seinem perso-
nalen Sein ansprechen. (...) Drittens wollte ich die iiberlieferte Frommigkeit des 19.
Jahrhunderts in der Kirche, die bis Mitte unseres Jahrhunderts noch gedauert hat, nim-
lich diesen starken Moralismus und Aszetismus iiberwinden und hinweisen auf den
Vorrang und anf den Vorgang der Gnade vor dem Tun. Und viertens wollte ich stirker
die Humanwissenschaften miteinbringen, weil der Mensch ja nicht nur aus Geist und
Seele besteht, sondern ein leibhaftes Wesen ist und sein Umfeld in der Welt und in der
Kommunikation mit Menschen hat. Da ist viel zu wenig bisher getan worden. Das
Konzil hat mich letztlich dann noch einmal darauf gebracht, wie wenig oder gar nichts
da vorhanden ist.** Aus diesen Perspektiven heraus vertieft Wulf u. a. die iiberkomme-
nen geistlich-aszetischen Begrifflichkeiten und die sich darin verbalisierenden Le-
benshaltungen; gleichzeitig ist er um eine Abwehr des publizistischen VerschleiBes
zentraler Begriffe des geistlichen Lebens wie Gebet, Mystik, Meditation, Spiritualitit
usw. bemiiht. Hierza dient ihm sowoh! die dogmatische und bibeltheologisch ernener-
te Frommigkeit als auch die Vorliebe seiner Zeit fiir eine heilsgeschichtliche und heils-
theologische Schau des christlichen Weges. Er untersucht daza die geistes- und from-
migkeitsgeschichtlichen Entwicklungen und versucht phinomenologisch die Glaubens-
erfahrung in ihren Phasen und Stufen zu erhellen.’

Wulf ,,war ein geistiger ,Wiinschelrutengiinger® und spiirte friiher als andere auf,
was die Stunde geschlagen hatte. Es gibt kaum ein Problem oder eine Entwicklung von
Gewicht, die in ihm nicht einen sensiblen, sachkundigen und kritischen Beobachter
und Analytiker fand*.®

Sein Schaffen ging deshalb schon bald, ohne grofies Aunfsehen, iiber die Schriftlei-
tung von ,,Geist und Leben” hinaus. Seine Titigkeit auf dem II. Vaticanum miindete
insbesondere in die Auntorenschaft des Dekretes ,Perfectae caritatis® fiir die
Ordenschristen. Durch 32 stiirmische und turbnlente Jahre hindurch verfolgte er bis
zum Mirz 1979 sein prigendes Programm fiir ,,Geist und Leben*. Er verstarb korz vor
Vollendung des 82. Lebensjahres am 2. Mai 1990 in Miinchen.

* ... heute sehe ich das anders*. Pater Friedrich Wulf im Gesprich mit Mareike Eggers, in:
Christophorus 35 (1990) 21-30, 26.

’ Vgl. Vorwort, in: F. Wulf, Geistliches Leben in der heutigen Welt. Geschichte und Ubung der
christlichen Frommigkeit. Freiburg-Basel-Wien 1960, 7.

¢ C. Bamberg, Wer war P. Friedrich Wulf? Ein Portrit, in: GuL 63 (1990) 243-256, 244.



Aus dem Leben der Kirche 214

Sein Weg zum Konzil

Das Ordensthema und die damit verbundenen Fragestellungen waren ein bestindiges
Thema in ,,Geist und Leben®.” 1961 kam es dort zu einer folgenreichen Auseinander-
setzung. Ein von Wulf verfaBter, aber nur mit drei Sternchen gekennzeichneter Artikel:
,».ZeitgemiBe Anpassung‘ der weiblichen Orden und Genossenschaften und die Nach-
wuchsfrage*s, rief heftige Reaktionen hervor, ungewohnlich starke positive wie, vor
allem, negative. Schiitzend glaubten sich die groBen katholischen Frauenverbéinde vor
die angeblich in ihrer Ehre angegegriffenen Frauenorden stellen zu miissen. Und aus
den Orden selbst meldeten sich entriistete Stimmen. Sie alle begriffen nicht, da hier
nicht den Orden am Zeug geflickt werden sollte, sondern daf3 es langst fillig war, sich
zu iiberlegen, wie Ordensleben in der gewandelten Zeit auszusehen habe. Was die €i-
nen aufregte, fand das Interesse von Kardinal Frings, dem damaligen Vorsitzenden der
Deutschen Bischofskonferenz. Er lieB sich von den Vorgéngen unterrichten und lud
Friedrich Wulf als Referenten zur Friihjahrsvollversammlung 1962 nach Hofheim ein.
Die beiden Vortrige ,,Neue theologische Sicht der evangelischen Réte” und ,,Erneuve-
rung der konkreten Formen* fanden starken, anch kritischen Widerhall. Noch im glei-
chen Jahr — Pfingsten 1962 — hielt Wulf zwei Grundsatzreferate mit gleicher Ausrich-
tung vor den Hoheren Oberinnen der Bundesrepublik (VOD). Sie trafen ins Mark.’

Dies und grundlegende Ausarbeitungen fiir Kardinal Dopfner zum Thema Orden,
als Antwort auf den ersten Entwurf eines Ordensschemas zum II. Vaticanum mit dem
Arbeitstitel ,,Status perfectionis®, veranlafiten den Rottenburger Bischof Leiprecht, der
in der Deutschen Bischofskonferenz fiir die Ordensleute verantwortlich zeichnete, ihn
zum Konzilsberater fiir das Zweite Vatikanum zu wihlen. Denn als Bischof Leiprecht
von Rottenburg auf dem Konzil in die Ordenskommission gewihlt wurde, riet ihm
Kardinal Dopfner, Friedrich Wulf zum Peritus zu nehmen, da der eigentliche Peritus
Leiprechts, Hans Kiing, dem Thema gegeniiber nur wenig Interesse zeigte.

Das vorbereitende Schema ,,Status perfectionis®, das der Deutschen Bischofskonfe-
renz zur Beratung vorlag, stand spiter nie in der sich erst 1962 konstituierten ,,Kom-
mission fiir die Ordensleute, noch in der Peterskirche zur Debatte. Es wurde einer ent-
schiedenen Kiirzung durch den Sekretiir der Religiosenkongregation, Erzbischof P.
Philippe OP, unterzogen, ohne wesentlich Neues zu prisentieren.' Diese Fassung wur-
de auf Wunsch der Deutschen Bischofskonferenz, namentlich durch Bischof Leip-
recht, von Friedrich Wulf und einer kleinen Arbeitsgruppe, die Wulf nun seinerseits
zusammenstellte, um die Konzilsarbeit zu unterstiitzen, einer kritischen Wiirdigung

7 Vgl. z.B. den Hinweis bei W. Pesch, Literatur zu den Evangelischen Rdten, in: OK 7 (1966)
197-204, 197.

8 In: GuL 34 (1961) 129-140. Vgl. dazu und zum folgenden auch die Hinweise Wulfs in: Nach-
folge als Zeichen. Kommentarbeitrige zum Beschlufl der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in
der Bundesrepublik Deutschland iiber die Orden und andere geistliche Gemeinschaften. Hrsg. v.
F. Wulf/ C. Bamberg / A. Schulz. Wiirzburg 1978 (= NaZ), 18.

9 Die Referate befinden sich in : F. Wulf, Zur Frage der Erneuerung und Anpassung der titigen
Orden und Genossenschaften, 0.0., 1962.

10 Vgl. zu den Vorgiingen auf dem Konzil: F. Wulf, Einfithrung in das Dekret iiber die zeit-
gemiifie Erneuerung des Ordenslebens, in: LThK E 11 (1967) 250-307 (=EPC), 251 Sp. 1f.



Aus dem Leben der Kirche 215

unterzogen. Mitglieder der Arbeitsgruppe waren P. Emanuel v. Severus OSB, P. Stefan
Pfiirtner OP und P. Audomar Scheuermann OFM. In diesem Kreis wurde das Schema,
das nicht nur mit dem Titel ,,Status perfectionis* noch véllig einer einseitigen Traditi-
on verhaftet war, ,,unter der entscheidenden intellektuellen Fiihrung... von P. Wulf*, im
Pfarrhans zu Niirtigen (Didzese Rottenburg) vollig neun erarbeitet, wie P. Emannel v.
Severus OSB berichtet.'' Es wurden hier nicht nur Teile ergéinzt, sondern ein Alternativ-
vorschlag erarbeitet. Das leitende Stichwort dieses Eigenentwurfes wurde die ,,se-
quela Christi®, d.h. es kam zu einer deutlich bibeltheologisch-christozentrischen Fun-
dierung des Ordensverstindnisses. Wulf trug den Entwurf in Miinchen 1963 der Dent-
schen Bischofskonferenz vor, wo die dort entwickelten Gedanken breite Aufnahme
fanden. Kardinal Dopfner war es, der den Grundiiberlegungen dieses Entwurfs anf dem
Konzil Gehor verschaffte. Denn als nun der gekiirzte Text von Philippe am 9. 3. der
Koordinierungskommission zur Approbation iibergeben wurde, kam es in der Sitzung
vom 27. Mirz, deren Relator Kardinal Julins Dépfner war, zn einer erheblichen Kritik.
Drei Punkte sind es, die auf dieser Sitzung angemahnt wurden: ,,1. Es fehle an einer
biblischen und theologischen Vertiefung der iiblichen Vorstellungen vom Ordensstand
und von den Riten, ohne die aber eine zeitgemiBe Erneuerung der Orden nicht zu
denken sei. Insbesondere sei die christologische und ekklesiologische Sicht des Rite-
standes zn wenig beriicksichtigt. 2. Es sei kanm in hinreichender Weise dem Wunsch
der Viiter nach eindentigen und konkreten Richtlinien fiir eine zeitgemiBe Ernenerung
entsprochen. 3. Es diirfe nicht nur immer vor der Welt und dem Weltgeist gewamnt
werden...*'” Auffillig ist nun, daB die vorgetragenen Kritikpunkte sich genau mit den
hervorragenden Konstruktionspunkten einer erneverten Theologie des Ordensleben,
wie sie Wulf in der vorkonziliaren Debatte vertrat, treffen.'?

Der Sekretir der Religiosenkongregation, Philippe, sah diese Kritik nicht als ele-
mentar an, sondern entnahm dem Sitzungprotokoll, das im SchluBsatz noch einmal die
Einwiinde unterstrichen hatte, daf} die Substanz des Kurzschemas gebilligt sei, so daB
eine Plenarsitzung der Koordinierungskommission, die fiir Mai vorgesehen war, nicht
mehr nétig schien, da die Zeit dringte, das Schema moglichst bald allén Konzilsvitern
zugénglich zu machen, damit diese ihre Bemerkungen und Wiinsche noch friihzeitig
genug vor Wiederbeginn des Konzils einsenden konnten. Einige Mitglieder der Kom-
mission waren mit diesem Vorgehen nicht einverstanden. So teilte Kardinal Dopfner
als verantwortlicher Relator der Koordinierungskommission fiir das ,»Religiosensche-
ma* seine schon im amtlichen Protokoll geduBerten Wiinsche noch einmal ausfiihrlich
in Form von genan formulierten Texten, die in das Schema anfgenommen werden soll-
ten, dem romischen Sekretariat der Ordenskommission mit. Wulf bemerkt zu diesem
Vorgang: ,Letztere fanden wegen der konzilsamtlichen Stellung des Kardinals
Beriicksichtigung. Etwa die Halfte von ihnen wurde, zum Teil wortlich, dem Entwurf
noch eingefiigt; die Nichtanfnahme der iibrigen Texte — es waren im Hinblick anf die

1" Interview mit P. Emanuel v. Severus OSB (Manuskrip1). Maria Laach, Juni 1996, 8.

12 F. Wulf, in: EPC 251 Sp. If.

" Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte. Zur Erneuerung der Theologie christlicher Spiritualitit
im 20. Jahrhundert — im Spiegel und von Wirken und Werk Friedrich Wulfs (1908-1990).
Wiirzburg 1998, 268-338.



Aus dem Leben der Kirche 216

oben genannten Beanstandungen des Protokolls die wichtigeren - wurde in zahlreichen
Anmerkungen begriindet.“" Der Eigenentwurf der Deutschen Bischofskonferenz wur-
de aber als ganzer den Konzilsmitgliedern mit der korrigierten Fassung zuginglich ge-
macht.”> Man darf berechtigt davon ausgehen, da$ die Texte ihren Hauptverfasser in
Friedrich Wulf haben.

Wird ferner die Tatsache zur Kenntnis genommen, daf3 mit der erfolgenden Wahl
Leiprechts zum Vorsitzenden der Kommission des Zweiten Vaticanums fiir die weite-
re Erstellung des Ordensdekretes auch Wulf eine mafigebliche Rolle bei der Abfassung
der Texte erhielt, so ist die Anssage Leiprechts nur allzu verstidndlich: Er ist zu dem
engsten Kreis der Mitarbeiter am Konzilsdekret zn zéhlen's. Auch wenn Wulfs Ein-
fiihrung in das Ordensdekret ,,Perfectae Caritatis® fiir die Ergéinzangsbénde des ,,Lexi-
kon fiir Theologie und Kirche* diese Zusammenhiinge bescheiden verschweigt, gilt er
deshalb nicht umsonst als einer der berufensten Interpreten des Ordensdekretes und
dessen Ausfithrungsbestimmungen. ,,Seine Einfithrungen und Kommentare gehdren
zum Besten, was dariiber geschrieben wurde®, so das Urteil des Kommissionsvorsit-
zenden Bischof Leiprecht.!” Ja, dariiber hinaus ist die kritische Bemerkung Friedrich
Wulfs selbst ernstzonehmen: ,,Die meisten Kommentare zu diesem Dekret... haben
kaum gentigend deutlich gemacht, wie umfassend und in welcher Tiefe hier Kritik an
der traditionellen Begriindung und Deutung des Ordenslebens geiibt wurde.*'®

Seine theologische Storichtung auf dem Konzil

Was ist nun aber die StoBrichtung des ,,Peritus* Leiprechts in der Erneverung des Or-
densverstindnisses und Ordenslebens, die sowohl Spuren im Dekret hinterlassen als
auch die spiteren Rezeptionsbemiihungen mit beeinfluit haben? Es versteht sich von
selbst, daf} es sich hierbei nicht um eine monokausale Ableitung eines vielschichtigen
Diskussionsprozesses auf dem 11. Vaticanom auf eine Person hin handeln soll. Das wi-
re unhaltbar. Es soll nur festgehalten werden, wie die zentrale Vertiefung des bisheri-
gen Ordensverstidndnisses auf diesem Konzil ihre Korrespondenz in den Bemithungen
Whulfs hat und in ihm einen Innovator, selbst iiber die Zeit des Vaticanums hinaus,
findet.

Grundsitzlich: Nachzeichnen 148t sich gerade an der Person Wulfs, dal die weg-
weisenden Gedanken, die auf dem II. Vaticanam zom Durchbruch gelangen, einen
weiten Anweg hinter sich haben und bereits im 19. Jahrhundert eine Vorausbildung be-
sitzen, nach dem Ersten und schlieBlich mit Unabweislichkeit nach dem Zweiten Welt-
krieg erneunt zur Geltung kommen. Schlagwortartig wiren hier im Hinblick auf die Or-

4 F. Wulf, Einfiihrung in das Dekret iiber die zeitgemdfie Erneuerung des Ordenslebens, in:
LThK E11, 251 Sp. 2f.

15 Der Entwurf der deutschen Bischofskonferenz findet sich in: Acta Synodalia Concilii Oecu-
menici Vaticani Secundi. Roma 1970 bis 1978, 1/4, 630ff.

16 C.L. Leiprecht, Im Dienst an der Kirche, T in: Strukturen christlicher Existenz (FS fiir F.
Wulf). Hrsg. v. H. Schlier / E.v. Severus/ u.a. Wiirzburg 1968, 7-10, 7.

17 Aa0., 8.

18 F. Wulf, Theologische Phinomenologie des Ordenslebens, in: MySal 4,2 450-487, 455.



Aus dem Leben der Kirche 217

densthematik folgende Faktoren zu nennen, die sich auch in Wulfs Bemiihungen vor,
aof und nach dem Konzil verifizieren lassen: die Stunde des Laien und die Frage nach
der Laienspiritualitit, die eine Suche nach einer neuen Stindelehre freisetzt; die
Neuaufbriiche in der Moraltheologie, vor allem ihre Befreiung aus den Féngen der Ka-
suistik durch die Riickgewinnung ihres theologischen Charakters, weiter die erneuerte
Verhiltnisbestimmung von Aszese und Mystik in der Moraltheologie unter dem Prius
der Gnade, allgemein die Neuhinwendung zur Mystik, die Neuzuordnung von Aposto-
lat und Kontemplation, die anthropologische Wende in der Glaubensbegriindung, und
schlieBlich nicht zuletzt die heilsgeschichtliche und heilstheologische Neuausrichtung
der Theologie."

Was aber bringt Friedrich Wulf, vermittelt durch die Deutsche Bischofskonferenz
und als Peritus des Kommissionsvorsitzenden fiir die Erarbeitung des Ordensdekretes,
getragen von diesen grundsitzlichen Verschiebungen, konkret ein, wenn auch unter
KompromiB und nicht, wie er selber oft bedauert hat, immer konsequent?

1. Die ekklesiologische Gesamtsicht

Zur neuen ekklesiologischen Gesamtperspektive, unter der das Ordensleben auf dem
II. Vaticanum neu verhandelt wird,? lassen sich folgende Beobachtungen machen:
Schon vorkonziliar zeichnete sich der Primat einer ,,totalen* Ekklesiologie im Denken
Waulfs ab. Die aus ihr gewonnene Einheit aller Stinde hat Prioritit vor jedweder Unter-
scheidung. Die gemeinsame Berufung zur Heiligkeit wird zum Band der Einheit. Ana-
logie, Verschriinkung und Ergidnzang markieren folglich die spirituelle Betrachtung
der Stinde. Die existentiell verstandenen Begriffe der Nachfolge, der Sendung, des
Dienstes bzw. des Heilsdienstes und der Gemeinschaft sind die zunehmend maBge-
benden Begriffe vor einer statischen Aufteilung in Kleriker und Laien sowie Ordens-
christen und Nichtordenschristen. Das klassisch kirchliche Sténdedenken ist iiberholt.
Das Ordensleben wird tiefer in das Mysterium der Kirche verwurzelt.

Bemerkenswert sind nun zwei Beobachtungen Georg Jelichs in seiner griindlichen
Studie zum Wandel des Ordensvestindnisses auf dem II. Vaticanum.?! Zum einen, dafl
»im Werdegang beider Konzilsdokumente (gemeint ist LG 5 u. 6 sowie PC, d. VI.) ...
ein wachsendes Verstindnis fiir die ekkiesiologische Verfafitheit des Ordensstandes zu
beobachten ist.“?? Zum anderen stammen interessanterweise die entscheidenden
Beitrige zur Beibehaltung der engen Verkniipfung von der allgmeinen Berufung zur
Heiligkeit und dem Ritestind im sogenannten Kapitelstreit um LG 5 u. 6 von Kard. J.
Dopfner, Bischof Leiprecht und Bischof Hengsbach. Sie sprachen im Namen mehr

9 L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.0., 197-258.

20 Vgl. den Kommentar Wulfs zo LG 5 v. 6, in: LTRK2 E 1(1966) 284-313 (= KoL.G).

21 G. Jelich, Kirchliches Ordensverstindnis im Wandel. Untersuchung zum Ordensverstindnis
des Zweiten Vatikanischen Konzils in der dogmatischen Konstitution ,,Lumen Gentium* und im
Dekret {iber die zeitgemiBe Ernenerung des Ordenslebens ,,Perfectae Caritatis* (Erfurter theolo-
gische Studien 49). Leipzig 1983.

2 Vgl. dazu G. Jelich, Kirchliches Ordensverstindnis, a.a.0., 174-213, hier: 174.



Aus dem Leben der Kirche 218

oder weniger aller deutschsprachigen und skandinavischen Bischofe. Die Argumenta-
tionsweise ist in allen Fillen ekklesiologisch orientiert.?

DaB dieser ekklesiologische Neuansatz nur wenig verstanden wurde, gibt Wulf im
Hiunblick auf LG 44 (dem Artikel, der vom Zeicheucharakter des Ritestandes spricht
und so den kirchentheologischen Aspekt des Ritestandes zur Geltung kommen lassen
will) selbst zu. Dieser Abschnitt war von den Redakteuren des Textes zur Mitte ihrer
gesamten Ordenstheologie gemacht worden. Er war zugleich aber der umstrittenste des
ganzen Kapitels VI auf dem Konzil. Daf3 aber die vorgetragene Argumentation sehr
wenig Verstindnis fand, ist fiir Wulf ein Indiz dafiir, ,,wie wenig noch die Kirchen-
theologie des I. und II. Kapitels der Konstitution das theologische Denken unserer Zeit
beherrscht und daher die Teilwirklichkeiten und Einzelgeheimnisse des christlichen
Lebens in sich zu integrieren vermag.“ > Doch kann er trotz aller Miingel das Fazit zie-
hen, das seine Bemiihungen auf dem Konzil noch einmal unterstreicht: ,, Kaum jeinder
Geschichte der Orden ist deren enge theologisch oder genauer, christologisch begriin-
dete Verbindung mit der Kirche, ihrem Geheimnis und ihrer Sendung so ans Licht ge-
treten, wie auf diesem Konzil.“2

2. Die vertiefte christologische Ausrichtung

Waulf hatte schon im Alternativvorschlag zum Ordensschema ,,Status perfectionis* der
Religiosenkongregation dem Entwurf als theologischen Leitbegriff die ,Nachfolge
Christi“ eingefiihrt, ganz seinen vorkonziliaren heilsgeschichtlichen Uberlegungen
entsprechend.”® Die Nachfolge fithrt in unterschiedlicher charismatischer Ausdriick-
lichkeit zum Dienst am Erlésungswerk und zur Gemeinschaft der Jiinger, je nach dem
Ruf, der den einzelnen erreicht. In der variierenden, charismatischen, d.h. geschenkten
Ausdriicklichkeit bzw. Zeichenhaftigkeit der Nachfolge liegt der Schliissel zur theolo-
gischen Lokalisierung des Ordenslebens im Gesamt der Ekklesiologie. Die Zeichen-
haftigkeit der Nachfolge im Ordensleben als ekklesiologische Deutungskategorie er-
klért allerdings noch nicht das Ordensleben als Ganzes. Sie ist eine unzureichende In-
terpretationskategorie und muB durch die heilsgeschichtlich-soteriologische Schau er-
géanzt werden, die letztlich im verfiigenden Ruf Gottes begriindet ist. D. h. Nachfolge
meint immer ein Mitgesandtwerden mit Jesus dem Christus zur Erlosung der Welt. Die
Ordenstheologie ist nur eine Entfaltung einer Theologie der Nachfolge, die darauf re-
flektiert, daf} alle Christen zur Heiligkeit berufen sind, der auch die Theologie der Ri-
te, die auf jeden Christen zielt, als Bereitung zur Nachfolge zu dienen hat.

Ist dies in groben Ziigen die vorkonziliare Position Wulfs, so ist nun im Hinblick auf
das II. Vaticanum einer weiteren Bemerkung Jelichs Aufmerksamkeit zu schenken.?’
Seiner Meinung nach geschah der grundsitzliche Wechsel von einem monastischen

3 Vgl. a.a.0., 69-74, bes. 73f.

2* KoLG 309 Sp. 1.

» F. Wulf, Kommentar zu ,, Perfectae Caritatis*, in: LThK? E11 (1967) (= KoPC) 264 Sp. 1; vgl.
a. EPC 9f.

% Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.0., 268-338, bes. 333-336; ferner: 359-367.

27 @G. Jelich, Kirchliches Ordensverstindnis, a.a.0., 241.



Aus dem Leben der Kirche 219

Ideal des ,,Gott allein” mit einem damit verbundenen einseitigen Kontemplationsideal
als erstem Ziel des Ordenslebens hin zu einer christologischen Prigung der Konzils-
texte unter dem nennenswerten EinfluB dieses Entwurfes der deutschsprachigen Bi-
schofskonferenz zum Schema iiber die Orden von 1963.28 Vor allem sei das V. Kapitel
dieses Eigenentwurfes hier maBgeblich gewesen. Auffallig ist nun, daB8 neben der star-
ken Aufnahme des Begriffs der Nachfolge zwei Aussagen dieses Kapitels von der
theologischen Konzeption her an die christologisch-ekklesiologische Konzentration
des Bischofsberaters F. Wulf erinnern.

Das iiber die Rite handelnde V. Kapitel des Eigenentwurfs trigt die Uberschrift:
,.Der Stand der Nachfolge Christi gemi8 den evangelischen Riten®. Es hebt den chri-
stologischen Aspekt des Ordenslebens heraus. Der Begriff ,,Stand der Nachfolge* wird
dort zum Terminus technicus. Er verdringt den Begriff , status perfectionis acquiren-
dae* vollig. In der ersten Anssage wird der Ursprung der Rite in Christus wesentlich
vertieft und damit der Anftrag, das Heilshandeln Christi zn bezeugen. Gleichzeitig
wird eine einseitig aszetische Ausrichtung des Ratelebens korrigiert. Das Ordensleben
stellt das schon gekommene Reich Gottes dar, vor allem in seiner gemeinschaftlichen
Lebensform. Christus ist Norm und Regel der evangelischen Rite. Damit ist bereits das
Grundprinzip der Erneverung im AbschluBdekret ,,Perfectae Caritatis“ erreicht, wenn
es dort heiBt: ,,Da die letzte Norm des Ordenslebens die im Evangelinm vorgestellte
Nachfolge Christi ist, hat diese allen Instituten als oberste Regel zu gelten* (PC 2a).

3. Verabschiedung der Gleichsetzung von Riite- und Ordenstheologie

Wieweit der Einflu Wulfs auch gereicht haben mag, die wiedergefundene christo-
zentrische Sicht durch den Nachfolgegedanken auf dem II. Vaticanum im einzelnen zu
initiieren, verabschiedet wird durch die Aufnahme dieses Blickwinkels eine Gleichset-
zung von Rite- und Ordenstheologie. Allzn oft geschehene Reduzierung des Ordens-
standes auf die drei evangelischen Rite birgt fiir den Ordenserneuerer Wulf die Gefahr,
einem abstrakten, geschichtslosen Ideal des Ordenslebens Vorschub zu leisten. Die Ri-
te bzw. die Geliibde sind der Nachfolge Christi unterzuordnen und unter dem Leitwort
des Dienstes? zu interpretieren; dies soll, nach der Meinung Wulfs, die Ordenschristen
herausholen aus ihrem Kreisen nm sich selbst. Die Nachfolge Christi als Grundprinzip
der Theologie des Ordenslebens ermdglicht es zum erstenmal in der Geschichte der of-
fiziellen Lehre der Kirche, die apostolische und caritative Dimension in das Wesen des
Ordenslebens einzugliedern (PC 8), und nicht, wie die bisherige Tradition, als Neben-
ziel gegeniiber der Kontemplation abzuwerten. Ja noch mehr, das Konzil hat das Apo-
stolat als ,,genuines Sinnziel jedes Ordenslebens* hervorgehoben.™

% Vagl. Acta Synodalia Concilii Oecumenici Vaticani Secundi. Roma 1970 bis 1978, /4, 630ff.

2 Der hohe Stellenwert des Dienstbegriffs fiir die Interpretation des Ordenslebens, aber auch des
Priestertums auf dem 11. Vaticanum kann hier nur am Rande erwiihnt werden; vgl. L. Schulte,
Aufbruch aus der Mitte, a.a.0., 368-371, bes. 369 Anm 333.

% Vgl. PC 8; A. Senftle, Die apostolische Funktion der kontemplativen und aktiven Orden, in:
OK 9 (1968) 394403, hier: 394. Zu den entsprechenden Konzilstexten vgl. Jelich, Kirchliches
Ordensverstindnis, a.a.0., 188-204.



Aus dem Leben der Kirche 220

Damit sind drei zentrale Elemente benannt, die sicherlich nicht ihre Alleinursiach-
lichkeit im Schaffen Friedrich Wulfs besitzen, aber in ihm und seinem Dienstherrn, Bi-
schof Leiprecht, eine starke Unterstiitzung erfahren haben.

Die postkonziliare Zeit

Das Konzil weiter zu vermitteln und konkretisierend fortzuschreiben wird Wulf zum
innersten Anliegen. Zahlreich sind die nachkonzilaren Titigkeiten Wulfs, die Aufnah-
me des konziliaren Gedankengutes voranzutreiben. Dazu zihlt natiirlich zum einen der
weitverbreitete Kommentar zum Ordensdekret PC und Lumen Gentium V und VI im
»Lexikon fiir Theologie und Kirche*, der auch im englischen Sprachraum eine groBe
Resonanz fand. Zum anderen gehéren zahlreiche Vortrige, Artikel und Stellungnah-
men zum Gestaltwandel der Orden zu dieser Rezeptionsgeschichte.?! Wulfs alljahrli-
che Teilnahme an der Plenarversammlung der Religiosenkongregation mit Bischof
Leiprecht brachten ihn immer wieder in Kontakt mit der weltweiten Entwicklung des
Ordenswesens. 1967 wird er durch Leiprecht zum ersten Leiter des Seminars fiir Or-
densfrauen in Miinchen, einer in der Bundesrepublik einmaligen Einrichtung. Ziel die-
ser Institution ist es, die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens nach dem II. Vat.
Konzil zua forcieren. Wulf selbst schreibt dariiber: ,,Das Konzil hat Grundsitzliches ge-
sagt (die in den Konzilsdokumenten skizzierte Theologie des Ordenslebens ist nach
wie vor im FluB); es hat AnstoRe gegeben, z.T. sehr konkrete, aber wie das aussehen
sollte, konnte niemand sagen. ... Es gilt, Informationen zu geben, Stellung zu beziehen,
konkrete Moglichkeiten aufzuweisen und Ausblicke in die Zukunft zu tun. ...

Die Wiirzburger Synode (1972-1975) pars pro toto

Die Vielfalt der Aktivititen zur Rezeption des II. Vaticanums konnen hier nicht im ein-
zelnen nachgezeichnet werden. Jedoch soll Wulfs Titigkeit auf der gemeinsamen Syn-
ode der Deutschen Bistiimer in Wiirzburg (1972-1975) als pars pro toto hervorgehoben
werden; zumal ihr fiir die Rezeptionsgeschichte des II. Vaticanums im deutschen
Sprachraum eine besondere Stellung zokommt.?* Wulfs Arbeit auf der Synode wollte
ihrem Gesamtziel entsprechend, das Konzil in den deutschen Lebensraum hinein ver-
mitteln und prézisieren. 1978 kommt, unter Wulfs Federfiihrung, der in ,,wulfscher
Akribie** verfalite Kommentarband zum BeschluB der Gemeinsamen Synode der Bi-

3 Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.0., 23ff.; 467-526 (Lit). Der letzte Beitrag noch
1988: Art. Oden (11I. Zur Theologie der Orden), in: "StL 1V (1988) 180-185.

32 F. Wulf, Miinchner Seminar 1968-1974, (NachlaB) 1f.

* Vgl K. Lehmann, Aligemeine Einleitung, in: Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundes-
republik Deutschland. Beschliisse der Vollversammlung, Offizielle Gesamtausgabe 1. Hrsg. im
Auftrag des Prisidiums der Gemeinsamen Synode von L. Bertsch, Ph. Boonen, u.a. Freiburg-Ba-
sel-Wien 21976, 21-67, 29ff. (Lit).



Aus dem Leben der Kirche 221

stiimer in der Bundesrepublik Deutschland iiber die Orden und andere geistliche Ge-
meinschaften heraus.*

Waulf geht es summa summarum in der postkonziltiaren Debatte um eine theologi-
sche Kritologie zur Erneuerung eines geschichtlich verstandenen Ordenslebens. Dem
reiht sich auch die Arbeit anf der Synode ein. Als genaueres Ziel des Beschlusses fiir
die Orden und andere geistliche Gemeinschaften stellte die Synode in einer Zeit der
Krise der Orden die ,,Neubesinnung auf den Kern ihrer Berufung® in den Vordergrund,
um sie so ,,im Ringen um ihre Zukunft zu bestirken* (1.4)%. Ferner war es die erklérte
Absicht der Synodalen, die Bedeutung der geistlichen Gemeinschaften fiir die gesam-
te Kirche hervorzukehren. Anliegen, die aus dem Schaffen Wulfs ebenso gelédufig sind.
Dies alles sollte, so stelit denn auch Wulf als Hauptredakteur des Beschlusses iiber die
Orden und geistlichen Gemeinschaften heraus, zur grofieren Selbstsicherheit der Or-
den fiihren, die in den nachkonziliaren Jahren oft unter einem Identitéitsverlust litten.

Der theologische Schliissel des Gesamttextes liegt im neu eingefiihrten, dquivalent-
losen Begriff des ,,Grundauftrags* der Orden und geistlichen Gemeinschaften (2.)*
Aufgrund der starken pastoralen Ausrichtung der Synode lag es nahe, die geistlichen
Gemeinschaften unter die Begriffe Auftrag und Dienst zu stellen.”” Es handelt sich in-
sofern um eine theologisch-pastorale Konzeption, die mutige Schritte auf neve Formen
radikal gelebten Evangelinms zugehen will. So wird der Wunsch der Konzilsviter nach
Erneuerung des Ordenslebens aufgenommen.*

Die Themen des Beschlnsses sind genau jene, die Wulfs Interesse, besonders seit
dem Ringen um die Konzilstexte, auf sich gezogen haben: die besondere Berufung des
Ordenschristen in der allgemeinen Berufung des Christen (LG 5 u. 6), die Zuordnung
von Orden und Kirche, sowie eine theologische Vergegenwirtigung traditioneller Be-
griindunsgtopoi in der Ordenstheologie bzw. -spiritualitit (PC). War es gerade das ver-
stirkte Bemiihen Wulfs, in den Konzilskommentaren das Ordensleben aus einer ekkle-
siologischen Gesamtperspektive zu verstehen und dementsprechende Mingel einzu-
klagen, so ist es der SynodenbeschluB, der, so Herzig, ,,vor allem in seinem theologi-
schen Teil die im Konzil hervorgehobene ekklesiologische Interpretation des Ordens-
lebens pointiert herausstellt und zuspitzt.” ** Hier haben wir eine deutliche fortschrei-
bende Rezeption zu verzeichnen.

3 NaZ.

35 Die im fortlaufendem Text in Klammern angegebenen Ziffern weisen auf die offizielle Ab-
schnittsnummerierung des Synodentextes hin, hier zitiert nach NaZ.

% Eine erste Umschreibung des Grundauftrages lautet dort: ,,.Der grundlegende Auftrag der
geistlichen Gemeinschaften besteht darin, daf sie als Gruppe, die im Nachfolgeruf des Evangeli-
ums Ursprung und Bestand hat, durch ihre Lebensordnung und ihren Dienst —die Verherrlichung
Gottes und das Dasein fiir die Menschen — ein Zeichen sind fiir das in Christus angebrochene
Heil* (2.1.1). Als Spezifikum der geistlichen Gemeinschaften wird nun angegeben: ,,Jeder Ge-
taufte muB als Jiinger Christi zuerst das Reich Gottes suchen (vgl. Mt 6,33) und aus dem Geist der
Liebe Jesu leben, die keine Riicksicht auf sich selbst und kein MaB kennt (vgl. Joh 13,15). Hier
aber verpflichtet sich eine ganze Gemeinschaft 6ffentlich auf diesen Anspruch des Evangeliums
und stellt sich unter eine bestimmte Lebensordnung, um in gegenseitiger Verantwortung und Er-
mutigung dem Dringen des Geistes besser nachzukommen* (2.1.2).

3 Damit ist der Gefahr einer zu funktionalen Betrachtung des Ordenslebens die Tiir ge6ffnet!

3% Vgl. NaZ 16.

¥ A, Herzig, ,, Ordens-Christen*, a.a.0., 169.



Aus dem Leben der Kirche 222

Allerdings nicht allein diese Spuren offenbaren den federfithrenden Autor Wulf. Der
SynodenbeschluB ist nach seiner Ansicht von ,drei grundlegenden Erkenntnissen in
der Entwicklung der Ordens- und Frommigkeitsgeschichte “ bestimmt, die in Wulfs
Werk keine Unbekannten sind, sondern in der vorkonziliaren Arbeit, in der Kommen-
tierung des Konzils und nun in der postkonziliaren Debatte wieder zum Vorschein
kommen. Zum einen das seit den 50er Jahren zu beobachtende neue ,,Binheitsden-
ken®,* d.h. die neue Verhiltnisbestimmung zwischen Schépfungs- und Erlésungsord-
nung bzw. Weltlichem und Géttlichem, die in der Gnadenordnung ,, in der theologi-
schen Entwicklung der neueren Zeit ... mit Vorzug als Einheit gesehen werden “2; das
radikalere Verstindnis der gottgewollten Einheit — nicht Identitit! — von Gottes- und
Nichstenliebe und ferner die Sicht einer tieferen Einheit von Apostolat und Kontem-
plation. Zum zweiten, daB alle Christen jedweden Standes in jeder Situation zur Hei-
ligkeit berufen sind. Jeder Christ ist zu unbedingter, radikaler Befolgung des Evangeli-
ums aufgerufen und befihigt. Das, so gibt Wulf zu verstehen, ist doch wohl gemeint,
wenn die Synode sagt: ,.Jedem Christen ist das ganze Evangelium aufgegeben*
(2.1.4).* Die dritte gewachsene Erkenntnis der letzten Jahrzehnte, die dem Synoden-
beschluf und dariiber hinaus der neu gewandelten christlichen Spiritualitit zugrunde
liegt, ist, ,,daB das Christsein als solches, die Berufung zum Glanben und zur Heiligkeit
durch die Taufe, das grundlegende und uniiberholbare Faktum im Leben der Christen
vor jeder besonderen Berufung und Gnadengabe ist.* * Der fiir die Ordensberufung
konstitutive Weiheakt der Profe8 wurzelt in der Taufe und bringt diese ,nur* voller zum
Ausdruck (vgl. LG 43). Einem Elitedenken ist damit jeder Boden entzogen.

Alles fiihrt bei Wulf zur altvertrauten, einen Konsequenz: ,,Wir kénnen heute Geist-
liches im strengen Sinn und Nicht-Unmittelbar-Geistliches wie die Werke der Nich-
stenliebe und sogar Weltliches (das hier positiv, im Sinn der von Gott geschaffenen
Welt und ihrer Aufgaben zu verstehen ist) nicht mehr so scharf voneinander trennen,
wie es bisher in der Frommigkeitsiiberlieferung der Kirche geschah. %5 Die ebenso
wohlbekannte Folge fiir die ,Stéindelehre* bei Wulf ist, daB ,,die Grenzen zwischen den
kirchlichen Stinden durchlissiger geworden* sind.*

Die Rede vom ,,Grundauftrag® (2.1) ist deshalb der Versuch, den frommigkeitstheo-
logischen Wandlungen im Hinblick auf die Ordensexistenz bzw. den Mitgliedern der
geistlichen Gemeinschaften gerecht zu werden. Der frommigkeitstheologische Zu-
wachs der letzten Jahrzehnte steht zum theologischen Schliisselbegriff des Synoden-
schreibens, dem ,,Grundauftrag, in einem Verhiltnis wie der Kreisrand zur Kreismit-
te. Das eine 148t sich nicht ohne das andere bestimmen. Er steht als Terminus technicus
im Dienst der theologischen Fortschreibung des Konzils. Der ,,Grundauftag* kniipft,

40 NaZ 14f.

! Vgl. dazu die detaillierten Ausfihrungen: L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, .2.0., 413-466
(Lit).

42 NaZ 14f.

4 Ebd.

“ Aa.0., 15,

# F. Wulf, Die geistlichen Gemeinschaften auf der Synode der deutschen Bistiimer, in: GuL 45
(1972) 463-470, 465.

4 Ebd.



Aus dem Leben der Kirche 223

nach der Ansicht Wulfs, an die Aussage des Konzils an, daf} die oberste Regel aller In-
stitute die Nachfolge Christi ist (PC 2); ein Gedanke, wie wir bereits sahen, der gerade
auch durch Wulf sich auf dem II. Vatikanum Geltung verschaffen konnte. Mit der , se-
quela Christi“ wurde bereits auf dem Konzil zwischen einem allen Gemeinschaften
Gemeinsamen und der jeweiligen Eigenart (indoles peculiaris [PC 2b]) der einzelnen
Gemeinschaften unterschieden. Diese Unterscheidung wird im Hinblick auf das allen
geistlichen Gemeinschaften Gemeinsame nun theologisch vertieft, d.h. das Wort
»Grundauftrag® will die legitime theologische Aufnahme und Fortfiihrung dieses kon-
ziliaren Gedankens sein, um eine gemeinsame theologische Basis fiir die Einordnung
des vielgestaltigen Phinomens ,,Orden* in der Kirche zu erreichen.’

Es geht um den Versuch, das schwierige Verhiltnis von besonderer, in gemein-
schaftlicher Form institutionalisierter Berufung und allgemeinem Christenstand zu er-
hellen, dessen ,,Gegeniiber durch das Konzil tiefer gesehen wird als ein ,,Miteinan-
der, was eine grundlegende Einheit vor jeder Differenzierung voraussetzt. Mit ande-
ren Worten, die Unsicherheit in der sogenannten ,,Stindelehre nach dem Zweiten Va-
tikanum soll einer weiteren Kldrung entgegengebracht werden. Die Rede vom ,,Grund-
auftrag® hat identitétsstiftenden Charakter, ohne dafl Wulf die grundlegende Einheit
aller Glidubigen im gemeinsamen Priestertum und ihre Berufung zur Heiligkeit als un-
aufgebbare GroBe aus dem Blick verliert.*® Gleichzeitig handelt es sich jedoch auch um
eine theologische Riickbesinnung auf den Lebensnerv der Ordensberufung, um tradi-
tionelle Uberfrachtungen des Ordenslebens und die daraus resultierende Unflexibilitit
fiir die neve Zeitsituation abzuwerfen bzw. zu beheben. Denn es ist eine Grundkritik
Waulfs, daB ,,jede Gemeinschaft immer zuerst ihre eigene Arbeit und deren Probleme
(sieht), man dringt nicht geniigend durch zum Kern der Ordensberufung. Von daher
kommt es auch, daB man zu wenig wendig ist in der gegenwirigen Situation. Von der
Ordensberufung her miifte man flexibel sein und sich immer wieder von neuem von
Gott verfiigen lassen.*¥

Hatte Wulf auf dem Konzil die christologische Sicht des Ordenslebens einbringen
konnen (PC 2), so ist also der ,,Grundauftrag® der Orden eine fortschreitende Anwen-
dung des Prinzips, daB die allen Christen gemeinsame Nachfolge Christi auch der ge-
meinsame Nenner der unterschiedlichen Ordensberufungen und geistlichen Gemein-
schaften ist. Aber auch die auf dem Konzil zunehmend auffillige Interpretation des Or-
denlebens im ekklesiologischen Horizont wird mit Hilfe des Terminus ,Grundauftrag*
weiter konsequent verfolgt, ja er findet darin seine Sinnspitze. Hier wie dort wird die
Ordensexistenz als explizit ekklesiale Daseinsweise umschrieben. Bezeichnend heifit
es bei Fr. Wulf: Das Grundsatzkapitel (2.) hat ,,mit Erfolg versucht, die in den Kon-
zilsdokumenten noch uneinheitlichen theologischen Aussagen iiber das Ordensleben,
die 6fter unverbindlich nebeneinander stehen, von einem neuen Ansatz (vom Begriff

47 NaZ 37.

4 Vgl. F. Wulf, Die geistlichen Gemeinschaften auf der Synode der deutschen Bistiimer, a.a.0.,
464.

YE, Wulf, Gelebter Glaube, in: Mut zur Zukunft. Jahreskonferenz des Foderationsrates der Vin-
zentinischen Gemeinschaften vom 27.-31. Okt 1973. Hrsg. v. G. Mack/A. Grosch. Fulda 1974,
2040, 26.



Aus dem Leben der Kirche 224

der theologischen Zeichenhaftigkeit) her in eine klare und durchsichtige Einheit zu
bringen. Von diesem Ansatz her wird anch deutlicher, als es in Kapitel V der Kirchen-
konstitution versucht wurde, welchen Ort die Orden und anderen geistlichen Gemein-
schaften innerhalb der einen nnd allgemeinen christlichen Berufung zum ganzen, un-
verkiirzten Evangelium einnehmen. Und noch ein weiteres: Als Konsequenz dieses
Entwurfs zeigt sich, daf alle Gruppen in der Kirche in je eigener Weise auf das Evan-
gelium als ihre Mitte hin tendieren und darin ihre Gemeinsamkeit und Einheit fin-
den.** Der ,Grundauftrag artikuliert somit die Einheit der christlichen Spiritualitiit bei
gleichzeitiger symbolekklesiologischer Differenz. Die Orden verdichten quasi-sakra-
mental, was Kirche ist.

Man darf im Hinblick anf die theologische Grundlegung des Beschlusses Anneliese
Herzig zustimmen, wenn sie am Ende ihrer detaillierten Untersuchung des Textes zum
Ergebnis kommt: ,,Bei allem, was sich auch als Frage heranskristallisiert hat, erweist
sich der BeschluBtext als gelungene Fortschreibung der Konzilstexte.“ Gerade was
,»das Verhiltnis von allgemeiner zu besonderer Berufung, von Kirche und Orden be-
trifft, hat der Synodentext wesentliche neue Elemente in das nachkonziliare Gespriich
zur Ordenstheologie eingebracht. Elemente, die auch weitgehend rezipiert wurden. Zu
wiirdigen ist schlieBlich der Versuch, Traditionelles in einer aktuellen Sprache aunszu-
driicken; er darf weithin als gegliickt gelten.“>! DaB dies gelingen konnte, ist in einem
nicht geringen MaBe dem Einsatz Wulfs zu verdanken.

Wer den Anlauf, den Werdegang und die fortschreibende Rezeption der Theologie
des Ordenslebens des II. Vaticanums erheben und mit seinen vielen Veristelungen in
der spiritnalititstheologischen Geschichte unseres ausgehenden Jahrhunderts gewich-
ten will, wird an Friedrich Wulf redlicherweise nicht vorbeikommen.

Ludger Agidius Schulte, Frankfurt/Miinster

%0 F. Wulf, Bericht iiber die Vollversammlung der Synode 20.—24. Nov. 1974. Hrsg. v. Erz-
bischéflichen Seelsorgereferat, Abt. Synodenbiiro. Miinchen 1974, 25f.
51 A. Herzig, ,,Ordens-Christen*, a.a.0., 176f.





