
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

P. Friedrich Wulf SJ und sein Einfluß auf Entwicklung 
und Rezeption des Ordensdekretes •Perfectae Caritatis" 

•Der Unterschied zwischen den Pflichten der Mönche und Ordensfrauen und denen der 
Christen in der Welt ist keinesweges so groß, als so viele leider meinen."1 Diese, heuti- 
gen nachkonziliaren Ohren wenig Aufmerksamkeit erregende Formulierung,2 ent- 
stammt einem Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem Titel: •Der Laie und die christliche 
Heiligkeit". Es ist die Feder des gerade frisch eingesetzten neuen Schriftleiters Frie- 
drich Wulf SJ, die dies in •Geist und Leben" (bis dahin •Zeitschrift für Aszese und My- 
stik" genannt) zu Papier bringt. Der noch junge Jesuit handelt hier zum ersten Mal über 
die Frage nach dem Verhältnis des Rätelebens und der allgemeinen Verpflichtung zum 
Vollkommenheitsstreben aller Christen, aber bei weitem nicht zum letzten Mal, denn 
er sollte zum •Altmeister"3 der gegenwärtigen Diskussion um den theologischen Be- 
stimmungsversuch des Ordenslebens in der vorkonziliaren, konziliaren und nach- 
konziliaren Zeit werden. 

Biographische Notizen 

Friedrich Clemens Wulf wurde am 8. Okt. 1908 in Düsseldorf geboren. Er stammte aus 
einer Handwerkerfamilie. Mit seinem Bruder Hans Wulf (1907-1968) trat er im April 
1927 der Gesellschaft Jesu bei. Seine philosophisch-theologischen Studien absolvierte 
er in Valkenburg. Nach der Priesterweihe 1938 und dem Abschluß der letzten Studien 
in Valkenburg 1939 wurde er für ein Sonderstudium der Spiritualität freigestellt. Die 
Wirren des Krieges ließen ihn statt in Rom in Tübingen seine Promotion betreiben, wo 
ihn wohl die väterliche Freundschaft Theodor Steinbücheis über so manche Schwierig- 
keit mit seinem wenig kirchlich und jesuitenfreundlich eingestellten Doktorvater 
Dannenbauer hinweghalf. Das Thema der Dissertation aus dem Jahre 1946 intoniert 
bereits einen der späteren Fragenkreise: •Beruf und Berufsethos der Laien in der Karo- 
lingerzeit. Kirchliche Idee und Wirklichkeit." Denn tatsächlich belegt die Zielum- 
schreibung der Studie eine deutliche Suche nach einer Antwort auf die ,moderne' Pro- 

1 F. Wulf, Der Laie und die christliche Heiligkeit, in: GuL 20 (1947) 11-26, 22. 
2 Sei es weil das konziliare Gedankengut Fuß gefaßt hat oder sei es, weil das Ordensleben in der 
Wahrnehmung der Theologie der Gegenwart keine Rolle spielt, was der Ausfall in den aktuellen 
ekklesiologischen Entwürfen belegt (vgl. die ekklesiologischen Entwürfe bei Kehl, Hünermann, 
Wiedenhofer, Werbick, bei denen die Orden gar nicht mehr vorkommen!). Was möglicherweise 
eine Folge des •Dauerfrontenkrieges" zwischen •Laien und Kleriker" ist, bzw. einer zu hoch an- 
gesetzten Gemeindetheologie seit Ende der 60er Jahre. 
3 A. Herzig, • Ordens-Christen ". Theologie des Ordenslebens in der Zeit nach dem Zweiten Va- 
tikanischen Konzil. Würzburg 1991, 286. H. Waidenfels, Frauen in der Kirche. Fallbeispiel: 
Karmelitinnen, in: StZ 210 (1992) 673-684, 673. 



Aus dem Leben der Kirche 213 

blematik einer Trennung zwischen religiösem Vollzug und zeitlicher Welt' und läßt 
in der Bearbeitung der Fragestellung bereits das damit verknüpfte Problem der Stände- 
ordnung anklingen. 

1945 beauftragte ihn die Ordensleitung mit der Neuherausgabe der Zeitschrift für 
Aszese und Mystik, deren erstes Heft erst 1947 nun unter dem Titel •Geist und Leben" 
erscheinen konnte und damit einen nicht geringen Programmwechsel signalisiert. Sie 
trug deutlich die Handschrift Wulfs, der vier Leitideen für seine Erneuerungs- 
bemühungen als wegweisend angibt. Sie geben beispielhaft Zeugnis vom Wandel der 
Theologie der Spiritualität seit der Nachkriegszeit: •Erstens sollte unsere Spiritualität, 
viel stärker als das bisher gewesen war, theologisch unterbaut werden, und zweitens 
sollte sie existentieller sein, d.h. den Menschen in seiner Existenz und in seinem perso- 
nalen Sein ansprechen. (...) Drittens wollte ich die überlieferte Frömmigkeit des 19. 
Jahrhunderts in der Kirche, die bis Mitte unseres Jahrhunderts noch gedauert hat, näm- 
lich diesen starken Moralismus und Aszetismus überwinden und hinweisen auf den 
Vorrang und auf den Vorgang der Gnade vor dem Tun. Und viertens wollte ich stärker 
die Humanwissenschaften miteinbringen, weil der Mensch ja nicht nur aus Geist und 
Seele besteht, sondern ein leibhaftes Wesen ist und sein Umfeld in der Welt und in der 
Kommunikation mit Menschen hat. Da ist viel zu wenig bisher getan worden. Das 
Konzil hat mich letztlich dann noch einmal daraufgebracht, wie wenig oder gar nichts 
da vorhanden ist."4 Aus diesen Perspektiven heraus vertieft Wulf u. a. die überkomme- 
nen geistlich-aszetischen Begrifflichkeiten und die sich darin verbalisierenden Le- 
benshaltungen; gleichzeitig ist er um eine Abwehr des publizistischen Verschleißes 
zentraler Begriffe des geistlichen Lebens wie Gebet, Mystik, Meditation, Spiritualität 
usw. bemüht. Hierzu dient ihm sowohl die dogmatische und bibeltheologisch erneuer- 
te Frömmigkeit als auch die Vorliebe seiner Zeit für eine heilsgeschichtliche und heils- 
theologische Schau des christlichen Weges. Er untersucht dazu die geistes- und fröm- 
migkeitsgeschichtlichen Entwicklungen und versucht phänomenologisch die Glaubens- 
erfahrung in ihren Phasen und Stufen zu erhellen.5 

Wulf •war ein geistiger .Wünschelrutengänger' und spürte früher als andere auf, 
was die Stunde geschlagen hatte. Es gibt kaum ein Problem oder eine Entwicklung von 
Gewicht, die in ihm nicht einen sensiblen, sachkundigen und kritischen Beobachter 
und Analytiker fand".6 

Sein Schaffen ging deshalb schon bald, ohne großes Aufsehen, über die Schriftlei- 
tung von •Geist und Leben" hinaus. Seine Tätigkeit auf dem II. Vaticanum mündete 
insbesondere in die Autorenschaft des Dekretes •Perfectae caritatis" für die 
Ordenschristen. Durch 32 stürmische und turbulente Jahre hindurch verfolgte er bis 
zum März 1979 sein prägendes Programm für •Geist und Leben". Er verstarb kurz vor 
Vollendung des 82. Lebensjahres am 2. Mai 1990 in München. 

4 •... heute sehe ich das anders". Pater Friedrich Wulf im Gespräch mit Mareike Eggers in- 
Christophorus 35 (1990) 21-30, 26. 
5 Vgl. Vorwort, in: F. Wulf, Geistliches Üben in der heutigen Welt. Geschichte und Übung der 
christlichen Frömmigkeit. Freiburg-Basel-Wien 1960, 7. 
6 C. Bamberg, Wer war P. Friedrich Wulf? Ein Porträt, in: GuL 63 (1990) 243-256, 244. 



Aus dem Leben der Kirche 214 

Sein Weg zum Konzil 

Das Ordensthema und die damit verbundenen Fragestellungen waren ein beständiges 
Thema in •Geist und Leben".7 1961 kam es dort zu einer folgenreichen Auseinander- 
setzung. Ein von Wulf verfaßter, aber nur mit drei Sternchen gekennzeichneter Artikel: 
,•Zeitgemäße Anpassung' der weiblichen Orden und Genossenschaften und die Nach- 
wuchsfrage"8, rief heftige Reaktionen hervor, ungewöhnlich starke positive wie, vor 
allem, negative. Schützend glaubten sich die großen katholischen Frauenverbände vor 
die angeblich in ihrer Ehre angegegriffenen Frauenorden stellen zu müssen. Und aus 
den Orden selbst meldeten sich entrüstete Stimmen. Sie alle begriffen nicht, daß hier 
nicht den Orden am Zeug geflickt werden sollte, sondern daß es längst fällig war, sich 
zu überlegen, wie Ordensleben in der gewandelten Zeit auszusehen habe. Was die ei- 
nen aufregte, fand das Interesse von Kardinal Frings, dem damaligen Vorsitzenden der 
Deutschen Bischofskonferenz. Er ließ sich von den Vorgängen unterrichten und lud 
Friedrich Wulf als Referenten zur Frühjahrsvollversammlung 1962 nach Hofheim ein. 
Die beiden Vorträge •Neue theologische Sicht der evangelischen Räte" und •Erneue- 
rung der konkreten Formen" fanden starken, auch kritischen Widerhall. Noch im glei- 
chen Jahr - Pfingsten 1962 - hielt Wulf zwei Grundsatzreferate mit gleicher Ausrich- 
tung vor den Höheren Oberinnen der Bundesrepublik (VOD). Sie trafen ins Mark.9 

Dies und grundlegende Ausarbeitungen für Kardinal Döpfner zum Thema Orden, 
als Antwort auf den ersten Entwurf eines Ordensschemas zum II. Vaticanum mit dem 
Arbeitstitel •Status perfectionis", veranlaßten den Rottenburger Bischof Leiprecht, der 
in der Deutschen Bischofskonferenz für die Ordensleute verantwortlich zeichnete, ihn 
zum Konzilsberater für das Zweite Vatikanum zu wählen. Denn als Bischof Leiprecht 
von Rottenburg auf dem Konzil in die Ordenskommission gewählt wurde, riet ihm 
Kardinal Döpfner, Friedrich Wulf zum Peritus zu nehmen, da der eigentliche Peritus 
Leiprechts, Hans Küng, dem Thema gegenüber nur wenig Interesse zeigte. 

Das vorbereitende Schema •Status perfectionis", das der Deutschen Bischofskonfe- 
renz zur Beratung vorlag, stand später nie in der sich erst 1962 konstituierten •Kom- 
mission für die Ordensleute", noch in der Peterskirche zur Debatte. Es wurde einer ent- 
schiedenen Kürzung durch den Sekretär der Religiosenkongregation, Erzbischof P. 
Philippe OP, unterzogen, ohne wesentlich Neues zu präsentieren.'"Diese Fassung wur- 
de auf Wunsch der Deutschen Bischofskonferenz, namentlich durch Bischof Leip- 
recht, von Friedrich Wulf und einer kleinen Arbeitsgruppe, die Wulf nun seinerseits 
zusammenstellte, um die Konzilsarbeit zu unterstützen, einer kritischen Würdigung 

7 Vgl. z.B. den Hinweis bei W. Pesch, Literatur zu den Evangelischen Räten, in: OK 7 (1966) 
197-204, 197. 
8 In: GuL 34 (1961) 129-140. Vgl. dazu und zum folgenden auch die Hinweise Wulfs in: Nach- 
folge als Zeichen. Kommentarbeiträge zum Beschluß der Gemeinsamen Synode der Bistümer in 
der Bundesrepublik Deutschland über die Orden und andere geistliche Gemeinschaften. Hrsg. v. 
F. Wulf / C. Bamberg / A. Schulz. Würzburg 1978 (= NaZ), 18. 
9 Die Referate befinden sich in : F. Wulf, Zur Frage der Erneuerung und Anpassung der tätigen 
Orden und Genossenschaften, o.O., 1962. 
10 Vgl. zu den Vorgängen auf dem Konzil: F. Wulf, Einführung in das Dekret über die zeit- 
gemäße Erneuerung des Ordenslebens, in: LThK EII (1967) 250-307 (=EPC), 251 Sp. 1 ff. 



Aus dem Leben der Kirche 215 

unterzogen. Mitglieder der Arbeitsgruppe waren P. Emanuel v. Severus OSB, P. Stefan 
Pfürtner OP und P. Audomar Scheuermann OFM. In diesem Kreis wurde das Schema, 
das nicht nur mit dem Titel •Status perfectionis" noch völlig einer einseitigen Traditi- 
on verhaftet war, •unter der entscheidenden intellektuellen Führung... von P. Wulf, im 
Pfarrhaus zu Nürtigen (Diözese Rottenburg) völlig neu erarbeitet, wie P. Emanuel v. 
Severus OSB berichtet.'' Es wurden hier nicht nur Teile ergänzt, sondern ein Alternativ- 
vorschlag erarbeitet. Das leitende Stichwort dieses Eigenentwurfes wurde die •se- 
quela Christi", d.h. es kam zu einer deutlich bibeltheologisch-christozentrischen Fun- 
dierung des Ordensverständnisses. Wulf trug den Entwurf in München 1963 der Deut- 
schen Bischofskonferenz vor, wo die dort entwickelten Gedanken breite Aufnahme 
fanden. Kardinal Döpfner war es, der den Grundüberlegungen dieses Entwurfs auf dem 
Konzil Gehör verschaffte. Denn als nun der gekürzte Text von Philippe am 9. 3. der 
Koordinierungskommission zur Approbation übergeben wurde, kam es in der Sitzung 
vom 27. März, deren Relator Kardinal Julius Döpfner war, zu einer erheblichen Kritik. 
Drei Punkte sind es, die auf dieser Sitzung angemahnt wurden: •1. Es fehle an einer 
biblischen und theologischen Vertiefung der üblichen Vorstellungen vom Ordensstand 
und von den Räten, ohne die aber eine zeitgemäße Erneuerung der Orden nicht zu 
denken sei. Insbesondere sei die christologische und ekklesiologische Sicht des Räte- 
standes zu wenig berücksichtigt. 2. Es sei kaum in hinreichender Weise dem Wunsch 
der Väter nach eindeutigen und konkreten Richtlinien für eine zeitgemäße Erneuerung 
entsprochen. 3. Es dürfe nicht nur immer vor der Welt und dem Weltgeist gewarnt 
werden..."12 Auffällig ist nun, daß die vorgetragenen Kritikpunkte sich genau mit den 
hervorragenden Konstruktionspunkten einer erneuerten Theologie des Ordensleben, 
wie sie Wulf in der vorkonziliaren Debatte vertrat, treffen.13 

Der Sekretär der Religiosenkongregation, Philippe, sah diese Kritik nicht als ele- 
mentar an, sondern entnahm dem Sitzungprotokoll, das im Schlußsatz noch einmal die 
Einwände unterstrichen hatte, daß die Substanz des Kurzschemas gebilligt sei, so daß 
eine Plenarsitzung der Koordinierungskommission, die für Mai vorgesehen war, nicht 
mehr nötig schien, da die Zeit drängte, das Schema möglichst bald allen Konzilsvätem 
zugänglich zu machen, damit diese ihre Bemerkungen und Wünsche noch frühzeitig 
genug vor Wiederbeginn des Konzils einsenden könnten. Einige Mitglieder der Kom- 
mission waren mit diesem Vorgehen nicht einverstanden. So teilte Kardinal Döpfner 
als verantwortlicher Relator der Koordinierungskommission für das •Religiosensche- 
ma" seine schon im amtlichen Protokoll geäußerten Wünsche noch einmal ausführlich 
in Form von genau formulierten Texten, die in das Schema aufgenommen werden soll- 
ten, dem römischen Sekretariat der Ordenskommission mit. Wulf bemerkt zu diesem 
Vorgang: •Letztere fanden wegen der konzilsamtlichen Stellung des Kardinals 
Berücksichtigung. Etwa die Hälfte von ihnen wurde, zum Teil wörtlich, dem Entwurf 
noch eingefügt; die Nichtaufnahme der übrigen Texte - es waren im Hinblick auf die 

11 Interview mit P. Emanuel v. Severus OSB (Manuskript). Maria Laach, Juni 1996, 8. 
12 F.Wulf, in: EPC 251 Sp. If. 
13 Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte. Zur Erneuerung der Theologie christlicher Spiritualität 
im 20. Jahrhundert - im Spiegel und von Wirken und Werk Friedrich Wulfs (1908-1990). 
Würzburg 1998, 268-338. 



Aus dem Leben der Kirche 216 

oben genannten Beanstandungen des Protokolls die wichtigeren - wurde in zahlreichen 
Anmerkungen begründet."14 Der Eigenentwurf der Deutschen Bischofskonferenz wur- 
de aber als ganzer den Konzilsmitgliedern mit der korrigierten Fassung zugänglich ge- 
macht.15 Man darf berechtigt davon ausgehen, daß die Texte ihren Hauptverfasser in 
Friedrich Wulf haben. 

Wird ferner die Tatsache zur Kenntnis genommen, daß mit der erfolgenden Wahl 
Leiprechts zum Vorsitzenden der Kommission des Zweiten Vaticanums für die weite- 
re Erstellung des Ordensdekretes auch Wulf eine maßgebliche Rolle bei der Abfassung 
der Texte erhielt, so ist die Aussage Leiprechts nur allzu verständlich: Er ist zu dem 
engsten Kreis der Mitarbeiter am Konzilsdekret zu zählen16. Auch wenn Wulfs Ein- 
führung in das Ordensdekret •Perfectae Caritatis" für die Ergänzungsbände des •Lexi- 
kon für Theologie und Kirche" diese Zusammenhänge bescheiden verschweigt, gilt er 
deshalb nicht umsonst als einer der berufensten Interpreten des Ordensdekretes und 
dessen Ausführungsbestimmungen. •Seine Einführungen und Kommentare gehören 
zum Besten, was darüber geschrieben wurde", so das Urteil des Kommissionsvorsit- 
zenden Bischof Leiprecht.17 Ja, darüber hinaus ist die kritische Bemerkung Friedrich 
Wulfs selbst ernstzunehmen: •Die meisten Kommentare zu diesem Dekret... haben 
kaum genügend deutlich gemacht, wie umfassend und in welcher Tiefe hier Kritik an 
der traditionellen Begründung und Deutung des Ordenslebens geübt wurde."18 

Seine theologische Stoßrichtung auf dem Konzil 

Was ist nun aber die Stoßrichtung des •Peritus" Leiprechts in der Erneuerung des Or- 
densverständnisses und Ordenslebens, die sowohl Spuren im Dekret hinterlassen als 
auch die späteren Rezeptionsbemühungen mit beeinflußt haben? Es versteht sich von 
selbst, daß es sich hierbei nicht um eine monokausale Ableitung eines vielschichtigen 
Diskussionsprozesses auf dem II. Vaticanum auf eine Person hin handeln soll. Das wä- 
re unhaltbar. Es soll nur festgehalten werden, wie die zentrale Vertiefung des bisheri- 
gen Ordensverständnisses auf diesem Konzil ihre Korrespondenz in den Bemühungen 
Wulfs hat und in ihm einen Innovator, selbst über die Zeit des Vaticanums hinaus, 
findet. 

Grundsätzlich: Nachzeichnen läßt sich gerade an der Person Wulfs, daß die weg- 
weisenden Gedanken, die auf dem II. Vaticanum zum Durchbruch gelangen, einen 
weiten Anweg hinter sich haben und bereits im 19. Jahrhundert eine Vorausbildung be- 
sitzen, nach dem Ersten und schließlich mit Unabweislichkeit nach dem Zweiten Welt- 
krieg erneut zur Geltung kommen. Schlagwortartig wären hier im Hinblick auf die Or- 

14 F. Wulf, Einführung in das Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens, in: 
LThKEil, 251Sp. 2f. 
15 Der Entwurf der deutschen Bischofskonferenz findet sich in: Acta Synodalia Concilii Oecu- 
menici Vaticani Secundi. Roma 1970 bis 1978,1/4, 630ff. 
16 C.L. Leiprecht, Im Dienst an der Kirche, 7 in: Strukturen christlicher Existenz (FS für F. 
Wulf). Hrsg. v. H. Schlier / E.v. Severus/ u.a. Würzburg 1968, 7-10, 7. 
17 A.a.O., 8. 
18 F. Wulf, Theologische Phänomenologie des Ordenslebens, in: MySal 4,2 450^1-87, 455. 



Aus dem Leben der Kirche 217 

densthematik folgende Faktoren zu nennen, die sich auch in Wulfs Bemühungen vor, 
auf und nach dem Konzil verifizieren lassen: die Stunde des Laien und die Frage nach 
der Laienspiritualität, die eine Suche nach einer neuen Ständelehre freisetzt; die 
Neuaufbrüche in der Moraltheologie, vor allem ihre Befreiung aus den Fängen der Ka- 
suistik durch die Rückgewinnung ihres theologischen Charakters, weiter die erneuerte 
Verhältnisbestimmung von Aszese und Mystik in der Moraltheologie unter dem Prius 
der Gnade, allgemein die Neuhinwendung zur Mystik, die Neuzuordnung von Aposto- 
lat und Kontemplation, die anthropologische Wende in der Glaubensbegründung, und 
schließlich nicht zuletzt die heilsgeschichtliche und heilstheologische Neuausrichtung 
der Theologie.19 

Was aber bringt Friedrich Wulf, vermittelt durch die Deutsche Bischofskonferenz 
und als Peritus des Kommissionsvorsitzenden für die Erarbeitung des Ordensdekretes, 
getragen von diesen grundsätzlichen Verschiebungen, konkret ein, wenn auch unter 
Kompromiß und nicht, wie er selber oft bedauert hat, immer konsequent? 

I. Die ekklesiologische Gesamtsicht 

Zur neuen ekklesiologischen Gesamtperspektive, unter der das Ordensleben auf dem 
II. Vaticanum neu verhandelt wird,20 lassen sich folgende Beobachtungen machen: 
Schon vorkonziliar zeichnete sich der Primat einer •totalen" Ekklesiologie im Denken 
Wulfs ab. Die aus ihr gewonnene Einheit aller Stände hat Priorität vor jedweder Unter- 
scheidung. Die gemeinsame Berufung zur Heiligkeit wird zum Band der Einheit. Ana- 
logie, Verschränkung und Ergänzung markieren folglich die spirituelle Betrachtung 
der Stände. Die existentiell verstandenen Begriffe der Nachfolge, der Sendung, des 
Dienstes bzw. des Heilsdienstes und der Gemeinschaft sind die zunehmend maßge- 
benden Begriffe vor einer statischen Aufteilung in Kleriker und Laien sowie Ordens- 
christen und Nichtordenschristen. Das klassisch kirchliche Ständedenken ist überholt. 
Das Ordensleben wird tiefer in das Mysterium der Kirche verwurzelt. 

Bemerkenswert sind nun zwei Beobachtungen Georg Jelichs in seiner gründlichen 
Studie zum Wandel des Ordensveständnisses auf dem II. Vaticanum.21 Zum einen, daß 
•im Werdegang beider Konzilsdokumente (gemeint ist LG 5 u. 6 sowie PC, d. Vf.)... 
ein wachsendes Verständnis für die ekklesiologische Verfaßtheit des Ordensstandes zu 
beobachten ist."22 Zum anderen stammen interessanterweise die entscheidenden 
Beiträge zur Beibehaltung der engen Verknüpfung von der allgmeinen Berufung zur 
Heiligkeit und dem Räteständ im sogenannten Kapitelstreit um LG 5 u. 6 von Kard. J. 
Döpfner, Bischof Leiprecht und Bischof Hengsbach. Sie sprachen im Namen mehr 

19 L. Schulte, Kufbruch aus der Mitte, a.a.O., 197-258. 
20 Vgl. den Kommentar Wulfs zu LG 5 u. 6, in: LThK2 EI (1966) 284-313 (= KoLG). 
21 G. Mich, Kirchliches Ordensverständnis im Wandel. Untersuchung zum Ordensverständnis 
des Zweiten Vatikanischen Konzils in der dogmatischen Konstitution •Lumen Gentium" und im 
Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens •Perfectae Caritatis" (Erfurter theolo- 
gische Studien 49). Leipzig 1983. 
22 Vgl. dazu G. Jelich, Kirchliches Ordensverständnis, a.a.O., 174-213, hier: 174. 



Aus dem Leben der Kirche 218 

oder weniger aller deutschsprachigen und skandinavischen Bischöfe. Die Argumenta- 
tionsweise ist in allen Fällen ekklesiologisch orientiert.23 

Daß dieser ekklesiologische Neuansatz nur wenig verstanden wurde, gibt Wulf im 
Hinblick auf LG 44 (dem Artikel, der vom Zeichencharakter des Rätestandes spricht 
und so den kirchentheologischen Aspekt des Rätestandes zur Geltung kommen lassen 
will) selbst zu. Dieser Abschnitt war von den Redakteuren des Textes zur Mitte ihrer 
gesamten Ordenstheologie gemacht worden. Er war zugleich aber der umstrittenste des 
ganzen Kapitels VI auf dem Konzil. Daß aber die vorgetragene Argumentation sehr 
wenig Verständnis fand, ist für Wulf ein Indiz dafür, •wie wenig noch die Kirchen- 
theologie des I. und II. Kapitels der Konstitution das theologische Denken unserer Zeit 
beherrscht und daher die Teilwirklichkeiten und Einzelgeheimnisse des christlichen 
Lebens in sich zu integrieren vermag." 24Doch kann er trotz aller Mängel das Fazit zie- 
hen, das seine Bemühungen auf dem Konzil noch einmal unterstreicht: •Kaum je in der 
Geschichte der Orden ist deren enge theologisch oder genauer, christologisch begrün- 
dete Verbindung mit der Kirche, ihrem Geheimnis und ihrer Sendung so ans Licht ge- 
treten, wie auf diesem Konzil."25 

2. Die vertiefte christologische Ausrichtung 

Wulf hatte schon im Alternativvorschlag zum Ordensschema •Status perfectionis" der 
Religiosenkongregation dem Entwurf als theologischen Leitbegriff die •Nachfolge 
Christi" eingeführt, ganz seinen vorkonziliaren heilsgeschichtlichen Überlegungen 
entsprechend.26 Die Nachfolge führt in unterschiedlicher charismatischer Ausdrück- 
lichkeit zum Dienst am Erlösungswerk und zur Gemeinschaft der Jünger, je nach dem 
Ruf, der den einzelnen erreicht. In der variierenden, charismatischen, d.h. geschenkten 
Ausdrücklichkeit bzw. Zeichenhaftigkeit der Nachfolge liegt der Schlüssel zur theolo- 
gischen Lokalisierung des Ordenslebens im Gesamt der Ekklesiologie. Die Zeichen- 
haftigkeit der Nachfolge im Ordensleben als ekklesiologische Deutungskategorie er- 
klärt allerdings noch nicht das Ordensleben als Ganzes. Sie ist eine unzureichende In- 
terpretationskategorie und muß durch die heilsgeschichtlich-soteriologische Schau er- 
gänzt werden, die letztlich im verfügenden Ruf Gottes begründet ist. D. h. Nachfolge 
meint immer ein Mitgesandtwerden mit Jesus dem Christus zur Erlösung der Welt. Die 
Ordenstheologie ist nur eine Entfaltung einer Theologie der Nachfolge, die darauf re- 
flektiert, daß alle Christen zur Heiligkeit berufen sind, der auch die Theologie der Rä- 
te, die auf jeden Christen zielt, als Bereitung zur Nachfolge zu dienen hat. 

Ist dies in groben Zügen die vorkonziliare Position Wulfs, so ist nun im Hinblick auf 
das II. Vaticanum einer weiteren Bemerkung Jelichs Aufmerksamkeit zu schenken.27 

Seiner Meinung nach geschah der grundsätzliche Wechsel von einem monastischen 

23 Vgl. a.a.O., 69-74, bes. 73f. 
24 KoLG309Sp. 1. 
25 F. Wulf, Kommentar zu •Perfectae Caritatis", in: LThK1 EII (1967) (= KoPC) 264 Sp. 1; vgl 
a. EPC 9f. 
26 Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.O., 268-338, bes. 333-336; ferner: 359-367. 
27 G. Jelich, Kirchliches Ordensverständnis, a.a.O., 241. 



Aus dem Leben der Kirche 219 

Ideal des •Gott allein" mit einem damit verbundenen einseitigen Kontemplationsideal 
als erstem Ziel des Ordenslebens hin zu einer christologischen Prägung der Konzils- 
texte unter dem nennenswerten Einfluß dieses Entwurfes der deutschsprachigen Bi- 
schofskonferenz zum Schema über die Orden von 1963.28 Vor allem sei das V. Kapitel 
dieses Eigenentwurfes hier maßgeblich gewesen. Auffällig ist nun, daß neben der star- 
ken Aufnahme des Begriffs der Nachfolge zwei Aussagen dieses Kapitels von der 
theologischen Konzeption her an die christologisch-ekklesiologische Konzentration 

des Bischofsberaters F. Wulf erinnern. 
Das über die Räte handelnde V. Kapitel des Eigenentwurfs trägt die Überschrift: 

•Der Stand der Nachfolge Christi gemäß den evangelischen Räten". Es hebt den chri- 
stologischen Aspekt des Ordenslebens heraus. Der Begriff •Stand der Nachfolge" wird 
dort zum Terminus technicus. Er verdrängt den Begriff •status perfectionis acquiren- 
dae" völlig. In der ersten Aussage wird der Ursprung der Räte in Christus wesentlich 
vertieft und damit der Auftrag, das Heilshandeln Christi zu bezeugen. Gleichzeitig 
wird eine einseitig aszetische Ausrichtung des Rätelebens korrigiert. Das Ordensleben 
stellt das schon gekommene Reich Gottes dar, vor allem in seiner gemeinschaftlichen 
Lebensform. Christus ist Norm und Regel der evangelischen Räte. Damit ist bereits das 
Grundprinzip der Erneuerung im Abschlußdekret •Perfectae Caritatis" erreicht, wenn 
es dort heißt: •Da die letzte Norm des Ordenslebens die im Evangelium vorgestellte 
Nachfolge Christi ist, hat diese allen Instituten als oberste Regel zu gelten" (PC 2a). 

3. Verabschiedung der Gleichsetzung von Räte- und Ordenstheologie 

Wieweit der Einfluß Wulfs auch gereicht haben mag, die wiedergefundene christo- 
zentrische Sicht durch den Nachfolgegedanken auf dem II. Vaticanum im einzelnen zu 
initiieren, verabschiedet wird durch die Aufnahme dieses Blickwinkels eine Gleichset- 
zung von Räte- und Ordenstheologie. Allzu oft geschehene Reduzierung des Ordens- 
standes auf die drei evangelischen Räte birgt für den Ordenserneuerer Wulf die Gefahr, 
einem abstrakten, geschichtslosen Ideal des Ordenslebens Vorschub zu leisten. Die Rä- 
te bzw. die Gelübde sind der Nachfolge Christi unterzuordnen und unter dem Leitwort 
des Dienstes29 zu interpretieren; dies soll, nach der Meinung Wulfs, die Ordenschristen 
herausholen aus ihrem Kreisen um sich selbst. Die Nachfolge Christi als Grundprinzip 
der Theologie des Ordenslebens ermöglicht es zum erstenmal in der Geschichte der of- 
fiziellen Lehre der Kirche, die apostolische und caritative Dimension in das Wesen des 
Ordenslebens einzugliedern (PC 8), und nicht, wie die bisherige Tradition, als Neben- 
ziel gegenüber der Kontemplation abzuwerten. Ja noch mehr, das Konzil hat das Apo- 
stolat als •genuines Sinnziel jedes Ordenslebens" hervorgehoben.30 

28 Vgl. Acta Synodalia Concilii Oecumenici Vaticani Secundi. Roma 1970 bis 1978,1/4, 630ff. 
29 Der hohe Stellenwert des Dienstbegriffs für die Interpretation des Ordenslebens, aber auch des 
Priestertums auf dem II. Vaticanum kann hier nur am Rande erwähnt werden; vgl. L. Schulte, 
Aufbruch aus der Mitte, a.a.O., 368-371, bes. 369 Anm 333. 
30 Vgl. PC 8; A. Senftle, Die apostolische Funktion der kontemplativen und aktiven Orden, in: 
OK 9 (1968) 394-^403, hier: 394. Zu den entsprechenden Konzilstexten vgl. Jelich, Kirchliches 
Ordensverständnis, a.a.O., 188-204. 



Aus dem Leben der Kirche 220 

Damit sind drei zentrale Elemente benannt, die sicherlich nicht ihre Alleinursäch- 
lichkeit im Schaffen Friedrich Wulfs besitzen, aber in ihm und seinem Dienstherrn, Bi- 
schof Leiprecht, eine starke Unterstützung erfahren haben. 

Die postkonziliare Zeit 

Das Konzil weiter zu vermitteln und konkretisierend fortzuschreiben wird Wulf zum 
innersten Anliegen. Zahlreich sind die nachkonzilaren Tätigkeiten Wulfs, die Aufnah- 
me des konziliaren Gedankengutes voranzutreiben. Dazu zählt natürlich zum einen der 
weitverbreitete Kommentar zum Ordensdekret PC und Lumen Gentium V und VI im 
•Lexikon für Theologie und Kirche", der auch im englischen Sprachraum eine große 
Resonanz fand. Zum anderen gehören zahlreiche Vorträge, Artikel und Stellungnah- 
men zum Gestaltwandel der Orden zu dieser Rezeptionsgeschichte.31 Wulfs alljährli- 
che Teilnahme an der Plenarversammlung der Religiosenkongregation mit Bischof 
Leiprecht brachten ihn immer wieder in Kontakt mit der weltweiten Entwicklung des 
Ordenswesens. 1967 wird er durch Leiprecht zum ersten Leiter des Seminars für Or- 
densfrauen in München, einer in der Bundesrepublik einmaligen Einrichtung. Ziel die- 
ser Institution ist es, die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens nach dem II. Vat. 
Konzil zu forcieren. Wulf selbst schreibt darüber: •Das Konzil hat Grundsätzliches ge- 
sagt (die in den Konzilsdokumenten skizzierte Theologie des Ordenslebens ist nach 
wie vor im Fluß); es hat Anstöße gegeben, z.T. sehr konkrete, aber wie das aussehen 
sollte, konnte niemand sagen.... Es gilt, Informationen zu geben, Stellung zu beziehen, 
konkrete Möglichkeiten aufzuweisen und Ausblicke in die Zukunft zu tun. ,.."32 

Die Würzburger Synode (1972-1975) pars pro toto 

Die Vielfalt der Aktivitäten zur Rezeption des II. Vaticanums können hier nicht im ein- 
zelnen nachgezeichnet werden. Jedoch soll Wulfs Tätigkeit auf der gemeinsamen Syn- 
ode der Deutschen Bistümer in Würzburg (1972-1975) als pars pro toto hervorgehoben 
werden; zumal ihr für die Rezeptionsgeschichte des II. Vaticanums im deutschen 
Sprachraum eine besondere Stellung zukommt.33 Wulfs Arbeit auf der Synode wollte 
ihrem Gesamtziel entsprechend, das Konzil in den deutschen Lebensraum hinein ver- 
mitteln und präzisieren. 1978 kommt, unter Wulfs Federführung, der in •wulfscher 
Akribie" verfaßte Kommentarband zum Beschluß der Gemeinsamen Synode der Bi- 

31 Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.O., 23ff.; 467-526 (Lit). Der letzte Beitrag noch 
1988: Art. Oden (III. Zur Theologie der Orden), in: 75?L IV (1988) 180-185. 
32 F. Wulf, Münchner Seminar 1968-1974, (Nachlaß) lf. 
33 Vgl. K. Lehmann, Allgemeine Einleitung, in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundes- 
republik Deutschland. Beschlüsse der Vollversammlung, Offizielle Gesamtausgabe I. Hrsg. im 
Auftrag des Präsidiums der Gemeinsamen Synode von L. Bertsch, Ph. Boonen, u.a. Freiburg-Ba- 
sel-Wien 21976, 21-67, 29ff. (Lit). 



Aus dem Leben der Kirche 221 

stümer in der Bundesrepublik Deutschland über die Orden und andere geistliche Ge- 
meinschaften heraus.34 

Wulf geht es summa summarum in der postkonziliaren Debatte um eine theologi- 
sche Kritologie zur Erneuerung eines geschichtlich verstandenen Ordenslebens. Dem 
reiht sich auch die Arbeit auf der Synode ein. Als genaueres Ziel des Beschlusses für 
die Orden und andere geistliche Gemeinschaften stellte die Synode in einer Zeit der 
Krise der Orden die •Neubesinnung auf den Kern ihrer Berufung" in den Vordergrund, 
um sie so •im Ringen um ihre Zukunft zu bestärken" (1.4)35. Ferner war es die erklärte 
Absicht der Synodalen, die Bedeutung der geistlichen Gemeinschaften für die gesam- 
te Kirche hervorzukehren. Anliegen, die aus dem Schaffen Wulfs ebenso geläufig sind. 
Dies alles sollte, so stellt denn auch Wulf als Hauptredakteur des Beschlusses über die 
Orden und geistlichen Gemeinschaften heraus, zur größeren Selbstsicherheit der Or- 
den führen, die in den nachkonziliaren Jahren oft unter einem Identitätsverlust litten. 

Der theologische Schlüssel des Gesamttextes liegt im neu eingeführten, äquivalent- 
losen Begriff des •Grundauftrags" der Orden und geistlichen Gemeinschaften (2.)36 

Aufgrund der starken pastoralen Ausrichtung der Synode lag es nahe, die geistlichen 
Gemeinschaften unter die Begriffe Auftrag und Dienst zu stellen.37 Es handelt sich in- 
sofern um eine theologisch-pastorale Konzeption, die mutige Schritte auf neue Formen 
radikal gelebten Evangeliums zugehen will. So wird der Wunsch der Konzilsväter nach 
Erneuerung des Ordenslebens aufgenommen.38 

Die Themen des Beschlusses sind genau jene, die Wulfs Interesse, besonders seit 
dem Ringen um die Konzilstexte, auf sich gezogen haben: die besondere Berufung des 
Ordenschristen in der allgemeinen Berufung des Christen (LG 5 u. 6), die Zuordnung 
von Orden und Kirche, sowie eine theologische Vergegenwärtigung traditioneller Be- 
gründunsgtopoi in der Ordenstheologie bzw. -Spiritualität (PC). War es gerade das ver- 
stärkte Bemühen Wulfs, in den Konzilskommentaren das Ordensleben aus einer ekkle- 
siologischen Gesamtperspektive zu verstehen und dementsprechende Mängel einzu- 
klagen, so ist es der Synodenbeschluß, der, so Herzig, •vor allem in seinem theologi- 
schen Teil die im Konzil hervorgehobene ekklesiologische Interpretation des Ordens- 
lebens pointiert herausstellt und zuspitzt." 39 Hier haben wir eine deutliche fortschrei- 
bende Rezeption zu verzeichnen. 
34 NaZ. 
35 Die im fortlaufendem Text in Klammern angegebenen Ziffern weisen auf die offizielle Ab- 
schnittsnummerierung des Synodentextes hin, hier zitiert nach NaZ. 
36 Eine erste Umschreibung des Grundauftrages lautet dort: •Der grundlegende Auftrag der 
geistlichen Gemeinschaften besteht darin, daß sie als Gruppe, die im Nachfolgeruf des Evangeli- 
ums Ursprung und Bestand hat, durch ihre Lebensordnung und ihren Dienst - die Verherrlichung 
Gottes und das Dasein für die Menschen - ein Zeichen sind für das in Christus angebrochene 
Heil" (2.1.1). Als Spezifikum der geistlichen Gemeinschaften wird nun angegeben: •Jeder Ge- 
taufte muß als Jünger Christi zuerst das Reich Gottes suchen (vgl. Mt 6,33) und aus dem Geist der 
Liebe Jesu leben, die keine Rücksicht auf sich selbst und kein Maß kennt (vgl. Joh 13,15). Hier 
aber verpflichtet sich eine ganze Gemeinschaft öffentlich auf diesen Anspruch des Evangeliums 
und stellt sich unter eine bestimmte Lebensordnung, um in gegenseitiger Verantwortung und Er- 
mutigung dem Drängen des Geistes besser nachzukommen" (2.1.2). 
37 Damit ist der Gefahr einer zu funktionalen Betrachtung des Ordenslebens die Tür geöffnet! 
38 Vgl. NaZ 16. 
39 A. Herzig, •Ordens-Christen", a.a.O., 169. 



Aus dem Leben der Kirche 222 

Allerdings nicht allein diese Spuren offenbaren den federführenden Autor Wulf. Der 
Synodenbeschluß ist nach seiner Ansicht von •drei grundlegenden Erkenntnissen in 
der Entwicklung der Ordens- und Frömmigkeitsgeschichte" 40 bestimmt, die in Wulfs 
Werk keine Unbekannten sind, sondern in der vorkonziliaren Arbeit, in der Kommen- 
tierung des Konzils und nun in der postkonziliaren Debatte wieder zum Vorschein 
kommen. Zum einen das seit den 50er Jahren zu beobachtende neue •Einheitsden- 
ken",41 d.h. die neue Verhältnisbestimmung zwischen Schöpfungs- und Erlösungsord- 
nung bzw. Weltlichem und Göttlichem, die in der Gnadenordnung • in der theologi- 
schen Entwicklung der neueren Zeit... mit Vorzug als Einheit gesehen werden"42; das 
radikalere Verständnis der gottgewollten Einheit - nicht Identität! - von Gottes- und 
Nächstenliebe und ferner die Sicht einer tieferen Einheit von Apostolat und Kontem- 
plation. Zum zweiten, daß alle Christen jedweden Standes in jeder Situation zur Hei- 
ligkeit berufen sind. Jeder Christ ist zu unbedingter, radikaler Befolgung des Evangeli- 
ums aufgerufen und befähigt. Das, so gibt Wulf zu verstehen, ist doch wohl gemeint, 
wenn die Synode sagt: •Jedem Christen ist das ganze Evangelium aufgegeben" 
(2.1.4).43 Die dritte gewachsene Erkenntnis der letzten Jahrzehnte, die dem Synoden- 
beschluß und darüber hinaus der neu gewandelten christlichen Spiritualität zugrunde 
liegt, ist, •daß das Christsein als solches, die Berufung zum Glauben und zur Heiligkeit 
durch die Taufe, das grundlegende und unüberholbare Faktum im Leben der Christen 
vor jeder besonderen Berufung und Gnadengabe ist." M Der für die Ordensberufung 
konstitutive Weiheakt der Profeß wurzelt in der Taufe und bringt diese ,nur' voller zum 
Ausdruck (vgl. LG 43). Einem Elitedenken ist damit jeder Boden entzogen. 

Alles führt bei Wulf zur altvertrauten, einen Konsequenz: •Wir können heute Geist- 
liches im strengen Sinn und Nicht-Unmittelbar-Geistliches wie die Werke der Näch- 
stenliebe und sogar Weltliches (das hier positiv, im Sinn der von Gott geschaffenen 
Welt und ihrer Aufgaben zu verstehen ist) nicht mehr so scharf voneinander trennen, 
wie es bisher in der Frömmigkeitsüberlieferung der Kirche geschah." 45 Die ebenso 
wohlbekannte Folge für die ,Ständelehre' bei Wulf ist, daß •die Grenzen zwischen den 
kirchlichen Ständen durchlässiger geworden" sind.46 

Die Rede vom •Grundauftrag" (2.1) ist deshalb der Versuch, den frömmigkeitstheo- 
logischen Wandlungen im Hinblick auf die Ordensexistenz bzw. den Mitgliedern der 
geistlichen Gemeinschaften gerecht zu werden. Der frömmigkeitstheologische Zu- 
wachs der letzten Jahrzehnte steht zum theologischen Schlüsselbegriff des Synoden- 
schreibens, dem •Grundauftrag", in einem Verhältnis wie der Kreisrand zur Kreismit- 
te. Das eine läßt sich nicht ohne das andere bestimmen. Er steht als Terminus technicus 
im Dienst der theologischen Fortschreibung des Konzils. Der •Grundauftag" knüpft, 

40 NaZ 14f. 
41 Vgl. dazu die detaillierten Ausführungen: L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.O., 413-466 
(Lit). 
42 NaZ 14f. 
43 Ebd. 
44 A.a.O., 15. 
45 F. Wulf, Die geistlichen Gemeinschaften auf der Synode der deutschen Bistümer, in: GuL 45 
(1972)463-470,465. 
46 Ebd. 



Aus dem Leben der Kirche 223 

nach der Ansicht Wulfs, an die Aussage des Konzils an, daß die oberste Regel aller In- 
stitute die Nachfolge Christi ist (PC 2); ein Gedanke, wie wir bereits sahen, der gerade 
auch durch Wulf sich auf dem II. Vatikanum Geltung verschaffen konnte. Mit der •se- 
quela Christi" wurde bereits auf dem Konzil zwischen einem allen Gemeinschaften 
Gemeinsamen und der jeweiligen Eigenart (indoles peculiaris [PC 2b]) der einzelnen 
Gemeinschaften unterschieden. Diese Unterscheidung wird im Hinblick auf das allen 
geistlichen Gemeinschaften Gemeinsame nun theologisch vertieft, d.h. das Wort 
•Grundauftrag" will die legitime theologische Aufnahme und Fortführung dieses kon- 
ziliaren Gedankens sein, um eine gemeinsame theologische Basis für die Einordnung 
des vielgestaltigen Phänomens •Orden" in der Kirche zu erreichen.47 

Es geht um den Versuch, das schwierige Verhältnis von besonderer, in gemein- 
schaftlicher Form institutionalisierter Berufung und allgemeinem Christenstand zu er- 
hellen, dessen •Gegenüber" durch das Konzil tiefer gesehen wird als ein •Miteinan- 
der", was eine grundlegende Einheit vor jeder Differenzierung voraussetzt. Mit ande- 
ren Worten, die Unsicherheit in der sogenannten •Ständelehre" nach dem Zweiten Va- 
tikanum soll einer weiteren Klärung entgegengebracht werden. Die Rede vom •Grund- 
auftrag" hat identitätsstiftenden Charakter, ohne daß Wulf die grundlegende Einheit 
aller Gläubigen im gemeinsamen Priestertum und ihre Berufung zur Heiligkeit als un- 
aufgebbare Größe aus dem Blick verliert.48 Gleichzeitig handelt es sich jedoch auch um 
eine theologische Rückbesinnung auf den Lebensnerv der Ordensberufung, um tradi- 
tionelle Überfrachtungen des Ordenslebens und die daraus resultierende Unflexibilität 
für die neue Zeitsituation abzuwerfen bzw. zu beheben. Denn es ist eine Grundkritik 
Wulfs, daß •jede Gemeinschaft immer zuerst ihre eigene Arbeit und deren Probleme 
(sieht), man dringt nicht genügend durch zum Kern der Ordensberufung. Von daher 
kommt es auch, daß man zu wenig wendig ist in der gegenwärigen Situation. Von der 
Ordensberufung her müßte man flexibel sein und sich immer wieder von neuem von 
Gott verfügen lassen."49 

Hatte Wulf auf dem Konzil die christologische Sicht des Ordenslebens einbringen 
können (PC 2), so ist also der •Grundauftrag" der Orden eine fortschreitende Anwen- 
dung des Prinzips, daß die allen Christen gemeinsame Nachfolge Christi auch der ge- 
meinsame Nenner der unterschiedlichen Ordensberufungen und geistlichen Gemein- 
schaften ist. Aber auch die auf dem Konzil zunehmend auffällige Interpretation des Or- 
denlebens im ekklesiologischen Horizont wird mit Hilfe des Terminus ,Grundauftrag' 
weiter konsequent verfolgt, ja er findet darin seine Sinnspitze. Hier wie dort wird die 
Ordensexistenz als explizit ekklesiale Daseinsweise umschrieben. Bezeichnend heißt 
es bei Fr. Wulf: Das Grundsatzkapitel (2.) hat •mit Erfolg versucht, die in den Kon- 
zilsdokumenten noch uneinheitlichen theologischen Aussagen über das Ordensleben, 
die öfter unverbindlich nebeneinander stehen, von einem neuen Ansatz (vom Begriff 

47 NaZ37. 
48 Vgl. F. Wulf, Die geistlichen Gemeinschaften auf der Synode der deutschen Bistümer, a.a.O., 
464. 
49 F. Wulf, Gelebter Glaube, in: Mut zur Zukunft. Jahreskonferenz des Föderationsrates der Vin- 
zentinischen Gemeinschaften vom 27.-31. Okt 1973. Hrsg. v. G. Mack/A. Grösch. Fulda 1974, 
20-40, 26. 



Aus dem Leben der Kirche 224 

der theologischen Zeichenhaftigkeit) her in eine klare und durchsichtige Einheit zu 
bringen. Von diesem Ansatz her wird auch deutlicher, als es in Kapitel V der Kirchen- 
konstitution versucht wurde, welchen Ort die Orden und anderen geistlichen Gemein- 
schaften innerhalb der einen und allgemeinen christlichen Berufung zum ganzen, un- 
verkürzten Evangelium einnehmen. Und noch ein weiteres: Als Konsequenz dieses 
Entwurfs zeigt sich, daß alle Gruppen in der Kirche in je eigener Weise auf das Evan- 
gelium als ihre Mitte hin tendieren und darin ihre Gemeinsamkeit und Einheit fin- 
den."50 Der ,Grundauftrag' artikuliert somit die Einheit der christlichen Spiritualität bei 
gleichzeitiger symbolekklesiologischer Differenz. Die Orden verdichten quasi-sakra- 
mental, was Kirche ist. 

Man darf im Hinblick auf die theologische Grundlegung des Beschlusses Anneliese 
Herzig zustimmen, wenn sie am Ende ihrer detaillierten Untersuchung des Textes zum 
Ergebnis kommt: •Bei allem, was sich auch als Frage herauskristallisiert hat, erweist 
sich der Beschlußtext als gelungene Fortschreibung der Konzilstexte." Gerade was 
•das Verhältnis von allgemeiner zu besonderer Berufung, von Kirche und Orden be- 
trifft, hat der Synodentext wesentliche neue Elemente in das nachkonziliare Gespräch 
zur Ordenstheologie eingebracht. Elemente, die auch weitgehend rezipiert wurden. Zu 
würdigen ist schließlich der Versuch, Traditionelles in einer aktuellen Sprache auszu- 
drücken; er darf weithin als geglückt gelten."51 Daß dies gelingen konnte, ist in einem 
nicht geringen Maße dem Einsatz Wulfs zu verdanken. 

Wer den Anlauf, den Werdegang und die fortschreibende Rezeption der Theologie 
des Ordenslebens des II. Vaticanums erheben und mit seinen vielen Verästelungen in 
der spiritualitätstheologischen Geschichte unseres ausgehenden Jahrhunderts gewich- 
ten will, wird an Friedrich Wulf redlicherweise nicht vorbeikommen. 

Ludger Agidius Schulte, Frankfurt/Münster 

50 F. Wulf, Bericht über die Vollversammlung der Synode 20.-24. Nov. 1974. Hrsg. v. Erz- 
bischöflichen Seelsorgereferat, Abt. Synodenbüro. München 1974, 25f. 
51 A. Herzig, •Ordens-Christen", a.a.O., 176f. 




