
LITERATURBERICHT 

Aufhebung aller Pluralität? 
Zu einem Buch von Willigis Jäger* 

Es handelt sich bei diesem Buch um den Abdruck von Vorträgen, Ansprachen und 
Erfahrungsberichten, die die Praxis des Autors widerspiegeln. Sie liegen in vierter, 
unveränderter Auflage vor. Es wird eigentlich kein wissenschaftlicher Anspruch er- 
hoben. Die Lebendigkeit der Darstellung hat durch die Beibehaltung des Sprechsti- 
les eher gewonnen. Man fühlt sich an die Hand genommen und kann sich als 
zuhörender Teilnehmer dem Gang der Darlegungen ohne große Mühe anschließen. 
Der Stil grenzt manchmal an Suggestion. Eindringlich wird um das Mitgehen des 
Lesers/Zuhörers geworben. Einzelformulierungen sind daher nicht mit der Meßlatte 
wissenschaftlicher Genauigkeit zu messen. Aber es wird im Gesamt der Darlegung 
unübersehbar ein Hintergrund deutlich, der einen bestimmten Standort in der De- 
batte um das Verhältnis östlicher und westlicher Spiritualität verrät, den Willigis Jä- 
ger einnimmt. Das Verständnis von Mystik ist dadurch mitbetroffen, ebenfalls die 
Frage des Absolutheitsanspruches der christlichen Botschaft. 

Ehe man in die Diskussion mit Willigis Jäger eintritt, irritiert seine immer wieder 
auftretende Abweisung rationalen Denkens. Der rationale Diskurs hat gegen Erfahrun- 
gen des Einswerdens, von denen er spricht, letztlich keine Chance. Er kann immer nur 
das Vorläufige bedeuten. Deshalb fühlt sich der Rezensent, der - notgedrungen - argu- 
mentieren muß, in der mißlichen Lage von jemandem, der von vornherein nicht damit 
rechnen kann, ganz ernstgenommen zu werden. •Die Ratio muß nämlich eine vorder- 
gründige personhafte Struktur festhalten, weil sie die Welt nicht anders deuten kann. 
Mystische Erfahrung dagegen überschreitet (16) das dualistische Gegenüber". Ge- 
meint ist hier das Gegenüber von Gott und Mensch: •Die letzte Wirklichkeit ist trans- 
personal und jenseits des Gottesbegriffes der traditionellen theistischen Religionen" 
(17). Ich hatte einmal Gelegenheit, im Haus St. Benedikt in Würzburg, in dem Pater 
Willigis seine Kurse hält, Pater Bede Griffith eine Ausgabe des flämischen Mystikers 
Jan van Ruusbroec zu übergeben, dessen Dreifaltigkeitsmystik für die Spiritualität sei- 
nes indischen Ashram grundlegend war. Für den Flamen ist es bezeichnend, das Ge- 
heimnis mystischer Erfahrung stets in seiner Spannung zu vermitteln, der Spannung 
von Nähe und Distanz, von Verschmelzung und Selbstand, von Kontemplation und 
Aktion. Diese Spannung scheint mir in diesen und anderen Formulierungen von Willi- 
gis Jäger aufgehoben und damit in einer Weise ent-spannt zu sein, die dem Prozeß der 
Einigung mit Gott eher abträglich sein dürfte, weil dieser als der Andere, Größere, Un- 
aussagbare nicht mehr wahrgenommen wird. 

* W. Jäger, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewußtseinswandel durch den Weg nach innen. 
Petersberg'1991; "1997. 



Literaturbericht 226 

Derselbe Johannes Ruusbroec hat in seiner Mystik auch eine andere Lösung für die 
Frage nach dem Verhältnis von Zeit und Ewigkeit parat als Willigis Jäger; dieser 
schreibt: •In der mystischen Erfahrung gibt es den Faktor Zeit nicht. Es gibt keinen 
Punkt Omega, auf den alles hinzielt. Es gibt nur Alpha und Omega zusammen" (20). 
Der Flame kennt die Erfahrung des •nunc stans" des ewigen Jetzt; er kennt diese Er- 
fahrung als ein Moment an einem Prozeß, in dem der Mystiker die Einigung mit Gott 
•sonder middel" erfährt. Das geschieht, wie er sich ausdrückt, •boven tijt" - oberhalb 
der Zeit. Aber in einem Dennoch hält er daran fest, daß der Mensch unabdingbar auch 
•in der tijt" verbleiben müsse. Dieser letztere Aspekt, der die Spannung aufrechterhält, 
die das Mysterium als solches erst gegenwärtig hält, scheint mir bei Jäger unterbetont 
oder übergangen. 

Ich sehe in diesen Beobachtungen einen zentralen Punkt, an dem sich verschiedene 
Konzeptionen von Mystik in ihrem Verhältnis zu den Religionen voneinander schei- 
den. Die Frage bleibt, ob das letzte Geheimnis von Kosmos und Welt, von Schöpfung 
und Geschichte, die Wirklichkeit personal sich zuwendender Liebe ist, oder ob dies 
nicht mehr akzeptabel erscheint angesichts der Auflichtung der Weiten des Kosmos 
durch die modernen Naturwissenschaften. Ist das erstere der Fall, dann ist das grundle- 
gende Paradigma von Mystik die personale Liebeseinigung, die die Distanz nicht auf- 
hebt, sondern gerade erst voll erleben läßt. Die Geschichte christlicher Mystik hat dar- 
an festgehalten; natürlich finden sich in ihr viele Beschreibungen der völligen Ver- 
schmelzung mit dem Alleinen, Ewigen und wie die Umschreibungen lauten mögen. 
Das Beispiel Jan van Ruusbroecs zeigt, daß man diese Phasen der Beschreibung immer 
in einem Gesamtkontext zu sehen hat, der notwendige Distanz und den Abstand der 
Anbetung zu wahren weiß. Wird dieser Pol der Aussage ausgelassen, stimmt die Ge- 
samtperspektive nicht mehr. 

Die Auswirkungen dieser Tendenz einer holistischen Aufhebung aller Pluralität in 
die Einheit bei Willigis Jäger sind mannigfaltig. Das sich ergebende Offenbarungsver- 
ständnis sieht so aus: •Religion ist begründet in der Offenbarung Gottes. Diese Offen- 
barung hat zwei Aspekte: Sie geschieht im reinen Bewußtsein des Menschen. Sie ist 
formlos, vorsprachlich und vorkultisch" (39). Konsequenz aus dieser Bestimmung ist, 
daß Offenbarung keinen geschichtlichen Ort hat, sondern immer dort geschieht, wo 
Menschen mystische Erfahrungen machen. Sie ist ewig gleichbleibend jenseits der 
Geschichte. Das so Geoffenbarte •ist immer das gleiche" (ebd.). Die Unterscheidung 
des Christlichen ist aufgehoben in den allgemeinen Horizont von Mystik bzw. von Eso- 
terik (vgl. 72). Man ist an Friedrich Heiler erinnert, der Ähnliches behauptete. Aus der 
Verschmelzung mit dem Alleinen kann nichts anderes hervorgehen als immer dassel- 
be. Das bezieht sich zwar nicht auf die Ausdrucksformen der Erfahrung der Einigung; 
mystisches Erleben drängt auf unterschiedliche, jeweils kulturell und religiös bedingte 
Mitteilungen, die in großer Variationsbreite den jeweiligen Kulturen und Religionen 
entsprechen. •Im Grunde läßt sich Offenbarung auf innere Erfahrungen zurückführen, 
die alle den Stempel der kulturellen Zugehörigkeit des,Sehers' tragen" (59). In diesen 
Mitteilungen aber, die etwas Abgeleitetes sind, teilt sich nicht ein personhafter Gott 
mit, sondern eben die Erfahrung einer Einigung, die kein personales Gegenüber kennt. 
Der personhafte Gott, so Jäger, •wurde von der Wissenschaft im Lauf der letzten Jahr- 
hunderte entthront" (58). Wenn von einer geschichtlichen Dimension von Offenbarung 



Literaturbericht 227 

gesprochen wird, so steht hinter dieser heutigen theologischen Auffassung eine •trans- 
zendente dualistisch-mythische Gottesvorstellung..." (58). 

Wie weit Unterschiede eingeebnet werden, zeigt sich in der Bestimmung des Ver- 
hältnisses von Gott und Schöpfung. Hier zeigt sich auch ein Gefälle der Bewertung von 
Ost nach West: •Der Unterschied zwischen den sogenannten Offenbarungsreligionen 
und den östlichen Religionen besteht darin, daß Gott für uns im Westen ein ontologisch 
Anderes ist, etwas also, was seinem Wesen nach von uns getrennt ist und immer ge- 
trennt bleibt. Zwischen Gott und Mensch besteht eine tiefe Kluft. Es ist dem Abendland 
nicht gelungen, diese Kluft wirklich zu überbrücken" (47). Man hat den Eindruck, als 
habe der Autor nie etwas von einer creatio continua, in der von •Trennung" nicht die 
Rede sein kann, oder der analogia entis und der durch sie umschriebenen Beziehung 
und Unterscheidung von Gott und Geschöpf gehört. Diese Fachterminologie kann 
natürlich in spirituellen Vorträgen nicht benutzt werden. Wer aber das mit ihnen Ge- 
meinte kennt, wird eigentlich nicht so formulieren können, wie dies hier geschieht. 
Willigis Jäger setzt praktisch Gott und Mensch gleich, auch dies unter Berufung auf 
östliche Mystik: •Im Westen sind Gott und Mensch also wesenhaft getrennt, im Osten 
dagegen sind sie von gleicher Wesenheit" (48). Wer die Distanz nicht aushält, gerät in 
Schwierigkeiten. Es mag Erfahrungssequenzen geben, die die Einheit so erleben las- 
sen, daß ähnlich formuliert werden kann. Aber hier ist von einem objektiven Vergleich 
von Ost und West die Rede, der dann notwendig unstimmig wird, wenn der andere Pol 
der Aussagen über die Distanz und den Unterschied unterschlagen wird. 

Hier ist schon zu ahnen, daß in der Dominanz der Perspektive vom Osten her auch 
das Christliche neu gesehen wird, genauerhin der Anspruch Jesu Christi selbst. Die 
Formel der Christologie, die Willigis Jäger anbietet, lautet: •Jesus war ein historischer 
Mensch, Christus aber ist Symbol für die ewige transpersonale Seinsweise, die in allen 
Menschen angelegt ist und sich entfalten soll. (...) Wir haben wie er diese Seinsform zu 
leben, wir haben in gewisser Weise Christus, d.h. Christusse zu werden" (121). Die Di- 
stanz zu Christus wird in ähnlicher Weise nivelliert wie die zu Gott. Seine Gottbezie- 
hung ist aber nicht einfach identisch mit der unseren. Es wird bei Willigis Jäger nicht 
deutlich, wie sich seine Aussage zu den Geheimnissen der Menschwerdung und der 
Auferstehung verhält, erst recht nicht, wenn wir in einer Ansprache lesen: •Jesus nann- 
te sich ,Menschensohn', zum Sohn Gottes machten ihn seine Anhänger" (196). Kann 
man so mit der Tradition der biblischen Texte und deren Widerhall in den frühen Kon- 
zilien umgehen? Dieser Position entspricht auch eine Tendenz zur Nivellierung der 
Unterschiede unter den Religionen: •Wenn die Menschheit heute am Abgrund steht, so 
müssen wir erkennen, daß sich die Probleme nur durch ein neues Bewußtsein lösen las- 
sen. Wir können es als Christen Christusbewußtsein nennen, aber auch Buddhabe- 
wußtsein, Krishnabewußtsein oder einfach Bewußtsein der Philosophia perennis" 
(141). Das letzte Glied in der Kette überrascht; man hätte es nicht so erwartet. In der 
Neuscholastik hat man von der •philosophia perennis" anders gesprochen. Sie würde 
keineswegs diese Aussagen decken. 

Die Differenz unter den Religionen ist unwichtig geworden. Die relevante Unter- 
scheidung ist für Willigis Jäger die von •Exoterik" und •Esoterik" (71); Exoterik be- 
sagt Abhängigkeit von Dogma, Ritual und Symbol, während mit Esoterik eine Spiritu- 
alität bezeichnet wird, die auf Erfahrung beruht, und zwar offensichtlich einer Erfah- 



Literaturbericht 228 

rung, die mit dem wesentlich Einen in allen Religionen verbindet und den einzelnen 
über die Spezifika seiner Religion hinaushebt; dies wird in einem aussagekräftigen 
Schaubild dargestellt (72). In diesen Passagen wird deutlich, daß Willigis Jäger sich 
vor Mißverständnissen hüten möchte; Esoteriker, so betont er, sind nicht Menschen mit 
elitärem Bewußtsein; aber doch sind sie wenige, wobei allerdings ihre Zahl im Wach- 
sen ist. Sie können auch ihrerseits nicht der exoterischen Ausdrucksformen jeweils ih- 
rer Religionen entbehren; vielmehr sind Exoterik und Esoterik Säulen für jede Religi- 
on. •Aber wahre Religion versucht, über sich hinauszuführen zur Erfahrung des Gött- 
lichen" (73). Dies bleibt Zielpunkt jenseits der Unterscheidung der Religionen. 

Ich komme zum Anfang zurück: Es ist schwer, gegen Erfahrungen zu argumentie- 
ren. Die Praxis der Lebenshilfe, die viele Menschen Sinn erfahren ließ, ist für mein 
Empfinden das Standbein, auf dem Willigis Jäger steht. Man möchte es ihm nicht strei- 
tig machen. Es ist nur die Frage, ob es dieser Formen der Interpretation bedarf, um zu 
erreichen, was angezielt wird. Es geht auch keineswegs um die Frage, wieweit Zen- 
Praxis Anregung und Element christlicher Spiritualität werden kann. Andere Beispiele 
der Integration zeigen, daß wechselseitiger Austausch von hohem Wert sein kann, oh- 
ne daß man bestimmte Grundlagen der eigenen Glaubenstradition ganz vernachlässigt 
oder gar ausschließt. Ich denke, es wäre nicht nötig, soviel Abstriche von der christli- 
chen Überlieferung zu machen, um die Früchte eines genuinen Austausches mit ver- 
schiedenen Religionen zu ernten. Die Mystik hat sich immer wieder schwer getan mit 
dem konkreten Bezug zur Kirche und zu den Sakramenten. Ich denke, daß es ange- 
messen wäre, hier eine Stärke des Ansatzes von der Erfahrung her in Anschlag zu brin- 
gen: Zen erlernt sich in aller Regel nur in Gemeinschaft, die ihre festen Regeln und For- 
men hat. Deren Einhaltung ist Bedingung der Erfahrung von Satori. Ob es möglich wä- 
re, von diesem methodischen Angang her auch einen neuen Bezug zur Kirche und ihren 
sehr konkreten Heilsangeboten zu finden? In ihr lebt der Menschgewordene weiter mit 
den konkreten Gebärden seiner Zuwendung (als die man Sakramente bezeichnen könn- 
te), die dem Empfänger nie als beliebig oder auch anders sein könnend vorkommen. 
Sie sind für den Glaubensvollzug unverzichtbar. Ob nicht hier, im Leben der Kirche 
selbst und in der Tradition ihrer Theologie notwendig das andere Standbein gesucht 
werden müßte, das die Praxis des Willigis Jäger in der Balance hielte? 

Bernhard Fraling, Münster 




