LITERATURBERICHT

Aufhebung aller Pluralitit?

Zu einem Buch von Willigis Jager*

Es handelt sich bei diesem Buch um den Abdruck von Vortrigen, Ansprachen und
Erfahrungsberichten, die die Praxis des Autors widerspiegeln. Sie liegen in vierter,
unverédnderter Auflage vor. Es wird eigentlich kein wissenschaftlicher Anspruch er-
hoben. Die Lebendigkeit der Darstellung hat durch die Beibehaltung des Sprechsti-
les eher gewonnen. Man fiihlt sich an die Hand genommen und kann sich als
zuhorender Teilnehmer dem Gang der Darlegungen ohne grofle Miihe anschlieBen.
Der Stil grenzt manchmal an Suggestion. Eindringlich wird um das Mitgehen des
Lesers/Zuhtrers geworben. Einzelformulierungen sind daher nicht mit der MeBlatte
wissenschaftlicher Genauigkeit zu messen. Aber es wird im Gesamt der Darlegung
uniibersehbar ein Hintergrund deutlich, der einen bestimmten Standort in der De-
batte um das Verhiltnis Ostlicher und westlicher Spiritualitét verrit, den Willigis Ja-
ger einnimmt. Das Verstindnis von Mystik ist dadurch mitbetroffen, ebenfalls die
Frage des Absolutheitsanspruches der christlichen Botschaft.

Ehe man in die Diskussion mit Willigis Jager eintritt, irritiert seine immer wieder
auftretende Abweisung rationalen Denkens. Der rationale Diskurs hat gegen Erfahrun-
gen des Einswerdens, von denen er spricht, letztlich keine Chance. Er kann immer nur
das Vorldufige bedeuten. Deshalb fithlt sich der Rezensent, der — notgedrungen — argu-
mentieren muf, in der miBllichen Lage von jemandem, der von vornherein nicht damit
rechnen kann, ganz ernstgenommen zu werden. ,,Die Ratio mu nimlich eine vorder-
griindige personhafte Struktur festhalten, weil sie die Welt nicht anders deuten kann.
Mystische Erfahrung dagegen tiberschreitet (16) das doalistische Gegeniiber”. Ge-
meint ist hier das Gegeniiber von Gott und Mensch: ,,Die letzte Wirklichkeit ist trans-
personal und jenseits des Gottesbegriffes der traditionellen theistischen Religionen*
(17). Ich hatte einmal Gelegenheit, im Haus St. Benedikt in Wiirzburg, in dem Pater
Willigis seine Kurse hilt, Pater Bede Griffith eine Ausgabe des flimischen Mystikers
Jan van Ruusbroec zu iibergeben, dessen Dreifaltigkeitsmystik fiir die Spiritoalitét sei-
nes indischen Ashram grundlegend war. Fiir den Flamen ist es bezeichnend, das Ge-
heimnis mystischer Erfahrung stets in seiner Spannung zu vermitteln, der Spannung
von Nihe ond Distanz, von Verschmelzung und Selbstand, von Kontemplation und
Aktion. Diese Spannung scheint mir in diesen und anderen Formulierungen von Willi-
gis Jager aufgehoben und damit in einer Weise ent-spannt zu sein, die dem Prozef der
Einigung mit Gott eher abtréiglich sein diirfte, weil dieser als der Andere, Gro8ere, Un-
aussagbare nicht mehr wahrgenommen wird.

* W. Jager, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewuftseinswandel durch den Weg nach innen.
Petersberg 11991; 41997.



Literaturbericht 226

Derselbe Johannes Ruusbroec hat in seiner Mystik auch eine andere Losung fiir die
Frage nach dem Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit parat als Willigis Jdger; dieser
schreibt: ,,In der mystischen Erfahrung gibt es den Faktor Zeit nicht. Es gibt keinen
Punkt Omega, auf den alles hinzielt. Es gibt nur Alpha und Omega zusammen® (20).
Der Flame kennt die Erfahrung des ,,nunc stans® des ewigen Jetzt; er kennt diese Er-
fahrung als ein Moment an einem ProzeB, in dem der Mystiker die Einigung mit Gott
»sonder middel* erfahrt. Das geschieht, wie er sich ausdriickt, ,,boven tijt* — oberhalb
der Zeit. Aber in einem Dennoch hilt er daran fest, daB der Mensch unabdingbar auch
»in der tijt* verbleiben miisse. Dieser letztere Aspekt, der die Spannung aufrechterhilt,
die das Mysterium als solches erst gegenwirtig hilt, scheint mir bei Jiger unterbetont
oder itbergangen.

Ich sehe in diesen Beobachtungen einen zentralen Punkt, an dem sich verschiedene
Konzeptionen von Mystik in ihrem Verhiltnis zu den Religionen voneinander schei-
den. Die Frage bleibt, ob das letzte Geheimnis von Kosmos und Welt, von Schoépfung
und Geschichte, die Wirklichkeit personal sich zawendender Liebe ist, oder ob dies
nicht mehr akzeptabel erscheint angesichts der Auflichtung der Weiten des Kosmos
durch die modernen Naturwissenschaften. Ist das erstere der Fall, dann ist das grundle-
gende Paradigma von Mystik die personale Liebeseinigung, die die Distanz nicht auf-
hebt, sondern gerade erst voll erleben l4Bt. Die Geschichte christlicher Mystik hat dar-
an festgehalten; natiirlich finden sich in ihr viele Beschreibungen der vélligen Ver-
schmelzung mit dem Alleinen, Ewigen und wie die Umschreibungen lauten modgen.
Das Beispiel Jan van Ruusbroecs zeigt, dal man diese Phasen der Beschreibung immer
in einem Gesamtkontext zu sehen hat, der notwendige Distanz und den Abstand der
Anbetung zu wahren weill. Wird dieser Pol der Aussage ausgelassen, stimmt die Ge-
samtperspektive nicht mehr.

Die Auswirkungen dieser Tendenz einer holistischen Aufhebung aller Pluralitiit in
die Einheit bei Willigis Jager sind mannigfaltig. Das sich ergebende Offenbarungsver-
stindnis sieht so aus: ,,Religion ist begriindet in der Offenbarung Gottes. Diese Offen-
barung hat zwei Aspekte: Sie geschieht im reinen Bewulitsein des Menschen. Sie ist
formlos, vorsprachlich und vorkultisch* (39). Konsequenz aus dieser Bestimmung ist,
dafl Offenbarung keinen geschichtlichen Ort hat, sondern immer dort geschieht, wo
Menschen mystische Erfahrungen machen. Sie ist ewig gleichbleibend jenseits der
Geschichte. Das so Geoffenbarte ,.ist immer das gleiche* (ebd.). Die Unterscheidung
des Christlichen ist aufgehoben in den allgemeinen Horizont von Mystik bzw. von Eso-
terik (vgl. 72). Man ist an Friedrich Heiler erinnert, der Ahnliches behauptete. Aus der
Verschmelzung mit dem Alleinen kann nichts anderes hervorgehen als immer dassel-
be. Das bezieht sich zwar nicht auf die Ausdrucksformen der Erfahrung der Einigung;
mystisches Erleben dringt auf unterschiedliche, jeweils kulturell und religits bedingte
Mitteilungen, die in groBer Variationsbreite den jeweiligen Kulturen und Religionen
entsprechen. ,Im Grunde 146t sich Offenbarung auf innere Erfahrungen zuriickfithren,
die alle den Stempel der kulturellen Zugehorigkeit des ,Sehers‘ tragen® (59). In diesen
Mitteilungen aber, die etwas Abgeleitetes sind, teilt sich nicht ein personhafter Gott
mit, sondern eben die Erfahrung einer Einigung, die kein personales Gegeniiber kennt.
Der personhafte Gott, so Jager, ,,wurde von der Wissenschaft im Lauf der letzten Jahr-
hunderte entthront* (58). Wenn von einer geschichtlichen Dimension von Offenbarung



Literaturbericht 227

gesprochen wird, so steht hinter dieser heutigen theologischen Auffassung eine ,trans-
zendente dualistisch-mythische Gottesvorstellung ...« (58).

Wie weit Unterschiede eingeebnet werden, zeigt sich in der Bestimmung des Ver-
hiltnisses von Gott und Schopfung. Hier zeigt sich auch ein Gefille der Bewertung von
Ost nach West: ,,.Der Unterschied zwischen den sogenannten Offenbarungsreligionen
und den 6stlichen Religionen besteht darin, da Gott fiir uns im Westen ein ontologisch
Anderes ist, etwas also, was seinem Wesen nach von uns getrennt ist und immer ge-
trennt bleibt. Zwischen Gott und Mensch besteht eine tiefe Kluft. Es ist dem Abendland
nicht gelungen, diese Kluft wirklich zu iiberbriicken‘ (47). Man hat den Eindruck, als
habe der Autor nie etwas von einer creatio continua, in der von . Trennung* nicht die
Rede sein kann, oder der analogia entis und der durch sie umschriebenen Beziehung
und Unterscheidung von Gott und Geschépf gehort. Diese Fachterminologie kann
natiirlich in spirituellen Vortrigen nicht benutzt werden. Wer aber das mit ihnen Ge-
meinte kennt, wird eigentlich nicht so formulieren konnen, wie dies hier geschieht.
Willigis Jager setzt praktisch Gott und Mensch gleich, auch dies unter Berufung anf
ostliche Mystik: ,Im Westen sind Gott und Mensch also wesenhaft getrennt, im Osten
dagegen sind sie von gleicher Wesenheit* (48). Wer die Distanz nicht aushilt, gerit in
Schwierigkeiten. Es mag Erfahrungssequenzen geben, die die Einheit so erleben las-
sen, daf dhnlich formuliert werden kann. Aber hier ist von einem objektiven Vergleich
von Ost und West die Rede, der dann notwendig unstimmig wird, wenn der andere Pol
der Aussagen iiber die Distanz und den Unterschied unterschlagen wird.

Hier ist schon zu ahnen, daf} in der Dominanz der Perspektive vom Osten her auch
das Christliche neu gesehen wird, genauerhin der Anspruch Jesu Christi selbst. Die
Formel der Christologie, die Willigis Jiger anbietet, lautet: ,,Jesus war ein historischer
Mensch, Christus aber ist Symbol fiir die ewige transpersonale Seinsweise, die in allen
Menschen angelegt ist und sich entfalten soll. (...) Wir haben wie er diese Seinsform zu
leben, wir haben in gewisser Weise Christus, d.h. Christusse zu werden® (121). Die Di-
stanz zu Christus wird in dhnlicher Weise nivelliert wie die zu Gott. Seine Gottbezie-
hung ist aber nicht einfach identisch mit der unseren. Es wird bei Willigis Jiger nicht
deutlich, wie sich seine Aussage zu den Geheimnissen der Menschwerdung und der
Auferstehung verhilt, erst recht nicht, wenn wir in einer Ansprache lesen: ,,Jesus nann-
te sich ,Menschensohn‘, zum Sohn Gottes machten ihn seine Anhinger* (196). Kann
man so mit der Tradition der biblischen Texte und deren Widerhall in den friihen Kon-
zilien umgehen? Dieser Position entspricht auch eine Tendenz zur Nivellierung der
Unterschiede unter den Religionen: ,,Wenn die Menschheit heute am Abgrund steht, so
miissen wir erkennen, daB sich die Probleme nur durch ein neues BewuBtsein 16sen las-
sen. Wir kénnen es als Christen ChristusbewuBtsein nennen, aber auch Buddhabe-
wuBtsein, KrishnabewuBtsein oder einfach BewuBtsein der Philosophia perennis®
(141). Das letzte Glied in der Kette iiberrascht; man hitte es nicht so erwartet. In der
Neuscholastik hat man von der ,,philosophia perennis* anders gesprochen. Sie wiirde
keineswegs diese Aussagen decken.

Die Differenz unter den Religionen ist unwichtig geworden. Die relevante Unter-
scheidung ist fiir Willigis J4ger die von ,,Exoterik“ und ,,Esoterik (71); Exoterik be-
sagt Abhingigkeit von Dogma, Ritual und Symbol, wihrend mit Esoterik eine Spiritu-
alitdt bezeichnet wird, die auf Erfahrung beruht, und zwar offensichtlich einer Erfah-



Literaturbericht 228

rung, die mit dem wesentlich Einen in allen Religionen verbindet und den einzelnen
iiber die Sperzifika seiner Religion hinaushebt; dies wird in einem aussagekriftigen
Schaubild dargestellt (72). In diesen Passagen wird deutlich, dal Willigis Jéger sich
vor MiBverstindnissen hitten mochte; Esoteriker, so betont er, sind nicht Menschen mit
elitirem BewuBtsein; aber doch sind siec wenige, wobei allerdings ihre Zahl im Wach-
sen ist. Sie kénnen auch ihrerseits nicht der exoterischen Ausdrucksformen jeweils ih-
rer Religionen entbehren; vielmehr sind Exoterik und Esoterik Siulen fiir jede Religi-
on. ,,Aber wahre Religion versucht, iiber sich hinauszufithren zur Erfahrung des Gott-
lichen* (73). Dies bleibt Zielpunkt jenseits der Unterscheidung der Religionen.

Ich komme zum Anfang zuriick: Es ist schwer, gegen Erfahrungen zu argumentie-
ren. Die Praxis der Lebenshilfe, die viele Menschen Sinn erfahren lieB, ist fiir mein
Empfinden das Standbein, auf dem Willigis Jager steht. Man méchte es ihm nicht strei-
tig machen. Es ist nur die Frage, ob es dieser Formen der Interpretation bedarf, um zu
erreichen, was angezielt wird. Es geht auch keineswegs um die Frage, wieweit Zen-
Praxis Anregung und Element christlicher Spiritualitit werden kann. Andere Beispiele
der Integration zeigen, da wechselseitiger Austausch von hohem Wert sein kann, oh-
ne daB man bestimmte Grundlagen der eigenen Glaubenstradition ganz vernachlédssigt
oder gar ausschlieBt. Ich denke, es wiire nicht notig, soviel Abstriche von der christli-
chen Uberlieferung zu machen, um die Friichte eines genuinen Austausches mit ver-
schiedenen Religionen zu ernten. Die Mystik hat sich immer wieder schwer getan mit
dem konkreten Bezug zur Kirche und zu den Sakramenten. Ich denke, daB es ange-
messen wire, hier eine Stirke des Ansatzes von der Erfahrung her in Anschlag zu brin-
gen: Zen erlernt sich in aller Regel nur in Gemeinschaft, die ihre festen Regeln und For-
men hat. Deren Einhaltung ist Bedingung der Erfahrung von Satori. Ob es moglich wi-
re, von diesem methodischen Angang her auch einen neuen Bezug zur Kirche und ihren
sehr konkreten Heilsangeboten zu finden? In ihr lebt der Menschgewordene weiter mit
den konkreten Gebirden seiner Zuwendung (als die man Sakramente bezeichnen kénn-
te), die dem Empfiinger nie als beliebig oder auch anders sein kdnnend vorkommen.
Sie sind fiir den Glaubensvollzug unverzichtbar. Ob nicht hier, im Leben der Kirche
selbst und in der Tradition ihrer Theologie notwendig das andere Standbein gesucht
werden miiBte, das die Praxis des Willigis Jiger in der Balance hielte?

Bernhard Fraling, Miinster





