
Engagierter Buddhismus heute 
Wenn Menschen im Westen über den Buddhismus sprechen, so ist es oft die me- 
ditative Seite dieser Weltreligion, die den gehetzten, modernen Menschen anspricht. 
Der Ausstieg aus dem Alltag, die Hinwendung zu meditativer Versenkung und die 
Faszination uralter Rituale stiften Sinn und geben inneren Halt. Die aktive, sozial 
tätige Seite des Buddhismus wird dabei oft übersehen und kommt erst langsam ins 
Bewußtsein der westlichen Sinnsucher. 

Seit vielen Jahren versuchen jedoch Buddhisten, einen Grundpfeiler ihrer Spiritua- 
lität, die heilende Hinwendung zu anderen, auch institutionell zu verankern und sich in 
sozialen Institutionen zu engagieren, oder aber diese ins Leben zu rufen. In diesem Bei- 
trag sollen zwei Buddhisten, Tetsugen Glassman und Thich Nhat Hanh, die als profi- 
lierte Vertreter der Gruppe des •Engagierten Buddhismus" bezeichnet werden können 
in ihren Veröffentlichungen vorgestellt werden. Dabei steht Glassman für einen west- 
lichen Ansatz, der amerikanischen Pragmatismus mit östlicher Geistigkeit zu einer 
durchaus originellen Symbiose bringt, während der vietnamesische Mönch Thich Nhat 
Hanh, ganz aus der traditionellen buddhistischen Klosterschulung kommend, vor allem 
seit dem Vietnamkrieg durch großes soziales Engagement besticht. Die hohe Popula- 
rität der beiden Autoren zeigt, daß ihre spirituelle Kreativität auch für die sozialen Fra- 
gen des Westens für viele Menschen von Bedeutung zu sein scheint. 

Vielerorts gibt es inzwischen Meditationskurse im Stil des Zen und die Anzahl der 
Publikationen zum Thema ist kaum überschaubar. Seit alters her endet der Zen-Weg 
allerdings nicht in der Innerlichkeit, sondern hat sich im Alltag zu bewähren und zu 
beweisen. Daß gelebte Meditation mehr ist als seliges, stilles Sitzen oder "Nabel- 
schau", soll im folgenden deutlich werden. 

Der New Yorker Zen-Buddhist Bernard Tetsugen Glassman ist Gründer eines inter- 
nationalen •Peacemaker-Movements". Im Rahmen seines Engagements lud er im De- 
zember 1996 zu einer internationalen und interreligösen Meditationswoche in das ehe- 
malige Konzentrationslager Auschwitz ein. 150 Menschen aus verschiedenen Ländern 
und vier Religionen (Judentum, Christentum, Buddhismus und Islam) folgten seiner 
Einladung. In Meditation und Ritual wurde der Opfer und der je eigenen Verflechtun- 
gen in Gewalt und Krieg gedacht. 

In seinem Buch •Anweisungen für den Koch - Lebensentwurf eines Zen-Meisters" 
gibt er einen interessanten und motivierenden Einblick in das von ihm gegründete so- 
ziale Netzwerk.1 Glassman gehört zu den Vertretern des sogenannten engagierten 
Buddhismus und arbeitet in New York unter anderem mit Obdachlosen. Ausgehend 
von Dogen (1200-1253), dem Begründer der Soto-Tradition des Zen in Japan, nimmt 
Glassman seine Leser mit in seine Zenküche. Genauer müßte man sagen in die Back- 
stube der Greystone Bäckerei. Aus diesem Projekt, das von engagierten Buddhisten zur 
Sicherung ihres Lebensunterhaltes gegründet wurde, hat sich mittlerweile ein soziales 
Netzwerk entwickelt, in dem Obdachlosen die Rückkehr in einen normalen Berufs- 

1 B. Glassman/R. Fields, Anweisungen für den Koch. Lebensentwurf eines Zen-Meisters. Ham- 
burg 1997. 



Literaturbericht 230 

und Lebensalltag ermöglicht wird. Ganz konkret zeigt Glassman, welche Schritte not- 
wendig sind, um für sich und andere ein •Zen-Mahl" zu bereiten, um eines seiner Lieb- 
lingsbilder aufzugreifen. Dabei versucht er, auch im unternehmerischen Bereich seine 
spirituelle Motivation einzubringen. Im Hinblick auf den Profit eines Unternehmens 
führt er aus: •Ein Geschäftsergebnis, das neben dem finanziellen Profit auch das Wohl 
des Gemeinwesens und die spirituelle Entwicklung aller Beteiligten berücksichtigt, 
bringt daher letztlich auch den größten Profit." Er propagiert einen Mittelweg zwischen 
einem rein gewinnorientierten Unternehmen und einem Ansatz, der bei aller Sorge um 
die Not der Menschen die unternehmerischen Belange völlig außen vor läßt. Seines Er- 
achtens •liegt die Zukunft sowohl für Wirtschaftsunternehmen, als auch für sozial en- 
gagierte Institutionen in einem synergetischen Modell, das sowohl Profit- als auch 
Non-Profit-Ansätze berücksichtigt und nutzt, denn beide können einander unterstüt- 
zen." Arbeit, soziales Engagement und spirituelle Praxis existieren dabei aber nicht ne- 
beneinander, sondern •ein wichtiger Bestandteil unserer Bemühungen ist, unser Unter- 
nehmen beziehungsweise unsere Arbeit zu einem Tempel zu machen. Wir erledigen al- 
so nicht zuerst unsere Arbeit und gehen anschließend irgendwo anders hin, um uns spi- 
rituell zu betätigen". Denn, •Spirituelle Betätigung, was auch immer man darunter ver- 
stehen mag, ist eines der wichtigsten Elemente unserer geschäftlichen Aktivitäten." 

Wenn heute über sozial und politisch engagierten Buddhismus gesprochen wird, al- 
so über tätiges Engagement, das der konkreten Meditationserfahrung entwächst, ist vor 
allem ein Mann zu nennen: der vietnamesische Mönch, Dichter und Friedensaktivist 
Thich Nhat Hanh. Spiritualität und Dichtkunst gehen seit jeher in der Geschichte der 
Menschen Hand in Hand. Die religiöse Literatur jeglicher Tradition quillt über von 
dem Zeugnis einer Erfahrung, die sich in Bildern ausdrückt, weil sich ihre Tiefe nur so 
adäquat darstellen läßt. Doch auch der spirituelle Mensch lebt nicht auf einer Insel der 
Seligen, sondern ist eingewoben in das Auf und Ab des Alltags der Welt, eingewoben 
in die jeweilige politische Situation. Dichtung bekommt besonders in Krisenzeiten ei- 
ne eigene Bedeutung, wenn sie versucht, das Grauen, das Krieg verursacht, anders dar- 
zustellen, als dies in den nüchternen Termini der Kriegsberichterstattung möglich ist. 
Christliches Beispiel ist hierfür etwa der nicaraguanische Dichter Ernesto Cardenal, 
der sowohl in dichten Bildern seinem spirituellen Leben Ausdruck verleiht, als auch 
aktiv in der politischen Situation seines Landes Stellung bezogen hat. Politik und Poe- 
sie sind die beiden Säulen - aufgerichtet auf dem Fundament einer traditionellen mo- 
nastischen buddhistischen Erziehung - die die Gedichte Thich Nhat Hanhs kennzeich- 
nen. Eine Auswahl seines lyrischen Werkes ist im Theseus Verlag auf Deutsch er- 
schienen.2 Setzt er sich im ersten Teil des Bandes mit der •historischen Dimension" 
seines Lebens und hier nun vor allem seinem Engagement im Vietnamkrieg auseinan- 
der, ist der zweite Teil der •letztendlichen Dimension" gewidmet. Doch wie er in einer 
Art Widmung vor jedem der beiden Kapitel schreibt: •Berührst du tief die historische 
Dimension, findest du dich wieder in der letztendlichen Dimension. Berührst du die 
letztendliche Dimension, so hast du die historische Dimension nicht verlassen". Die 
Wunden, die der Krieg seinem Land geschlagen hat, bestimmen sein Handeln und Tun. 

2 Thich Nhat Hanh, Nenne mich bei meinem wahren Namen. Gesammelte Gedichte. Berlin 
1997. 



Literaturbericht 231 

Er gründete die •Schule der Jugend für Sozialarbeit" und setzte sich in den kommen- 
den Jahren aktiv für die Unterstützung der •boat people" ein. 

Manche der Menschen, von denen Thich Nhat Hanh in seinen Gedichten über diese 
Zeit schreibt, haben Zuflucht in einem anderen Land gefunden. Die Aktualität der 
Flüchtlings- und Migrationsproblematik, die heute oft genug Menschen wie •Ab- 
schaum behandelt", die gerade ein Leben als •Schaum des Meeres" - wie er sich aus- 
drückt - hinter sich gelassen haben, lassen die Zeilen zu einem Appell an das mensch- 
liche Gewissen werden. 

In den meisten Gedichten des Vietnamesen schimmert seine buddhistische Erzie- 
hung durch. Wieviel Leid entsteht in der Welt, weil Menschen sich einfach von ihren 
Emotionen fortreißen lassen, im Affekt handeln und so sich und andere verletzen. 
Auch der Buddhist wird von Emotionen bewegt und lächelt keineswegs immer so ab- 
geklärt, wie es manche Buddhadarstellungen - in westlicher Deutung - glauben ma- 
chen. Es geht aber darum, die eigenen Emotionen wahrzunehmen, nicht zu bewerten, 
in Meditation und Achtsamkeit einen Weg zu finden und sich nicht den Emotionen - 
und seien sie noch so verständlich - einfach zu ergeben. Nicht ein Verdrängen von Wut 
oder Haß ist das Gebot der Stunde, sondern das nicht bewertende Wahrnehmen, wenn 
die Spirale der Gewalt aufgehalten werden soll. Die Gedichte der •Historischen Di- 
mension" zeigen, neben dem konkreten Leid, das der Krieg über Vietnam brachte, im- 
mer wieder auch, wie ein engagierter buddhistischer Mönch auf das Leid und den Ter- 
ror reagiert. In der •Letztendlichen Dimension" läßt Thich Nhat Hanh im Leser eine 
Ahnung aufkommen, woraus er lebt und woher er seine Kraft bezieht. Immer wieder 
reflektieren die Verse auf eine Erfahrung, die zu den zentralen Inhalten der Buddha- 
lehre gehört. Mit den Worten des •Herzsutra" wird sie wie folgt umschrieben: "Form 
ist Leere und Leere ist Form, was Form ist, das ist Leere und was Leere ist, das ist 
Form. Ebenso verhält es sich auch mit Gefühl, Wahrnehmung, Willensimpuls und Be- 
wußtsein. Kurz, die fünf Gruppen des Anhaftens sind leer." 

Diese •fünf Gruppen" sind nach buddhistischer Auffassung der Grund für das Lei- 
den. Ein Mensch, der die zentrale Lehre der Nicht-Ichheit nicht verwirklicht, sitzt der 
Illusion auf, er sei ein für sich existierendes Wesen, das jedoch, wenn es sich in seiner 
Realität bewußt wird, sich immer mehr im Ich-Wahn und damit der Leidverstrickung 
verliert. Schon der historische Buddha machte die Lehre von der Nicht-Ichheit zu ei- 
nem zentralen Topos seiner Lehre. Im Herzsutra nun kommt die Leere als zentraler Be- 
griff des Mahayana-Buddhismus ins Spiel. Weil im letzten alles, was Form hat, leer ist, 
wie auch die Leere Form ist, gibt es keine Trennung mehr zwischen Ich und Du, zwi- 
schen gut und böse, zwischen Freund und Feind. 

Aus der Weisheit, die aus der Einsicht in die Leere erwächst, speist sich das tätige 
Mitgefühl, das den konkreten sozialen oder politischen Aktionen zugrunde liegt. Nicht 
ein göttlicher Auftrag ist es, der den Buddhisten zu sozialer Aktion motiviert, sondern 
die eigene Erfahrung der Leerheit und Ungetrenntheit aller Dinge und Lebewesen. 
Wenn ein Mensch in der Meditation die Erfahrung der Leere macht, erlebt er konkret 
eine tiefe Verbindung mit allem, was ihn umgibt. Er wird Teil seiner Umgebung und 
hört auf, sich als ein getrenntes •Ich" zu verstehen. Hinzukommt, daß in der Lehre vom 
•Entstehen in Abhängigkeit" für den Buddhisten ein weiterer Schlüssel für die Verwo- 



Literaturbericht 232 

benheit und Relationalität der Welt liegt. Wer diese Lehren verwirklicht, der wird die 
Schmerzen anderer Menschen wie seine eigenen spüren, aber er wird auch fähig, im 
Feind letztlich den Bruder oder die Schwester zu sehen. 

Naturlyrik und Kriegsgreuel, biographische Fragmente und konkrete Hilfen zur spi- 
rituellen Alltagsgestaltung machen den Inhalt des Gedichtbandes aus. Dabei gelingt es 
Thich Nhat Hanh, seine Leser mit einer oft fremden und im letzten doch sehr nahen 
Welt vertrauter zu machen: dem oft leidvollen Leben in dieser Welt, dem sich auch der 
spirituell Suchende nicht entziehen kann. Diese Welt zu gestalten ist eine Aufgabe al- 
ler Menschen. Der vorliegende Gedichtband bietet einen sprachlich anmutigen Ein- 
blick in die Weltsicht und Deutung eines Mannes, der, ganz in seiner Tradition stehend, 
anderen die Hand hinhält, um gemeinsam die anstehenden Probleme zu bewältigen. 

Engagierter Buddhismus ist vielgestaltig. Neben Thich Nhat Hanh und Tetsugen 
Glassman wären etwa noch Maha Ghosananda, der über 70-jährige Patriarch des kam- 
bodschanischen Buddhismus, zu nennen, der mit seinen Friedensmärschen versucht, 
zum Frieden in seinem Land beizutragen, oder auch der thailändische Laien-Buddhist 
Sulak Sivaraksa, dessen unermüdliches Eintreten für eine Erneuerung des Buddhismus 
im Februar 1989 zur Gründung des Internationalen Netzwerks Engagierter Buddhisten 
(INEB) geführt hat und der für sein Engagement 1995 mit dem alternativen Nobelpreis 
geehrt wurde. 

Gerade auch über das konkrete soziale Engagement vor Ort ist ein Zusammenwach- 
sen von Menschen verschiedener Religionen möglich. Zahlreiche interreligiöse Sym- 
posien zu diesem Thema sowie eine Vielzahl von Projekten versuchen, das Zusam- 
menleben der Menschen zu fördern und den gemeinsamen Einsatz für Frieden, Ge- 
rechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung zu unterstützen. 

Stephan Brunner, Uznach 




