Engagierter Buddhismus heute

Wenn Menschen im Westen iiber den Buddhismus sprechen, so ist es oft die me-
ditative Seite dieser Weltreligion, die den gehetzten, modernen Menschen anspricht.
Der Ausstieg aus dem Alltag, die Hinwendung zu meditativer Versenkung und die
Faszination uralter Rituale stiften Sinn und geben inneren Halt. Die aktive, sozial
tatige Seite des Buddhismus wird dabei oft tibersehen und kommt erst langsam ins
Bewultsein der westlichen Sinnsucher.

Seit vielen Jahren versuchen jedoch Buddhisten, einen Grundpfeiler ihrer Spiritua-
litit, die heilende Hinwendung zu anderen, auch institutionell zu verankern und sich in
sozialen Institutionen zu engagieren, oder aber diese ins Leben zu rufen. In diesem Bei-
trag sollen zwei Buddhisten, Tetsugen Glassman und Thich Nhat Hanh, die als profi-
lierte Vertreter der Gruppe des ,.Engagierten Buddhismus* bezeichnet werden kénnen
in ihren Verdffentlichungen vorgestellt werden. Dabei steht Glassman fiir einen west-
lichen Ansatz, der amerikanischen Pragmatismus mit Ostlicher Geistigkeit zu einer
durchaus originellen Symbiose bringt, wihrend der vietnamesische Monch Thich Nhat
Hanh, ganz aus der traditionellen buddhistischen Klosterschulung kommend, vor allem
seit dem Vietnamkrieg durch groBes soziales Engagement besticht. Die hohe Popula-
ritdt der beiden Autoren zeigt, daB ihre spirituelle Kreativitit auch fiir die sozialen Fra-
gen des Westens fiir viele Menschen von Bedeutung zu sein scheint.

Vielerorts gibt es inzwischen Meditationskurse im Stil des Zen und die Anzahl der
Publikationen zum Thema ist kaum {iberschaubar. Seit alters her endet der Zen-Weg
allerdings nicht in der Innerlichkeit, sondern hat sich im Alltag zu bewéhren und zu
beweisen. Dal} gelebte Meditation mehr ist als seliges, stilles Sitzen oder “Nabel-
schau”, soll im folgenden deutlich werden.

Der New Yorker Zen-Buddhist Bernard Tetsugen Glassman ist Griinder eines inter-
nationalen ,,Peacemaker-Movements*. Im Rahmen seines Engagements lud er im De-
zember 1996 zu einer internationalen und interreligdsen Meditationswoche in das ehe-
malige Konzentrationslager Auschwitz ein. 150 Menschen aus verschiedenen Lindern
und vier Religionen (Judentum, Christentum, Buddhismus und Islam) folgten seiner
Einladung. In Meditation und Ritual wurde der Opfer und der je eigenen Verflechtun-
gen in Gewalt und Krieg gedacht.

In seinem Buch ,,Anweisungen fiir den Koch — Lebensentwurf eines Zen-Meisters*
gibt er einen interessanten und motivierenden Einblick in das von ihm gegriindete so-
ziale Netzwerk.! Glassman gehort zu den Vertretern des sogenannten engagierten
Buddhismus und arbeitet in New York unter anderem mit Obdachlosen. Ausgehend
von Dogen (1200-1253), dem Begriinder der Soto-Tradition des Zen in Japan, nimmt
Glassman seine Leser mit in seine Zenkiiche. Genauer miilte man sagen in die Back-
stube der Greystone Bickerei. Aus diesem Projekt, das von engagierten Buddhisten zur
Sicherung ihres Lebensunterhaltes gegriindet wurde, hat sich mittlerweile ein soziales
Netzwerk entwickelt, in dem Obdachlosen die Riickkehr in einen normalen Berufs-

! B. Glassman/R. Fields, Anweisungen fiir den Koch. Lebensentwurf eines Zen-Meisters. Ham-
burg 1997.



Literaturbericht 230

und Lebensalltag ermoglicht wird. Ganz konkret zeigt Glassman, welche Schritte not-
wendig sind, um fiir sich und andere ein ,,Zen-Mahl“ zu bereiten, um eines seiner Lieb-
lingsbilder aufzugreifen. Dabei versucht er, auch im unternehmerischen Bereich seine
spirituelle Motivation einzubringen. Im Hinblick auf den Profit eines Unternechmens
fiihrt er aus: ,,Ein Geschiftsergebnis, das neben dem finanziellen Profit auch das Wohl
des Gemeinwesens und die spirituelle Entwicklung aller Beteiligten beriicksichtigt,
bringt daher letztlich auch den grofiten Profit.* Er propagiert einen Mittelweg zwischen
einem rein gewinnorientierten Unternehmen und einem Ansatz, der bei aller Sorge um
die Not der Menschen die unternehmerischen Belange vollig auBen vor 148t. Seines Er-
achtens , liegt die Zukunft sowohl fiir Wirtschaftsunternehmen, als auch fiir sozial en-
gagierte Institutionen in einem synergetischen Modell, das sowohl Profit- als auch
Non-Profit-Ansitze berticksichtigt und nutzt, denn beide kénnen einander unterstiit-
zen.” Arbeit, soziales Engagement und spirituelle Praxis existieren dabei aber nicht ne-
beneinander, sondern ,.ein wichtiger Bestandteil unserer Bemithungen ist, unser Unter-
nehmen beziehungsweise unsere Arbeit zu einem Tempel zu machen. Wir erledigen al-
so nicht zuerst unsere Arbeit und gehen anschlieBend irgendwo anders hin, um uns spi-
rituell zu betitigen®. Denn, ,,Spirituelle Betidtigung, was auch immer man darunter ver-
stehen mag, ist eines der wichtigsten Elemente unserer geschiftlichen Aktivititen.*
Wenn heute iiber sozial und politisch engagierten Buddhismus gesprochen wird, al-
so iiber titiges Engagement, das der konkreten Meditationserfahrung entwéchst, ist vor
allem ein Mann zu nennen: der vietnamesische Ménch, Dichter und Friedensaktivist
Thich Nhat Hanh. Spiritualitat und Dichtkunst gehen seit jeher in der Geschichte der
Menschen Hand in Hand. Die religiose Literatur jeglicher Tradition quillt iber von
dem Zeugnis einer Erfahrung , die sich in Bildern ausdriickt, weil sich ihre Tiefe nur so
adiquat darstellen 148t. Doch auch der spirituelle Mensch lebt nicht auf einer Insel der
Seligen, sondern ist eingewoben in das Auf und Ab des Alltags der Welt, eingewoben
in die jeweilige politische Situation. Dichtung bekommt besonders in Krisenzeiten ei-
ne eigene Bedeutung, wenn sie versucht, das Grauen, das Krieg verursacht, anders dar-
zustellen, als dies in den niichternen Termini der Kriegsberichterstattung méglich ist.
Christliches Beispiel ist hierfiir etwa der nicaraguanische Dichter Ernesto Cardenal,
der sowohl in dichten Bildern seinem spirituellen Leben Ausdruck verleiht, als auch
aktiv in der politischen Situation seines Landes Stellung bezogen hat. Politik und Poe-
sie sind die beiden S#ulen — aufgerichtet auf dem Fundament einer traditionellen mo-
nastischen buddhistischen Erziehung — die die Gedichte Thich Nhat Hanhs kennzeich-
nen. Eine Auswahl seines lyrischeu Werkes ist im Theseus Verlag auf Deutsch er-
schienen.? Setzt er sich im ersten Teil des Bandes mit der ,.historischen Dimension*
seines Lebens und hier nun vor allem seinem Engagement im Vietnamkrieg auseinan-
der, ist der zweite Teil der ,.letztendlichen Dimension gewidmet. Doch wie er in einer
Art Widmung vor jedem der beiden Kapitel schreibt: , Beriihrst du tief die historische
Dimension, findest du dich wieder in der letztendlichen Dimension. Beriihrst du die
letztendliche Dimension, so hast du die historische Dimension nicht verlassen®. Die
Wunden, die der Krieg seinem Land geschlagen hat, bestimmen sein Handeln und Tun.

2 Thich Nhat Hanh, Nenne mich bei meinem wahren Namen. Gesammelte Gedichte. Berlin
1997.



Literaturbericht 231

Er griindete die ,,Schule der Jugend fiir Sozialarbeit” und setzte sich in den kommen-
den Jahren aktiv fiir die Unterstiitzung der ,,boat people* ein.

Manche der Menschen, von denen Thich Nhat Hanh in seinen Gedichten iiber diese
Zeit schreibt, haben Zuflucht in einem anderen Land gefunden. Die Aktualitit der
Fliichtlings- und Migrationsproblematik, die heute oft genug Menschen wie ,,Ab-
schaum behandelt”, die gerade ein Leben als ,,Schaum des Meeres* — wie er sich aus-
driickt — hinter sich gelassen haben, lassen die Zeilen zu einem Appell an das mensch-
liche Gewissen werden.

In den meisten Gedichten des Vietnamesen schimmert seine buddhistische Erzie-
hung durch. Wieviel Leid entsteht in der Welt, weil Menschen sich einfach von ihren
Emotionen fortreien lassen, im Affekt handeln und so sich und andere verletzen.
Auch der Buddhist wird von Emotionen bewegt und lichelt keineswegs immer so ab-
geklirt, wie es manche Buddhadarstellungen — in westlicher Deutung — glauben ma-
chen. Es geht aber darum, die eigenen Emotionen wahrzunehmen, nicht zu bewerten,
in Meditation und Achtsamkeit einen Weg zu finden und sich nicht den Emotionen -
und seien sie noch so versténdlich — einfach zu ergeben. Nicht ein Verdriingen von Wut
oder Haf} ist das Gebot der Stunde, sondern das nicht bewertende Wahrnehmen, wenn
die Spirale der Gewalt aufgehalten werden soll. Die Gedichte der ,,Historischen Di-
mension* zeigen, neben dem konkreten Leid, das der Krieg iiber Vietnam brachte, im-
mer wieder auch, wie ein engagierter buddhistischer Monch auf das Leid und den Ter-
ror reagiert. In der ,Letztendlichen Dimension* 146t Thich Nhat Hanh im Leser eine
Ahnung aufkommen, woraus er lebt und woher er seine Kraft bezieht. Immer wieder
reflektieren die Verse auf eine Erfahrung, die zn den zentralen Inhalten der Buddha-
lehre gehort. Mit den Worten des ,,Herzsutra wird sie wie folgt umschrieben: “Form
ist Leere und Leere ist Form, was Form ist, das ist Leere und was Leere ist, das ist
Form. Ebenso verhilt es sich auch mit Gefiihl, Wahrnehmung, Willensimpuls und Be-
wuBtsein. Kurz, die fiinf Gruppen des Anhaftens sind leer.”

Diese . fiinf Gruppen* sind nach buddhistischer Auffassung der Grund fiir das Lei-
den. Ein Mensch, der die zentrale Lehre der Nicht-Ichheit nicht verwirklicht, sitzt der
Illusion auf, er sei ein fiir sich existierendes Wesen, das jedoch, wenn es sich in seiner
Realitét bewult wird, sich immer mehr im Ich-Wahn und damit der Leidverstrickung
verliert. Schon der historische Buddha machte die Lehre von der Nicht-Ichheit zu ei-
nem zentralen Topos seiner Lehre. Im Herzsutra nun kommt die Leere als zentraler Be-
griff des Mahayana-Buddhismus ins Spiel. Weil im letzten alles, was Form hat, leer ist,
wie auch die Leere Form ist , gibt es keine Trennung mehr zwischen Ich und Du, zwi-
schen gut und bose, zwischen Freund und Feind.

Aus der Weisheit, die aus der Einsicht in die Leere erwichst, speist sich das titige
Mitgefiihl, das den konkreten sozialen oder politischen Aktionen zngrunde liegt. Nicht
ein gottlicher Auftrag ist es, der den Buddhisten zu sozialer Aktion motiviert, sondern
die eigene Erfahrung der Leerheit und Ungetrenntheit aller Dinge und Lebewesen.
Wenn ein Mensch in der Meditation die Erfahrung der Leere macht, erlebt er konkret
eine tiefe Verbindung mit allem, was ihn umgibt. Er wird Teil seiner Umgebung und
hort auf, sich als ein getrenntes ,,Ich* zu verstehen. Hinzukommt, daf in der Lehre vom
,-Entstehen in Abhéngigkeit” fiir den Buddhisten ein weiterer Schliissel fiir die Verwo-



Literaturbericht 232

benheit und Relationalitit der Welt liegt. Wer diese Lehren verwirklicht, der wird die
Schmerzen anderer Menschen wie seine eigenen spiiren, aber er wird auch fihig, im
Feind letzilich den Bruder oder die Schwester zu sehen.

Naturlyrik und Kriegsgreuel, biographische Fragmente und konkrete Hilfen zur spi-
rituellen Alltagsgestaltung machen den Inhalt des Gedichtbandes aus. Dabei gelingt es
Thich Nhat Hanh, seine Leser mit einer oft fremden und im letzten doch sehr nahen
Welt vertrauter zu machen: dem oft leidvollen Leben in dieser Welt, dem sich auch der
spirituell Suchende nicht entziehen kann. Diese Welt zu gestalten ist eine Aufgabe al-
ler Menschen. Der vorliegende Gedichtband bietet einen sprachlich anmutigen Ein-
blick in die Weltsicht und Deutung eines Mannes, der, ganz in seiner Tradition stehend,
anderen die Hand hinhilt, um gemeinsam die anstehenden Probleme zu bewiltigen.

Engagierter Buddhismus ist vielgestaltig. Neben Thich Nhat Hanh und Tetsugen
Glassman wiren etwa noch Maha Ghosananda, der iiber 70-jdhrige Patriarch des kam-
bodschanischen Buddhismus, zu nennen, der mit seinen Friedensmirschen versucht,
zam Frieden in seinem Land beizutragen, oder auch der thailidndische Laien-Buddhist
Sulak Sivaraksa, dessen unermiidliches Eintreten fiir eine Erneuerung des Buddhismus
im Februar 1989 zur Griindung des Internationalen Netzwerks Engagierter Buddhisten
(INEB) gefiihrt hat und der fiir sein Engagement 1995 mit dem alternativen Nobelpreis
geehrt wurde.

Gerade auch iiber das konkrete soziale Engagement vor Ort ist ein Zusammenwach-
sen von Menschen verschiedener Religionen méglich. Zahlreiche interreligitse Sym-
posien zu diesem Thema sowie eine Vielzahl von Projekten versuchen, das Zusam-
menleben der Menschen zu férdern und den gemeinsamen Einsatz fiir Frieden, Ge-
rechtigkeit und Bewahrung der Schopfung zu unterstiitzen.

Stephan Brunner, Uznach





