
Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1889-1990) 
Ein Leben zwischen den Welten 

Hans Waidenfels, Düsseldorf 

Am 11. November 1998 wäre P. Enomiya-Lassalle SJ 100 Jahre alt gewor- 
den. Das war Anlaß genug, sein Leben in einer Biographie festzuhalten. Die- 
se Aufgabe hat die Österreicherin Dr. Ursula Baatz übernommen, die P. Las- 
salle 1976, als 78-jährigen, erstmals kennengelernt und in den letzten Jahren 
seines Lebens unter seiner Anleitung Zenübungen gemacht hat*. In ihrem 
Werk stellt sie ihn als Patriarchen des Zen für Christen vor, zu dem er dank 
der intensiven Verwirklichung des 3. Grades der Demut, den wir aus den 
Geistlichen Übungen des hl. Ignatius von Loyola kennen, geworden ist. Dazu 
war ihr in Tokyo vom dortigen Nachlaßverwalter Klaus Riesenhuber SJ Zu- 
gang zu den Tagebüchern und anderen ungedruckten Dokumenten gewährt 
worden. Mehr als die übrigen Veröffentlichungen Lassalles, die zudem in 
späteren Auflagen stellenweise überarbeitet wurden, bilden folglich die ge- 
nannten bislang unedierten Texte die Quellen des Buches. Das ist - wie die 
Lektüre des Buches zeigt - eine Chance und Gefahr zugleich, zumal wenn es 
vor der Drucklegung an kompetentem Gegenlesen fehlt. 

Baatz beginnt mit Impressionen, Erinnerungsbildern, Momentaufnahmen: 
an den Geburtsort Gut Externbrock, den sie •ganz in der Nähe der Extern- 
steine"(12) - wenngleich rund 30 Kilometer entfernt - sieht; den großen 
hageren Mann, •in einem abgewetzten Anzug, leicht vornübergebeugt vom 
Alter, ein sehr lebendiges Gesicht mit lebhaften Augen; die Bewegungen ein 
bißchen ungelenk, aber sicher bestimmt im Ausdruck, und über der Schulter 
die unvermeidliche kleine Reisetasche, in der sich alles befand, was er 
brauchte" (13); •seine Einfachheit und das Ungesuchte, Natürliche seines 
Verhaltens", seine Lebendigkeit und Unerschrockenheit; daß er •sehr vielen 
Menschen Hoffnung gegeben hat..." (15); die Art, wie er Menschen begegnete; 
•so wichtig ihm die Erfahrung der Erleuchtung war, Umkehr, metanoia, war 
ihm noch wichtiger" (17); die Schlichtheit, mit der er die tägliche heilige 
Messe feierte; seine •Tugend": •ein Herz, das in alle zehn Richtungen geht" - 
hindurch durch Krisen und Schwierigkeiten, Abgründe, Ängste und Einsam- 
keit. 

In 14 Kapiteln führt Baatz dann durch sein Leben. Im Kapitel I, das 
Lassalles Jugend bis zu seinem Eintritt in den Orden darstellt, kann sie auf 
Recherchen von Johannes Engelke, einem deutschen Schüler Lassalles, 

U. Baatz, Hugo M. Enomiya - Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten   Biographie 
Zürich/Düsseldorf 1998. 



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) 265 

zurückgreifen, der Materialien über die Vorfahren Lassalles und die damalige 
Zeitgeschichte zusammengetragen hat; allerdings bleibt hier vieles Ver- 
mutung (vgl. z.B. 36.38). Kapitel II beschreibt den Eintritt in den Jesuiten- 
orden und die ersten Jahre der Ausbildung. Für jemanden, der den Orden von 
innen kennt und selbst die verschiedenen Etappen der Ausbildung erlebt hat, 
fällt hier erstmals auf, daß der Gesichtspunkt der Autorin weithin der eines 
Beobachters von außen bleibt, der manches richtig, vieles auch nicht richtig 
und manches gar nicht wahrnimmt. Baatz hätte gut daran getan, etwas mehr 
die im Grunde doch reiche Literatur zu den Exerzitien und über den Orden, 
aber auch die inzwischen klassischen Autoren wie die Rahnerbrüder, H. Urs 
von Balthasar, J. Sudbrack u.a., die alle in hohem Maße die ignatianische 
Spiritualität widerspiegeln, zu Rate zu ziehen. So bleibt eine Darstellung, 
die nur bedingt die Wirklichkeit des jesuitischen Ordenslebens zur Zeit der 
Ausbildung Lassalles wiedergibt. Von diesem selbst ist hier nur indirekt die 
Rede. Für die spätere Einschätzung der Wirksamkeit der Exerzitien im Leben 
Lassalles ist die Sicht Baatzs selbst nicht unbedeutend. Daß er sein Leben 
lang von der •Menschenfurcht" begleitet war (vgl. 62), ist für mich nur 
schwer nachvollziehbar. 

Unbestritten war im Rahmen einer von Neuscholastik geprägten Aus- 
bildung die ,J4acht der Begriffe" (Kap. III). Was diese wirklich bedeutete, 
kommt aber leider nur ansatzhaft und indirekt dort zur Sprache, wo im Über- 
gang zum 3. Jahr geistlicher Ausbildung, dem sog. Terziat, das Interesse 
Lassalles an der Mystik thematisiert wird. Gerade weil das Verhältnis von 
Askese und Mystik aber in den folgenden Jahrzehnten bis in die Gegenwart 
hinein immer weiter diskutiert und geklärt worden ist, läßt sich der Weg nicht 
vorrangig an der Nennung von Namen - Zeitgenossen, Lehrern und Wegge- 
fährten - festmachen. Die Sache selbst müßte hier eingehender zur Sprache 
gebracht werden. 

Die Autorin selbst mißt den zwei Exkursen des Buches •Kinder der Son- 
nengöttin" und •Eine Überlieferung außerhalb der Schrift?" für die Einführung 
in die spätere Lebenswelt Japans besondere Bedeutung zu. Hier verwundert 
dann freilich manche Ungenauigkeit: Yamaguchi liegt nach Baatz auf Kyushu 
(86, so auch 171), Franz Xaver ging nach China und starb in Kanton (86, vgl. 
179), seit der Mitte des 19. Jahrhunderts reisten Japaner in den Westen (90); 
das sind Neuigkeiten. Für die Anmerkungen zur Kyoto-Schule hätte ich gerne 
die Anmerkungen überprüft; sie stimmen leider hier wie an vielen weiteren 
Stellen nicht mit den in den Texten angegebenen Bezügen überein. 

Im Kap. IV geht es um den Ruf Lassalles in die Japanmission und die An- 
eignung des •Geistes des Samurai". Was in diesem Kapitel über die frühen 
Jahre P. Lassalles in Japan zusammengetragen wird, resultiert weithin aus 
Berichten in Missionszeitschriften und mündlichen Mitteilungen. Auch 



Hans Waldenfels 266 

wenn die Anfänge seiner Tätigkeit in Tokyo zu suchen sind, war er zunächst 
nicht mit Lehrtätigkeiten, sondern mit Sozialarbeit in den damaligen Slums 
von Tokyo beschäftigt. Schon bald begann dann seine Tätigkeit als Missi- 
onsoberer; er wurde dabei nach Hiroshima versetzt, dem Mittelpunkt des 
eigentlichen Missionsdistrikts. 1937 war er nochmals in Europa, um als 
Oberer an der Generalkongregation (nicht: Generalkonsult, vgl. 115.157f.) 
in Rom teilzunehmen. Der Yasukuni-Vorfall 1932 in Tokyo, bei dem zwei 
Studenten der Sophia-Universität Ehrenbezeugungen am Schrein für die Ge- 
fallenen vornahmen, war Anfang einer neuen Klärung der Ritenfrage. Damit 
verband sich für Lassalle auf längere Sicht die Frage des Umgangs mit den 
japanischen Religionen, zumal dem Buddhismus und seinen meditativen 
Methoden. Korrekterweise wird der Anfang dieser Problematik dort ge- 
sehen, wo - um es in heutiger Sprache zu sagen - die Inkulturation des 
Christlichen in Japan beginnt. Das Kapitel endet mit dem Abwurf der Atom- 
bombe auf Hiroshima, deren Opfer P. Lassalle selbst wurde. 

Kap. V ,Auf der Suche nach Freiheit" markiert in gewissem Sinne eine 
Zäsur im Leben P. Lassalles und soll nach dem Rat der Autorin in Parallele 
zum Kap. Ill •Die Macht der Begriffe" gelesen werden. Verstand und Wille 
sind zugleich - neben dem Gedächtnis - jene zwei •Seelenkräfte" des 
Menschen, die Ignatius in den Exerzitien in besonderer Weise einübt, um sie 
dann ganz Gott anheim zu stellen. Baatz geht hier zunächst erneut auf das 
Tagebuch ein, das schon deshalb besondere Diskretion verlangt, weil es •für 
Hugo Lassalle vor allem ein Ort des inneren Dialogs mit sich selbst (ist); ein 
Dialog der Seele, die 'einsam ist vor Gott'" (132). Sprachlich findet Baatz ein 
Wort wie •Abtötung" nicht mehr zeitgemäß (135). Allerdings erwähnt sie 
später, daß •Kenosis, Entäußerung" (138) heute zu den zentralen spirituellen 
Begriffen des buddhistisch-christlichen Dialogs gehört (vgl. 150f.), - ein 
Begriff, den P. Lassalle offensichtlich - zusammen mit anderen mystischen 
Bildern, dem Aufstieg zum Berg und der Hochzeit - schon früh entdeckt hat. 
Ob man angesichts der ignatianischen Lehre von den inneren Sinnen von der 
•Abtötung" her auf Leib- und Sinnenfeindlichkeit schließen muß und diese 
dann im Leben P. Lassalles wiederfinden kann, ist für mich so klar nicht er- 
wiesen. Bei der Aufzählung konkreter Übungen körperlicher Disziplinierung 
(143) gibt die Autorin leider keinen einzigen Beleg; das gilt auch bei der Er- 
wähnung, daß P. Lassalle in den 60er Jahren erstmals an Exklaustration ge- 
dacht habe (145). Zwei andere Punkte lassen sich aber dann im weiteren 
Verlauf des Buches gut verfolgen: die tiefe Beziehung zur Eucharistie, •die 
Liebeswunde, die nie mehr heilt", und die Identifizierung mit Christus im 3. 
Grad der Demut, der •sein Maßstab" blieb (146). 

Lassalles Leben ist in seinem Selbstverständnis als •eine Mission für 
Japan" (Kap. VI) zu verstehen. In diesem und dem folgenden Kap. VII geht 



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) 267 

es u.a. um den Bau der Weltfriedenskirche in Hiroshima als Gedenkmai an 
die Untat der Atombombe. Um sie zu finanzieren, war Lassalle in aller Welt 
unterwegs. (Im Kap. VI gibt es wieder eine Anzahl von Ungenauigkeiten, 
z.B. Jesuitenniederlassung in Gladbeck: 158; die Übersetzung von •utuntur 
tamquam non utentes" = benutzen, als ob man nicht benutze: 161; •Mis- 
sionsprokur" statt ,,-prokuratur": 163; •Scholastiker" sind nicht •höherseme- 
strige Studenten": 164; •vox clamantis in desaster (?)" statt •deserto": 165; 
was heißt: •Andererseits zog es ihn irrational oder mystisch zu einem Leben 
unter den Armen": 170?). Gerade in der ausgesprochen aktiven Phase seines 
Lebens schreibt P. Lassalle als Gebetswunsch in sein Tagebuch: •Ich hätte 
nur den einen Wunsch, daß Du bei mir bliebest immer. "(29.9.1948) In diese 
Nachkriegsjahre fallen die ersten interreligiösen Dialoge und zahlreiche Be- 
gegnungen mit buddhistischen Mönchen, in denen es um die Zukunft der Re- 
ligion und des Christentums im Japan der Nachkriegszeit ging. Was vom Zu- 
sammenhang zwischen der Jesusbetrachtung und der Übung des Nicht-Den- 
kens gesagt wird, verdiente eine genauere Dokumentation, zumal an dieser 
Stelle der Umschlag der Übung sichtbar wird (vgl. 188ff.). Hier folgt nun der 
Exkurs über den außerhalb der Schrift überlieferten Buddha-Geist. (Der Text 
leidet sehr darunter, daß viele Belegstellen falsch zugeordnet sind (vgl. Anm. 
316.320.321.338. 340.345. 353 u.a.) oder fehlen.) Die in der Überschrift ge- 
nannte klassische Stelle wird leider in dem eher zerstreut wirkenden Exkurs 
gar nicht erklärt. 

Kap. VIII behandelt dann Lassalles intensivere Hinkehr zur Übung des 
Zen. Es war dies die Zeit, in der die Friedenskirche in Hiroshima eingeweiht, 
Lassalle aber nicht mehr als Pfarrer eingesetzt war und er so nach einem neu- 
en Ort in der Mission suchte. Seine eigenen Überlegungen betrafen die 
konkrete Christusnachfolge, aber auch die Rolle, die Zen spielen könnte. 
Baatz erwähnt, daß Lassalle seine eigenen Beobachtungen in der Zenübung 
in einem Aufsatz von Geist und Leben aus dem Jahr 1954 wiedererkannte 
(vgl. Anm. 371, nicht 370), in dem u.a. von verschiedenen Bewußtseinsebe- 
nen die Rede war. 1956 besuchte er verschiedene größere Zenklöster, bis er 
schließlich im Hosshinji in Obama bei Roshi Harada einen festen Ort der 
Übung fand. Harada Sogaku (1871-1961) gehörte zweifellos zu den be- 
deutendsten Zenmeistern seiner Zeit. Er war aber auch als einer der streng- 
sten bekannt. Baatz vermittelt Einblicke in die in einem solchen Tempel 
praktizierten Zeiten der Übung, aber auch in Lassalles Bemühungen, in die- 
sen Jahren Verständnisbrücken in der christlichen Meditation und Mystik zu 
finden. Neben den Exerzitien war ihm u.a. Ruysbroek eine Brücke. Die zen- 
trale Frage war dann: Ist einem Christen die Erreichung des Ziels der Zen- 
übung möglich, kann er Satori oder Kensho, die •Erleuchtung" oder doch 
eine Stufe der •Erleuchtung" erlangen? Ist es ein langer Prozeß oder - wie er 



Hans Waidenfels 268 

es erlebte - ein plötzliches Ereignis? Lassalle notiert: •Jedenfalls ist die 
völlige Ausmerzung des ,Ich\ der Eigenliebe, in unserem Sinn: eine gute Sa- 
che, die eben auch im geistigen Sinn gilt: Losmachen von allen irgendwie 
egozentrischen Gedanken, das sind ja die mösö (= ungebändigte Phantasien 
- H. W.). Hier ist eine gute Verbindung zwischen Zen-Askese und katholischer 
Askzese. Diese Parallele möchte ich noch besser finden: Zen - Katho- 
lizismus" (243; ohne genauere Angaben). Lassalles Überlegungen waren 
auch den buddhistischen Freunden nicht so fremd, weil sie an der Zukunft 
des etablierten Zen-Buddhismus zweifelten und statt dessen dem Christen- 
tum in Japan eine große Zukunft einräumten. Umgekehrt lag Lassalle an ei- 
ner Autorisierung, weil ihm vorschwebte, katholische Sesshin, also Zen- 
Übungszeiten, abzuhalten. 

In Anlehnung an die berühmte Köan-Sammlung Mumonkan überschreibt 
Baatz Kap. IX •Die torlose Schranke". Zu Beginn dieser Zengeschichten 
findet sich das berühmte •MM" = •Nicht(s)", das viele Meister ihre Schüler 
üben lassen und das wie ein nichtendes Schwert den Übenden bis in seine 
Tiefe treffen und öffnen soll (leider stimmen von Anm. 450-456 wieder die 
Textbezüge nicht). Lassalle suchte in der Folgezeit Bundesgenossen für 
seinen neuen Weg. Er sprach mit Pedro Arrupe, dem Provinzial, der selbst in 
den letzten Jahren des Krieges wie Lassalle Zen geübt hatte, mit Philip 
Kapleau, der bei Roshi Yasutani, einem Schüler Haradas, arbeitete - von ihm 
erfuhr er vielleicht erstmals von dem berühmten zehnstufigen •Ochsenpfad", 
der den Zenweg illustrierte -, bei Heinrich Dumoulin. Zugleich baute er von 
Nagatsuka, dem Ort des Jesuitennoviziats bei Hiroshima, aus weiter im 
Land, in Kabe, seine erste, 1961 vom Bischof von Hiroshima eingeweihte 
Zenhalle, die er wie die später bei Tokyo errichtete Halle Shinmeikutsu nannte. 
Dort begann er - auch ohne formell die •Erleuchtung" erlangt zu haben - 
Übungen im Zen. Was ihm in Obama erlaubt war, tat er freilich auch hier: Er 
zelebrierte jeden Tag die heilige Messe. In der Überzeugung, daß die Zen- 
übung eine Methode ohne notwendige inhaltliche Füllung sei, schlug Lassalle 
1958 dem Provinzial vor, •Zen als Übung für die Jesuiten in Japan einzu- 
führen" (270). Lassalles •Erklärung" wurde ordensintern diskutiert, ohne 
daß sie völlig abgelehnt wurde. Im Ergebnis sollten aber nur erfahrene Jesui- 
ten, solche, die ihre Studien abgeschlossen hatten und zu Priestern geweiht 
waren, zu solchen Übungen zugelassen werden. Korrekt ist, daß 1959 der 
damalige Vizeprovinzial P. Lassalle die Erlaubnis gab, mich zu einem 
Sesshin nach Obama mitzunehmen (wir waren zu zweit, ohne einen weiteren 
Pater: 276). Ich kann mich an zwei Dinge sehr stark erinnern: einmal, daß wir 
nach der ersten Sitzperiode in unserem gemeinsamen Schlafraum die Eucha- 
ristie feierten, sodann, daß P. Lassalle auch nach Beendigung des offiziellen 
Sitzprogramms noch jede Nacht lange draußen in der Natur auf einem Stein 



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) 269 

seine Übungen fortsetzte. Er wollte das Ziel erreichen. Bei einem Gespräch 
mit P. Arrupe war dieser der Ansicht, daß P. Lassalle den entscheidenden 
Punkt längst überschritten habe. Mir bleibt nach wie vor die Frage ungeklärt, 
ob es zwischen Harada und Lassalle nicht doch eine letzte unüberschreitbare 
Grenze gab. Baatz belegt das innere Ringen dieser Zeit mit zahlreichen Zita- 
ten aus den Tagebüchern. Zu seinem Köan •Mw" notiert Lassalle: •Es ist für 
mich das Heilmittel. Also weiter konsequent im ,Mu' . Nicht verzweifeln in 
der Verzweiflung" (279; 13. 6. 1960). Ein schon aus der theologischen 
Diskussion wichtiger Fragepunkt war für P. Lassalle das Verhältnis von 
natürlicher und übernatürlicher Mystik. Entsprechend suchte er nach Paralle- 
len zu seinen eigenen Bemühungen. Er fand sie bei Vertretern der rheini- 
schen Mystik, auch in der englischen Mystik, bei den Viktorinern, in der 
Gegenwart bei Thomas Merton. Mit dem Tod Haradas und der Teilnahme 
Lassalles an der ersten Sitzung des 2. Vatikanischen Konzils begann ein 
neuer Abschnitt in seiner Entwicklung. 

Zu Recht steht Kap. X unter dem Titel •Zensur und Konzil". (Hier findet 
sich wieder ein zwar unbedeutender, aber doch kurioser Fehler: Baatz macht 
aus Kardinal Frings einen Jesuiten: 290, und wo ist die Kartause in Köln: 
295?) 1960 hatte P. Lassalle sein Buch Zen - Weg zur Erleuchtung ver- 
öffentlicht, auf das in Europa die Ordenszensur aufmerksam wurde. Lassalle 
selbst suchte zunächst noch nach Entsprechungen für den christlichen Zen- 
weg im ostkirchlichen Jesusgebet, fand auch verschiedene Gesprächspartner 
wie den Benediktiner Cyrill von Korvin-Krasinski. Ich selbst machte ihn vor 
seinem Abflug auf meinen Lehrer P. Johannes B. Lotz SJ aufmerksam, der im 
von H. Fries herausgegebenen Handbuch theologischer Grundbegriffe einen 
vorzüglichen Artikel über Meditation geschrieben hatte. Die Begegnung be- 
freite Lassalle letztendlich von den Fesseln der Zensur, zugleich fand er 
Zugang zu anderen an asiatischen Mediationsmethoden Interessierten, mit 
denen im übrigen Lotz selbst Kontakt hatte. Dazu gehörten Gerta Ital, Karl- 
fried Graf Dürckheim u.a. Es ist beeindruckend, mit welcher Bescheidenheit 
Lassalle solchen Menschen begegnete. Nicht selten gab er sich offensichtlich 
erst nachträglich zu erkennen (vgl. 297f.). Der Generalobere der Jesuiten 
P. Janssen bestätigte schließlich die Entscheidung der japanischen Jesuiten, 
daß gereifte Patres in die Methode des Zen eingeführt werden dürften. Über 
Indien, Burma und Thailand kehrte er nach Japan zurück, wo er Anfang 1963 
(nicht erst April 1963: 302) eintraf. Hatten ihn seine Mitbrüder zuvor noch 
unterstützt, so kam es im Mai 1963 doch zu starken Restriktionen. Die 
Meinung zur Zenübung war unter den Mitbrüdern geteilt (vgl. 302f.). P. Las- 
salle bemerkt: •wenn einmal das Zen nicht nur geduldet würde, sondern man 
überzeugt ist von der Notwendigkeit der Integration der religiösen Tradition, 
soweit sie positivere Werte enthält, (...) Dann ist meine Stunde gekommen. 



Hans Waldenfels 270 

Das war zuviel für P. D(umoulin)." (303; 15.11.1963) In dieser Zeit war 
P. Lassalle auch auf der Suche nach einem neuen Roshi. Immer noch war das 
Verlangen nach dem Satori stark, bis daß er - offensichtlich Ende 1964 - be- 
schloß: •vorangehen ohne satori" (311). Schwierigkeiten verspürte er er- 
neut, als P. Arrupe, inzwischen Generaloberer, nicht auf seine Bitte einging, 
in Tokyo eine Zenhalle oder ein Institut bauen zu dürfen. Nach den Tage- 
buchnotizen muß Lassalle in jener Zeit in einer inneren Zerreißprobe gestan- 
den und selbst mit dem Gedanken gespielt haben, sich zumindest für einige 
Zeit exklaustrieren zu lassen (315); allerdings wäre es für ihn das größte 
Opfer seines Lebens gewesen, den Orden zu verlassen (vgl. ebd.: 9. 3. 1966). 
Der angesprochene Schritt wurde durch eine verständnisvolle Antwort des 
Generals abgewendet. (Der Verweis auf die •wahrscheinliche" Begegnung 
mit S. Hisamatsu am Ende des Kapitels sollte, da sie nicht belegt wird, über- 
prüft werden: 316). 

Die folgende Zeit (Kap. XI) verbindet Baatz mit den kulturkritischen 
Ereignissen in Europa, den sog. 68er Jahren, in denen sowohl der Blick für 
alternative Weltanschauungen und Religionen sich weitete als auch die 
Meditation als alternative Lebensform im verbreiteten Aktivismus westli- 
chen Lebens gerade auch in außer- und randkirchlichen Kreisen in Erschei- 
nung trat. Es ist die Zeit, in der P. Lassalle in Deutschland, aber auch anderen 
europäischen Ländern, selbst in anderen Kontinenten Zen zu propagieren be- 
gann und Veröffentlichungen in den verschiedensten Sprachen erschienen. 
(Auch dieses Kapitel zeigt bei allen wichtigen Informationen Ungenauigkei- 
ten im Detail: Kartause in Leutkirch: 325; Passionistinnen im Karmel von 
Nishinomiya: 328; Waegman statt Waegwan: 334; P. Wilhelm Klein war kein 
Mitarbeiter der Katholischen Missionen in Bonn: 337). Kap. XII richtet den 
Blick einerseits noch einmal nach Japan, das neu entstandene Zentrum Aki- 
kawa-Shinmeikutsu und die dort sich entfaltende Tätigkeit, andererseits auf 
die Reisen im Dienste von Zen. Innerlich kommt Lassalle selbst zu größerer 
Ruhe: ,Also ich gehöre zu den Menschen oder bin in der Lage, daß ich wei- 
ter und tiefer in diesem Labyrinth irren muß und ich niemals zu dem Punkte, 
wo das Licht aufblitzt, komme, vielleicht ganz kurz vor dem Tode. Aber ich 
muß trotzdem denselben Weg weitergehen und zwar auch mit vollem Einsatz " 
(341: 6.5.1970). In Koun Yamada findet er einen neuen Lehrer, bei dem er - 
im übrigen mit einer größeren Zahl von Ordensleuten, Priestern und Schwe- 
stern, - geübt hat. In der Frage der letzten Anerkennung, auch hinsichtlich 
der Behandlung, die der alte Lassalle bei Yamada erfuhr, gibt es nach dem 
Tode beider inzwischen aufschlußreiche Hinweise. Wissende sagen, daß P. 
Lassalle gerade in der Zeit der Führung durch Yamada die volle Erfahrung 
des 3. Grades der Demut habe durchleiden müssen. Diese Dinge sind auch in 
der Biographie angedeutet. Einiges von den Ungereimtheiten, die es unter 



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) 271 

Zenleuten gibt, kommt im Kap. XIII zur Sprache, braucht aber hier nicht im 
einzelnen angesprochen zu werden. Richtig ist, daß Lassalle gerade auf dem 
Weg der Lösung von Köans intensiv versucht hat, zur Anerkennung der •Er- 
leuchtung" und schließlich zur Erlangung des Meistergrades zu gelangen. 
Was sich dann wirklich ereignet hat, wird ein Stück seines Geheimnisses 
bleiben. Wenn Henri de Lubac mit den Worten zitiert wird, •die Buddhisten 
seien die Antipoden des Christentums" (381), ist der Satz freilich richtig zu 
verstehen: Er hat - zu Recht - interreligiös im Buddhismus die größte Her- 
ausforderung der kommenden Zeit gesehen. 

Das Schlußkapitel XIV berichtet von den letzten Jahren und Begegnungen 
auf dem Weg zum Tod. Offensichtlich wächst die Einsamkeit. Das gilt einmal 
für sein Verhältnis zu seinen mitübenden Christen (vgl. 429), aber auch zu 
anderen Wegbegleitern (vgl. z. B. 427), sodann wird ihm der Orden eigent- 
lich erst in der Zeit des Sterbens und in seinem Tod erneut zur Heimat. Daß 
er stellenweise instrumentalisiert wurde und zumal mit der Rede vom •neuen 
Bewußtsein" in den Verdacht eines New Age-Vertreters geriet (dazu die Ein- 
tragung vom 7. 7. 1987; 427), ist leider auch wahr. Bis zum Ende seines 
Lebens ringt er um die passende Sprache und um das Verstehen der Wirk- 
lichkeit. Daß Yamada ihm die letzte Würde des Zenmeisters vorenthielt, hat 
ihn verletzt. Und doch schreibt er dann: • ... dieses innere Berühren von Gott 
und Christus Jesus ist mir unendlich wichtiger als alle Titel und sonstige An- 
erkennung von Seiten des Roshi und anderer. (...)Ama nesciri et pro nihilo re- 
putari (- Liebe unbekannt zu bleiben und für nichts erachtet zu werden! 
H.W.). (...) Was ich mit Hilfe des Zenfür mein inneres geistliches Leben be- 
kommen habe, ist mehr wert als all das oben Angedeutete, wenn es auch im 
Vergleich mit Teresa von Avila oder Johannes vom Kreuz nicht mehr ist als 
ein kleiner Hügel in Holland im Vergleich mit dem Mt. Everest im Himalaya: 
Deo gratias! Aber Schweigen! Schweigen! Schweigen! auch nicht wünschen, 
daß andere anstatt meiner reden" (416; 8. 11. 1981). Sondern: •unbedingt 
daran festhalten: nichts anderes zu suchen, als was jeweils Gottes Willen ist, 
und als Einstellung dazu: Die Verachtung suchen (...). Soweit bin ich schon. 
Es gelingt mir oft ganz gut" (Ebd.; 3. 11. 1981). 

Am Ende blieben Gott und die Begegnung mit ihm das große Thema. Für 
sein eigenes Leben galt: •Ich muß die Dunkelheit ertragen. Der gegenständ- 
liche Gott ist nicht mehr, und die ,Identität' ist noch nicht lebendig in mir" 
(21.5. 1982). Im übrigen: •Wenn man nicht mehr an einen vorgestellten Gott 
glauben kann (...), sollte man bedenken, daß sich in der Sache nichts ge- 
ändert hat. Die Wirklichkeit bleibt" (21. 12. 1983). Das Verlangen, die Auto- 
rität eines Roshi zu erhalten, bricht zusammen. Über ein Gespräch mit 
Yamada schreibt er am 10. 1. 1986: •Roshi kam dann noch auf die Bezeich- 
nung Roshi zu sprechen. Roshi ist überhaupt kein Titel, sondern eine ehr- 



Hans Waidenfels 272 

fürchtige Anrede des Meisters von seifen der Schüler. Der Zenmeister nennt 
sich niemals selbst Roshi. Wenn jemand alle Bedingungen erfüllt hat, wird er 
'Shike'. Mit diesem Titel ist eine buddh.-religiöse ,Weihel verbunden. Der 
Shike wird dann ein Sohn des Buddhas. Da aber ein Priester Christ ist, ist er 
schon 'Sohn' von Christus, und das genügt. Aber er sollte deswegen anstelle 
Shike einen anderen Titel bekommen. Trotzdem habe ich den Wunsch 
geäußert, daß man keine Unterschiede mache " (424). 

Am 7. Juli 1990 stirbt P. Enomiya-Lassalle im Altenheim der Jesuiten in 
Münster. Die Mitbrüder, unter ihnen der alte P. Wilhelm Klein, singen das 
•Großer Gott, wir loben Dich", sein •Lieblingslied" (431). Seinen letzten Ort 
findet er jedoch nicht dort auf dem Friedhof, sondern seine Asche geht 
zurück nach Hiroshima in die Friedenskirche. Die Angst hat ein Ende und 
auch das reine Kindsein, von dem er am 1. 2. 1987 schrieb: •Ich bin noch ein 
Kind, unentwickelt, also nicht im positiven Sinn. Andererseits bin ich im 
geistlichen Sinn überreich beschenkt. Aber das ist mein Geheimnis, und wird 
es wohl bleiben bis in den Tod" (426). 

Zweierlei sei am Ende dieser notwendigen Biographie angemerkt: (1) Es 
ist bedauerlich, daß das Buch weder in Tokyo noch vom Lektorat gründlicher 
durchgesehen worden ist; zahlreiche Unzulänglichkeiten, die ich im Laufe 
des Berichtes angemerkt habe und die sich vermehren ließen, hätten leicht 
beseitigt werden können. (2) Eine wirkliche Beschäftigung mit dem Werk 
dieses Pioniers, dessen Ort zwischen den Welten sich in der doppelten 
Namensgebung und Nationalität wiederspiegelt, ist wohl erst dann möglich, 
wenn auch seine Tagebücher ediert und einem überprüfbaren Studium 
zugänglich gemacht werden. Dann aber müßte die Lektüre der Tagebücher 
durch einen vergleichenden Rückgriff auf seine Publikationen vertieft 
werden. Hier wäre aber dann zu beachten, daß die überarbeiteten späteren 
Ausgaben seiner Bücher nicht nur als Zeichen eines Fortschritts im Denken 
P. Lassalles gelesen werden können. Eine andere Schülerin Lassalles, die 
leider zu früh verstorbene Annemarie Scholl, hat hierzu bedeutende Vor- 
arbeiten geleistet. Dennoch hat auch Ursula Baatz einen wichtigen Schritt im 
Hinblick auf die Erschließung des wahren Gesichts von P. Enomiya-Lassalle 
und damit seiner Bedeutsamkeit in der Spiritualitätsgeschichte unserer Tage 
geleistet. 




