Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1889—1990)

Ein Leben zwischen den Welten

Hans Waldenfels, Diisseldorf

Am I1. November 1998 wire P. Enomiya-Lassalle SJ 100 Jahre alt gewor-
den. Das war Anlaf} genug, sein Leben in einer Biographie festzuhalten. Die-
se Aufgabe hat die Osterreicherin Dr. Ursula Baatz iibernommen, die P, Las-
salle 1976, als 78-jihrigen, erstmals kennengelernt und in den letzten Jahren
seines Lebens unter seiner Anleitung Zeniibungen gemacht hat*. In ihrem
Werk stellt sie ihn als Patriarchen des Zen fiir Christen vor, zn dem er dank
der intensiven Verwirklichung des 3. Grades der Demut, den wir aus den
Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius von Loyola kennen, geworden ist. Dazu
war ihr in Tokyo vom dortigen NachlaBverwalter Klaus Riesenhuber SJ Zu-
gang zu den Tagebiichern und anderen ungedruckten Dokumenten gewdhrt
worden. Mehr als die iibrigen Verdffentlichungen Lassalles, die zudem in
spateren Auflagen stellenweise iiberarbeitet wurden, bilden folglich die ge-
nannten bislang unedierten Texte die Quellen des Buches. Das ist — wie die
Lektiire des Buches zeigt — eine Chance und Gefahr zugleich, zumal wenn es
vor der Drucklegung an kompetentem Gegenlesen fehlt.

Baatz beginnt mit Impressionen, Erinnerungsbildern, Momentaufnahmen:
an den Geburtsort Gut Externbrock, den sie ,,ganz in der Nihe der Extern-
steine“(12) — wenngleich rund 30 Kilometer entfernt — sieht; den groBen
hageren Mann, ,,in einem abgewetzten Anzng, leicht vorniibergebeugt vom
Alter, ein sehr lebendiges Gesicht mit lebhaften Augen; die Bewegungen ein
bilchen ungelenk, aber sicher bestimmt im Aunsdruck, und iiber der Schulter
die unvermeidliche kleine Reisetasche, in der sich alles befand, was er
brauchte* (13); ,,seine Einfachheit und das Ungesuchte, Natiirliche seines
Verhaltens®, seine Lebendigkeit und Unerschrockenheit; daB er ,,sehr vielen
Menschen Hoffnung gegeben hat ... (15); die Art, wie er Menschen begegnete;
,»$0 wichtig ihm die Erfahrung der Erleuchtung war, Umkehr, metanoia, war
ihm noch wichtiger” (17); die Schlichtheit, mit der er die tagliche heilige
Messe feierte; seine ,,Tugend*: ,.ein Herz, das in alle zehn Richtungen geht* —
hindurch durch Krisen und Schwierigkeiten, Abgriinde, Angste und Einsam-
keit.

In 14 Kapiteln fithrt Baatz dann durch sein Leben. Im Kapitel 1, das
Lassalles Jugend bis zu seinem Eintritt in den Orden darstellt, kann sie auf
Recherchen von Johannes Engelke, einem deutschen Schiiler Lassalles,

* U. Baatz, Hugo M. Enomiya — Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten. Biographie.
Ziirich/Diisseldorf 1998.



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898—1990) 265

zuriickgreifen, der Materialien iiber die Vorfahren Lassalles und die damalige
Zeitgeschichte zusammengetragen hat; allerdings bleibt hier vieles Ver-
mutung (vgl. z.B. 36.38). Kapitel Il beschreibt den Eintritt in den Jesuiten-
orden und die ersten Jahre der Ausbildung. Fiir jemanden, der den Orden von
innen kennt und selbst die verschiedenen Etappen der Ausbildung erlebt hat,
fallt hier erstmals anf, daB der Gesichtspunkt der Autorin weithin der eines
Beobachters von auB3en bleibt, der manches richtig, vieles anch nicht richtig
und manches gar nicht wahrnimmt. Baatz hitte gut daran getan, etwas mehr
die im Grunde doch reiche Literatur zuo den Exerzitien und iiber den Orden,
aber anch die inzwischen klassischen Antoren wie die Rahnerbriider, H. Urs
von Balthasar, J. Sudbrack uv.a., die alle in hohem MaBe die ignatianische
Spiritualitdt widerspiegeln, zu Rate zu ziehen. So bleibt eine Darstellung,
die nur bedingt die Wirklichkeit des jesuitischen Ordenslebens zur Zeit der
Ausbildung Lassalles wiedergibt. Von diesem selbst ist hier nur indirekt die
Rede. Fiir die spitere Einschitzung der Wirksamkeit der Exerzitien im Leben
Lassalles ist die Sicht Baatzs selbst nicht unbedeutend. DaB} er sein Leben
lang von der ,,Menschenfurcht* begleitet war (vgl. 62), ist fiir mich nur
schwer nachvollziehbar.

Unbestritten war im Rahmen einer von Neuscholastik geprigten Aus-
bildung die ,,Macht der Begriffe* (Kap. III). Was diese wirklich bedentete,
kommt aber leider nur ansatzhaft und indirekt dort zur Sprache, wo im Uber-
gang zum 3. Jahr geistlicher Ausbildung, dem sog. Terziat, das Interesse
Lassalles an der Mystik thematisiert wird. Gerade weil das Verhiltnis von
Askese und Mystik aber in den folgenden Jahrzehnten bis in die Gegenwart
hinein immer weiter diskutiert und geklirt worden ist, 148t sich der Weg nicht
vorrangig an der Nennung von Namen — Zeitgenossen, Lehrern und Wegge-
fihrten — festmachen. Die Sache selbst miiite hier eingehender zur Sprache
gebracht werden.

Die Autorin selbst mif3t den zwei Exkursen des Buches , Kinder der Son-
neng6ttin* und ,,Eine Uberlieferung auBerhalb der Schrift?* fiir die Einfithrung
in die spitere Lebenswelt Japans besondere Bedeutung zu. Hier verwundert
dann freilich manche Ungenanigkeit: Yamaguchi liegt nach Baatz auf Kyushu
(86, so auch 171), Franz Xaver ging nach China und starb in Kanton (86, vgl.
179), seit der Mitte des 19. Jahrhunderts reisten Japaner in den Westen (90);
das sind Nenigkeiten. Fiir die Anmerkungen zur Kyoto-Schule hitte ich gerne
die Anmerkungen iiberpriift; sie stimmen leider hier wie an vielen weiteren
Stellen nicht mit den in den Texten angegebenen Beziigen iiberein.

Im Kap. 1V geht es um den Ruf Lassalles in die Japanmission und die An-
eignung des ,, Geistes des Samurai**. Was in diesem Kapitel iiber die friihen
Jahre P. Lassalles in Japan zusammengetragen wird, resultiert weithin aus
Berichten in Missionszeitschriften und miindlichen Mitteilungen. Auch



Hans Waldenfels 266

wenn die Anfinge seiner Tétigkeit in Tokyo zu suchen sind, war er zunéchst
nicht mit Lehrtétigkeiten, sondern mit Sozialarbeit in den damaligen Slums
von Tokyo beschiiftigt. Schon bald begann dann seine Titigkeit als Missi-
onsoberer; er wurde dabei nach Hiroshima versetzt, dem Mittelpunkt des
eigentlichen Missionsdistrikts. 1937 war er nochmals in Europa, um als
Oberer an der Generalkongregation (nicht: Generalkonsult, vgl. 115.157f.)
in Rom teilzunechmen. Der Yasukuni-Vorfall 1932 in Tokyo, bei dem zwei
Studenten der Sophia-Universitit Enrenbezeugungen am Schrein fiir die Ge-
fallenen vornahmen, war Anfang einer neuen Kliarung der Ritenfrage. Damit
verband sich fiir Lassalle auf ldngere Sicht die Frage des Umgangs mit den
japanischen Religionen, zumal dem Buddhismus und seinen meditativen
Methoden. Korrekterweise wird der Anfang dieser Problematik dort ge-
sehen, wo — um es in heutiger Sprache zu sagen — die Inkulturation des
Christlichen in Japan beginnt. Das Kapitel endet mit dem Abwurf der Atom-
bombe auf Hiroshima, deren Opfer P. Lassalle selbst wurde.

Kap. V ,Auf der Suche nach Freiheir* markiert in gewissem Sinne eine
Zisur im Leben P. Lassalles und soll nach dem Rat der Autorin in Parallele
zum Kap. 111 ,Die Macht der Begriffe” gelesen werden. Verstand und Wille
sind zugleich — neben dem Gedichtnis — jene zwei ,Seelenkriifte” des
Menschen, die Ignatius in den Exerzitien in besonderer Weise einiibt, um sie
dann ganz Gott anheim zu stellen. Baatz geht hier zunichst erneut auf das
Tagebuch ein, das schon deshalb besondere Diskretion verlangt, weil es , fiir
Hugo Lassalle vor allem ein Ort des inneren Dialogs mit sich selbst (ist); ein
Dialog der Seele, die ‘einsam ist vor Gott’** (132). Sprachlich findet Baatz ein
Wort wie ,,Abtotung* nicht mehr zeitgemaB (135). Allerdings erwihnt sie
spiter, daB ,,Kenosis, EntduBerung* (138) heute zu den zentralen spirituellen
Begriffen des buddhistisch-christlichen Dialogs gehort (vgl. 150f.), — ein
Begriff, den P. Lassalle offensichtlich — zusammen mit anderen mystischen
Bildern, dem Aufstieg zum Berg und der Hochzeit — schon friih entdeckt hat.
Ob man angesichts der ignatianischen Lehre von den inneren Sinnen von der
,,Abtotung* her auf Leib- und Sinnenfeindlichkeit schlieBen muf3 und diese
dann im Leben P. Lassalles wiederfinden kann, ist fiir mich so klar nicht er-
wiesen. Bei der Aufzihlung konkreter Ubungen kérperlicher Disziplinierung
(143) gibt die Autorin leider keinen einzigen Beleg; das gilt auch bei der Er-
withnung, daB P. Lassalle in den 60er Jahren erstmals an Exklaustration ge-
dacht habe (145). Zwei andere Punkte lassen sich aber dann im weiteren
Verlauf des Buches gut verfolgen: die tiefe Beziehung zur Eucharistie, ,.die
Liebeswunde, die nie mehr heilt“, und die ldentifizierung mit Christus im 3.
Grad der Demut, der ,,sein MaBstab‘ blieb (146).

Lassalles Leben ist in seinem Selbstverstindnis als ,,eine Mission fiir
Japan‘‘ (Kap. VI) zu verstehen. In diesem und dem folgenden Kap. VII geht



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898—1990) 267

es n.a. um den Bau der Weltfriedenskirche in Hiroshima als Gedenkmal an
die Untat der Atombombe. Um sie zu finanzieren, war Lassalle in aller Welt
unterwegs. (Im Kap. VI gibt es wieder eine Anzahl von Ungenauigkeiten,
z.B. Jesuitenniederlassung in Gladbeck: 158; die Ubersetzung von ,,utuntur
tamquam non utentes = benntzen, als ob man nicht benuntze: 161; ,,Mis-
sionsprokur* statt ,,-prokuoratur”: 163; ,,Scholastiker* sind nicht ,,hSherseme-
strige Stodenten‘: 164; ,,vox clamantis in desaster (?)“ statt ,deserto: 165;
was heiBt: ,,Andererseits zog es ihn irrational oder mystisch zu einem Leben
unter den Armen*“: 1707?). Gerade in der ansgesprochen aktiven Phase seines
Lebens schreibt P. Lassalle als Gebetswunsch in sein Tagebuch: ,,Ich hdtte
nur den einen Wunsch, dafs Du bei mir bliebest immer. “(29.9.1948) In diese
Nachkriegsjahre fallen die ersten interreligiosen Dialoge und zahlreiche Be-
gegnungen mit buddhistischen Monchen, in denen es um die Zukunft der Re-
ligion und des Christentums im Japan der Nachkriegszeit ging. Was vom Zu-
sammenhang zwischen der Jesusbetrachtung und der Ubung des Nicht-Den-
kens gesagt wird, verdiente eine genanere Dokomentation, zumal an dieser
Stelle der Umschlag der Ubung sichtbar wird (vgl. 188ff.). Hier folgt nun der
Exkurs iiber den anuf3erhalb der Schrift iiberlieferten Buddha-Geist. (Der Text
leidet sehr darunter, daB viele Belegstellen falsch zugeordnet sind (vgl. Anm.
316.320.321.338. 340.345. 353 u.a.) oder fehlen.) Die in der Uberschrift ge-
nannte klassische Stelle wird leider in dem eher zerstreut wirkenden Exkurs
gar nicht erklért.

Kap. VIII behandelt dann Lassalles intensivere Hinkehr zur Ubung des
Zen. Es war dies die Zeit, in der die Friedenskirche in Hiroshima eingeweiht,
Lassalle aber nicht mehr als Pfarrer eingesetzt war und er so nach einem neu-
en Ort in der Mission suchte. Seine eigenen Uberlegungen betrafen die
konkrete Christusnachfolge, aber auch die Rolle, die Zen spielen konnte.
Baatz erwihnt, dal Lassalle seine eigenen Beobachtungen in der Zeniibung
in einem Aufsatz von Geist und Leben aus dem Jahr 1954 wiedererkannte
(vgl. Anm. 371, nicht 370), in dem u.a. von verschiedenen Bewufitseinsebe-
nen die Rede war. 1956 besuchte er verschiedene groBere Zenkloster, bis er
schlieSlich im Hosshinji in Obama bei Roshi Harada einen festen Ort der
Ubung fand. Harada Sogaku (1871-1961) gehorte zweifellos zn den be-
deutendsten Zenmeistern seiner Zeit. Er war aber anch als einer der streng-
sten bekannt. Baatz vermittelt Einblicke in die in einem solchen Tempel
praktizierten Zeiten der Ubung, aber auch in Lassalles Bemiihungen, in die-
sen Jahren Verstandnisbriicken in der christlichen Meditation und Mystik zn
finden. Neben den Exerzitien war ihm u.a. Ruysbroek eine Briicke. Die zen-
trale Frage war dann: Ist einem Christen die Erreichung des Ziels der Zen-
iibung moglich, kann er Sarori oder Kensho, die ,.Erleuchtung® oder doch
eine Stufe der ,,Erlenchtung® erlangen? Ist es ein langer Prozefl oder — wie er



Hans Waldenfels 268

es erlebte — ein plotzliches Ereignis? Lassalle notiert: ,Jedenfalls ist die
véllige Ausmerzung des ,Ich’, der Eigenliebe, in unserem Sinn: eine gute Sa-
che, die eben auch im geistigen Sinn gilt: Losmachen von allen irgendwie
egozentrischen Gedanken, das sind ja die moso (= ungebiindigte Phantasien
—H.W.). Hier ist eine gute Verbindung zwischen Zen-Askese und katholischer
Askzese. Diese Parallele méchte ich noch besser finden: Zen — Katho-
lizismus“ (243; ohne genanere Angaben). Lassalles Uberlegnngen waren
auch den buddhistischen Freunden nicht so fremd, weil sie an der Zukunft
des etablierten Zen-Bnddhismus zweifelten nnd statt dessen dem Christen-
tum in Japan eine grole Zukunft einrdumten. Umgekehrt lag Lassalle an ei-
ner Autorisierung, weil ihm vorschwebte, katholische Sesshin, also Zen-
Ubungszeiten, abzuhalten.

In Anlehnung an die berithmte Koan-Sammlung Mumonkan iiberschreibt
Baatz Kap. IX ,Die torlose Schranke*. Zu Beginn dieser Zengeschichten
findet sich das beriihmte ,, Mu* = | Nicht(s)*, das viele Meister ihre Schiiler
iiben lassen und das wie ein nichtendes Schwert den Ubenden bis in seine
Tiefe treffen und 6ffnen soll (leider stimmen von Anm. 450-456 wieder die
Textbeziige nicht). Lassalle suchte in der Folgezeit Bundesgenossen fiir
seinen nenen Weg. Er sprach mit Pedro Arrupe, dem Provinzial, der selbst in
den letzten Jahren des Krieges wie Lassalle Zen geiibt hatte, mit Philip
Kapleau, der bei Roshi Yasutani, einem Schiiler Haradas, arbeitete — von ihm
erfuhr er vielleicht erstmals von dem beriihmten zehnstufigen ,,Ochsenpfad®,
der den Zenweg illustrierte —, bei Heinrich Dumoulin. Zugleich baute er von
Nagatsuka, dem Ort des Jesnitennoviziats bei Hiroshima, aus weiter im
Land, in Kabe, seine erste, 1961 vom Bischof von Hiroshima eingeweihte
Zenhalle, die er wie die spiter bei Tokyo errichtete Halle Shinmeikutsu nannte.
Dort begann er — auch ohne formell die ,,Erleuchtung* erlangt zu haben —
Ubungen im Zen. Was ihm in Obama erlaubt war, tat er freilich auch hier: Er
zelebrierte jeden Tag die heilige Messe. In der Uberzeugung, daB die Zen-
iibung eine Methode ohne notwendige inhaltliche Fiillung sei, schlug Lassalle
1958 dem Provinzial vor, ,,Zen als Ubung fiir die Jesuiten in Japan einzu-
fiihren“ (270). Lassalles ,Erkldrung® wurde ordensintern diskntiert, ohne
daf sie vollig abgelehnt wurde. ITm Ergebnis sollten aber nur erfahrene Jesui-
ten, solche, die ihre Studien abgeschlossen hatten und zu Priestern geweiht
waren, zn solchen Ubungen zugelassen werden. Korrekt ist, daB 1959 der
damalige Vizeprovinzial P. Lassalle die Erlaubnis gab, mich zu einem
Sesshin nach Obama mitzunehmen (wir waren zu zweit, ohne einen weiteren
Pater: 276). Ich kann mich an zwei Dinge sehr stark erinnern: einmal, da} wir
nach der ersten Sitzperiode in unserem gemeinsamen Schlafraum die Eucha-
ristie feierten, sodann, daf} P. Lassalle auch nach Beendigung des offiziellen
Sitzprogramms noch jede Nacht lange drauBen in der Natur auf einem Stein



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898—1990) 269

seine Ubnngen fortsetzte. Er wollte das Ziel erreichen. Bei einem Gespriich
mit P. Arrupe war dieser der Ansicht, daB P. Lassalle den entscheidenden
Punkt lingst iiberschritten habe. Mir bleibt nach wie vor die Frage ungeklirt,
ob es zwischen Harada und Lassalle nicht doch eine letzte uniiberschreitbare
Grenze gab. Baatz belegt das innere Ringen dieser Zeit mit zahlreichen Zita-
ten aus den Tagebiichern. Zn seinem Koan ,.Mu“ notiert Lassalle: ,,Es ist fiir
mich das Heilmittel. Also weiter konsequent im ,Mu‘ . Nicht verzweifeln in
der Verzweiflung* (279; 13. 6.1960). Ein schon ans der theologischen
Diskussion wichtiger Fragepunkt war fiir P. Lassalle das Verhiltnis von
natiirlicher und iibernatiirlicher Mystik. Entsprechend suchte er nach Paralle-
len zv seinen eigenen Bemiihungen. Er fand sie bei Vertretern der rheini-
schen Mystik, anch in der englischen Mystik, bei den Viktorinern, in der
Gegenwart bei Thomas Merton. Mit dem Tod Haradas ond der Teilnahme
Lassalles an der ersten Sitzung des 2. Vatikanischen Konzils begann ein
nener Abschnitt in seiner Entwicklung,.

Zu Recht steht Kap. X unter dem Titel ,,Zensur und Konzil“. (Hier findet
sich wieder ein zwar unbedentender, aber doch kurioser Fehler: Baatz macht
ans Kardinal Frings einen Jesuiten: 290, und wo ist die Kartanse in Koln:
295?7) 1960 hatte P. Lassalle sein Boch Zen — Weg zur Erleuchtung ver-
offentlicht, anf das in Europa die Ordenszensur anfmerksam wurde. Lassalle
selbst suchte zundchst noch nach Entsprechungen fiir den christlichen Zen-
weg im ostkirchlichen Jesusgebet, fand anch verschiedene Gesprachspartner
wie den Benediktiner Cyrill von Korvin-Krasinski. Ich selbst machte ihn vor
seinem Abflug auf meinen Lehrer P. Johannes B. Lotz SJ anfmerksam, der im
von H. Fries herausgegebenen Handbuch theologischer Grundbegriffe einen
vorziiglichen Artikel iiber Meditation geschrieben hatte. Die Begegnung be-
freite Lassalle letztendlich von den Fesseln der Zensur, zugleich fand er
Zugang zp anderen an asiatischen Mediationsmethoden Interessierten, mit
denen im iibrigen Lotz selbst Kontakt hatte. Dazn gehorten Gerta Ital, Karl-
fried Graf Diirckheim v.a. Es ist beeindruckend, mit welcher Bescheidenheit
Lassalle solchen Menschen begegnete. Nicht selten gab er sich offensichtlich
erst nachtriglich zo erkennen (vgl. 297f)). Der Generalobere der Jesniten
P. Janssen bestitigte schlieBlich die Entscheidung der japanischen Jesuiten,
daf gereifte Patres in die Methode des Zen eingefiihrt werden diirften. Uber
Indien, Burma und Thailand kehrte er nach Japan zuriick, wo er Anfang 1963
(nicht erst April 1963: 302) eintraf. Hatten ihn seine Mitbriider znvor noch
unterstiitzt, so kam es im Mai 1963 doch zu starken Restriktionen. Die
Meinung zur Zeniibung war unter den Mitbriidern geteilt (vgl. 302f.). P. Las-
salle bemerkt: ,,wenn einmal das Zen nicht nur geduldet wiirde, sondern man
iiberzeugt ist von der Notwendigkeit der Integration der religiésen Tradition,
soweit sie positivere Werte enthdlt, (...} Dann ist meine Stunde gekommen.



Hans Waldenfels 270

Das war zuviel fiir P. D(umoulin).“ (303; 15.11.1963) In dieser Zeit war
P. Lassalle auch auf der Suche nach einem neuen Roshi. Immer noch war das
Verlangen nach dem Satori stark, bis dal er — offensichtlich Ende 1964 — be-
schloB: ,,vorangehen ohne satori® (311). Schwierigkeiten verspiirte er er-
neut, als P. Arrupe, inzwischen Generaloberer, nicht auf seine Bitte einging,
in Tokyo eine Zenhalle oder ein Institut bauen zu diirfen. Nach den Tage-
buchnotizen muf} Lassalle in jener Zeit in einer inneren ZerreifSprobe gestan-
den und selbst mit dem Gedanken gespielt haben, sich zumindest fiir einige
Zeit exklaustrieren zu lassen (315); allerdings wire es fiir ihn das groBte
Opfer seines Lebens gewesen, den Orden zu verlassen (vgl. ebd.: 9. 3. 1966).
Der angesprochene Schritt warde durch eine verstindnisvolle Antwort des
Generals abgewendet. (Der Verweis auf die ,,wahrscheinliche* Begegnung
mit S. Hisamatsu am Ende des Kapitels sollte, da sie nicht belegt wird, tiber-
priift werden: 316).

Die folgende Zeit (Kap. XI) verbindet Baatz mit den kulturkritischen
Ereignissen in Europa, den sog. 68er Jahren, in denen sowohl der Blick fiir
alternative Weltanschauungen und Religionen sich weitete als auch die
Meditation als alternative Lebensform im verbreiteten Aktivismus westli-
chen Lebens gerade auch in auler- und randkirchlichen Kreisen in Erschei-
nung trat. Es ist die Zeit, in der P. Lassalle in Deutschland, aber auch anderen
europiischen Lindern, selbst in anderen Kontinenten Zen zu propagieren be-
gann und Veroffentlichungen in den verschiedensten Sprachen erschienen.
(Auch dieses Kapitel zeigt bei allen wichtigen Informationen Ungenauigkei-
ten im Detail: Kartause in Leutkirch: 325; Passionistinnen im Karmel von
Nishinomiya: 328; Waegman statt Waegwan: 334; P. Wilhelm Klein war kein
Mitarbeiter der Katholischen Missionen in Bonn: 337). Kap. XII richtet den
Blick einerseits noch einmal nach Japan, das neu entstandene Zentrum Aki-
kawa-Shinmeikutsu und die dort sich entfaltende Titigkeit, andererseits auf
die Reisen im Dienste von Zen. Innerlich kommt Lassalle selbst zu groBerer
Ruhe: ,,Also ich gehdre zu den Menschen oder bin in der Lage, dafs ich wei-
ter und tiefer in diesem Labyrinth irren muf3 und ich niemals zu dem Punkte,
wo das Licht aufblitzt, komme, vielleicht ganz kurz vor dem Tode. Aber ich
muf3 trotzdem denselben Weg weitergehen und zwar auch mit vollem Einsatz
(341: 6.5.1970). In Koun Yamada findet er einen neuen Lehrer, bei dem er —
im iibrigen mit einer groBeren Zahl von Ordensleuten, Priestern und Schwe-
stern, — geiibt hat. In der Frage der letzten Anerkennung, auch hinsichtlich
der Behandlung, die der alte Lassalle bei Yamada erfuhr, gibt es nach dem
Tode beider inzwischen aufschluBreiche Hinweise. Wissende sagen, daf3 P.
Lassalle gerade in der Zeit der Fithrung durch Yamada die volle Erfahrung
des 3. Grades der Demut habe durchieiden miissen. Diese Dinge sind auch in
der Biographie angedeutet. Einiges von den Ungereimtheiten, die es unter



Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) 271

Zenleuten gibt, kommt im Kap. XIII zur Sprache, braucht aber hier nicht im
einzelnen angesprochen zu werden. Richtig ist, dal Lassalle gerade auf dem
Weg der Losung von Koans intensiv versucht hat, zur Anerkennung der ,,Er-
leuchtung® und schlieBlich zur Erlangung des Meistergrades zu gelangen.
Was sich dann wirklich ereignet hat, wird ein Stiick seines Geheimnisses
bleiben. Wenn Henri de Lubac mit den Worten zitiert wird, ,,die Buddhisten
seien die Antipoden des Christentums® (381), ist der Satz freilich richtig zu
verstehen: Er hat — zu Recht - interreligiés im Buddhismus die grofte Her-
ausforderung der kommenden Zeit gesehen.

Das Schiufkapitel X1V berichtet von den letzten Jahren und Begegnungen
auf dem Weg zum Tod. Offensichtlich wichst die Einsamkeit. Das gilt einmal
fiir sein Verhiltnis zu seinen mitiibenden Christen (vgl. 429), aber auch zu
anderen Wegbegleitern (vgl. z. B. 427), sodann wird ihm der Orden eigent-
lich erst in der Zeit des Sterbens und in seinem Tod erneut zur Heimat. Dal3
er stellenweise instrumentalisiert wurde und zumal mit der Rede vom ,,neuen
BewuBtsein“ in den Verdacht eines New Age-Vertreters geriet (dazu die Ein-
tragung vom 7.7.1987; 427), ist leider auch wahr. Bis zum Ende seines
Lebens ringt er um die passende Sprache und um das Verstehen der Wirk-
lichkeit. Da3 Yamada ihm die letzte Wiirde des Zenmeisters vorenthielt, hat
ihn verletzt. Und doch schreibt er dann: ,, ... dieses innere Beriihren von Gott
und Christus Jesus ist mir unendlich wichtiger als alle Titel und sonstige An-
erkennung von seiten des Roshi und anderer. (...) Ama nesciri et pro nihilo re-
putari (= Liebe unbekannt zu bleiben und fiir nichts erachtet zu werden!
H.W.). (...) Was ich mit Hilfe des Zen fiir mein inneres geistliches Leben be-
kommen habe, ist mehr wert als all das oben Angedeutete, wenn es auch im
Vergleich mit Teresa von Avila oder Johannes vom Kreuz nicht mehr ist als
ein kleiner Hiigel in Holland im Vergleich mit dem Mt. Everest im Himalaya:
Deo gratias! Aber Schweigen! Schweigen! Schweigen! auch nicht wiinschen,
daf} andere anstatt meiner reden* (416; 8. 11. 1981). Sondern: ,,unbedingt
daran festhalten: nichts anderes zu suchen, als was jeweils Gottes Willen ist,
und als Einstellung dazu: Die Verachtung suchen (...). Soweit bin ich schon.
Es gelingt mir oft ganz gut“ (Ebd.; 3. 11. 1981).

Am Ende blieben Gott und die Begegnung mit ihm das grofle Thema. Fiir
sein eigenes Leben galt: ,,Jch muf} die Dunkelheit ertragen. Der gegenstiind-
liche Gott ist nicht mehr, und die ,Identitdt’ ist noch nicht lebendig in mir*
(21.5.1982). Im iibrigen: ,, Wenn man nicht mehr an einen vorgesteliten Gott
glauben kann (...), sollte man bedenken, daf3 sich in der Sache nichts ge-
cdindert hat. Die Wirklichkeit bleibt* (21. 12. 1983). Das Verlangen, die Auto-
ritit eines Roshi zu erhalten, bricht zusammen. Uber ein Gesprich mit
Yamada schreibt er am 10. 1. 1986: ,, Roshi kam dann noch auf die Bezeich-
nung Roshi zu sprechen. Roshi ist iiberhaupt kein Titel, sondern eine ehr-



Hans Waldenfels 272

fiirchtige Anrede des Meisters von seiten der Schiiler. Der Zenmeister nennt
sich niemals selbst Roshi. Wenn jemand alle Bedingungen erfiillt hat, wird er
‘Shike’. Mit diesem Titel ist eine buddh.-religise ,Weihe* verbunden. Der
Shike wird dann ein Sohn des Buddhas. Da aber ein Priester Christ ist, ist er
schon ‘Sohn’ von Christus, und das geniigt. Aber er sollte deswegen anstelle
Shike einen anderen Titel bekommen. Trotzdem habe ich den Wunsch
geduflert, daft man keine Unterschiede mache * (424).

Am 7. Juli 1990 stirbt P. Enomiya-Lassalle im Altenheim der Jesniten in
Miinster. Die Mitbriider, unter ihnen der alte P. Wilhelm Klein, singen das
,»GroBer Gott, wir loben Dich“, sein ,,Lieblingslied* (431). Seinen letzten Ort
findet er jedoch nicht dort anf dem Friedhof, sondern seine Asche geht
zuoriick nach Hiroshima in die Friedenskirche. Die Angst hat ein Ende und
auch das reine Kindsein, von dem er am 1. 2. 1987 schrieb: ,,Ich bin noch ein
Kind, unentwickelt, also nicht im positiven Sinn. Andererseits bin ich im
geistlichen Sinn iiberreich beschenkt. Aber das ist mein Geheimnis, und wird
es wohl bleiben bis in den Tod “ (426).

Zweierlei sei am Ende dieser notwendigen Biographie angemerkt: (1) Es
ist bedauerlich, da8 das Buch weder in Tokyo noch vom Lektorat griindlicher
durchgesehen worden ist; zahlreiche Unzulidnglichkeiten, die ich im Launfe
des Berichtes angemerkt habe und die sich vermehren lieBen, hitten leicht
beseitigt werden konnen. (2) Eine wirkliche Beschiftigung mit dem Werk
dieses Pioniers, dessen Ort zwischen den Welten sich in der doppelten
Namensgebung und Nationalitit wiederspiegelt, ist wohl erst dann méglich,
wenn auch seine Tagebiicher ediert und einem iiberpriifbaren Studium
zuginglich gemacht werden. Dann aber miite die Lektiire der Tagebiicher
durch einen vergleichenden Riickgriff auf seine Publikationen vertieft
werden. Hier wiire aber dann zu beachten, daB die iiberarbeiteten spiteren
Ausgaben seiner Biicher nicht nur als Zeichen eines Fortschritts im Denken
P. Lassalles gelesen werden konnen. Eine andere Schiilerin Lassalles, die
leider zu friih verstorbene Annemarie Scholl, hat hierzu bedeuntende Vor-
arbeiten geleistet. Dennoch hat auch Ursula Baatz einen wichtigen Schritt im
Hinblick auf die ErschlieBung des wahren Gesichts von P. Enomiya-Lassalle
und damit seiner Bedeutsamkeit in der Spiritualititsgeschichte unserer Tage
geleistet.





