
•Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen" 
Über die Religiosität Rainer Maria Rilkes 

Otto Betz, Thannhausen 

Vorbemerkung 

Auch Dichter haben ihre wechselnden Zeiten; mal stehen Person und Werk im Mittel- 
punkt des Interesses, dann geraten sie in den Hintergrund oder verfallen beinahe dem 
Vergessen. Nun, vergessen hat man Rainer Maria Rilke nie (über kaum einen Dichter 
werden jährlich so viele wissenschaftliche Arbeiten und Monographien vorgelegt wie 
über ihn), aber er wurde häufig nur mit einer Spur Ironie zitiert, als müsse man sich 
schämen, wenn man seine Gedichte liebt und den Dichter hochschätzt. Vieles spricht 
dafür, daß Rilke (wieder einmal) eine auffällige Renaissance erfährt. So fällt es z. B. 
auf, daß erstaunlich viele Menschen den Namen Rilke nennen, wenn sie nach ihrem 
Lieblingsdichter gefragt werden. Und gleich fallen ihnen Verse oder auch ganze Ge- 
dichte ein, die in ihrem Leben eine Rolle gespielt haben und nicht vergessen worden 
sind. Allerdings sind es vor allem einige leicht eingängige Gedichte, die dann genannt 
werden, nicht unbedingt diejenigen, die dem Dichter wichtig waren. Und über den Weg 
und die Wandlungen des Dichters wissen nur wenige Bescheid. 

Der folgende Beitrag soll deshalb wenigstens in Konturen die eigenwillige Fröm- 
migkeit Rilkes kennzeichnen und sein sich allmählich wandelndes Gottesverständnis, 
soweit wir - vor allem durch die Briefe des Dichters - Einblick in sein Denken be- 
kommen können. Ein solcher Versuch ist wohl auch deshalb nicht unwichtig, weil ge- 
genwärtig so viele Menschen in eine religiöse Sprachlosigkeit' verfallen und in den 
gedanklichen und poetischen Ansätzen Rilkes eine Verwandtschaft ihrer Ahnungen 
und Sehnsüchte verspüren. 

Können wir Rainer Maria Rilke als religiösen Dichter verstehen? Oder hat 
er nur eine ästhetische, höchstens religiös dekorierte Privatmythologie ent- 
wickelt mit einem erfundenen Gott und einer künstlichen Frömmigkeits- 
sprache? Darüber wird seit langem gestritten und die unterschiedlichsten 
Standpunkte werden dabei vertreten.1 Wer sich mit dem poetischen Werk 

1 Einige Literaturhinweise (in Auswahl): Romano Guardini, Rainer Maria Rilkes Deutung 
des Daseins. Eine Interpretation der Duineser Elegien. Mainz/Paderborn 1996; Otto Friedrich 
Bollnow, Rilke. Stuttgart 1951; Hermann Kunisch, Rainer Maria Rilke. Dasein und Dich- 
tung/Berlin 1944; Erich Simenauer, Rainer Maria Rilke. Legende und Mythos. Frankfurt M. 
1953; Liselotte Corbach, Rainer Maria Rilke und das Christentum. Lüneburg 1949; Gertrud 
Bäumer, ,Ich kreise um Gott'. Der Beter Rainer Maria Rilke. Berlin 1953; Peter Dettmering, 
Rilkes ,Engel', psychologisch gesehen, in: Dichtung und Psychoanalyse. München 1969; 
Klaus Mühl, Verwandlung im Werk Rilkes. Studien zur inneren Genese der Duineser Elegien. 
Nürnberg 1981. Heinrich Kreutz, Rilkes Duineser Elegien. München 1950. 



Otto Betz 214 

Rilkes befaßt, der stößt einerseits auf eine ganz von religiösen Bildern und 
Vorstellungen durchsetzte Sprache, andererseits ist nicht selten ein rebelli- 
sches Aufbegehren erkennbar: der Dichter betont die Distanz zu herkömmli- 
chen Glaubensformen und möchte vor allem nicht in die Glaubenswelt des 
Christentums eingefügt werden. Soll man ihn als weltverliebten Frommen 
verstehen, der sich seine eigene (pantheistisch angehauchte) Religiosität ge- 
schaffen hat, war er ein kirchenkritischer Gottsucher, der sich durchaus auf 
eigene Erfahrungen berufen konnte? 

Es ist ganz selbstverständlich, daß der in Prag geborene und in der Schule 
der Piaristen unterwiesene Dichter mancherlei Wandlungen in seiner reli- 
giösen Einstellung durchgemacht hat, die sich in seinem Werk, vor allem 
aber auch in seinen Briefen niedergeschlagen haben. Die etwas penetrante 
Frömmigkeit der Mutter mag wesentlich dazu beigetragen haben, daß er 
schon früh den Versuch unternahm, einer einengenden (und dazu noch süß- 
lichen) Religiosität zu entkommen. Der siebzehnjährige Schüler schrieb 
aufmüpfige Verse, um seine Distanz zur herkömmlichen Christlichkeit zu 
betonen: 

•Ihr lippenfrommen Christen 
nennt mich den Atheisten 
und flieht aus meiner Näh', 
weil ich nicht wie ihr alle 
betöret in der Falle 
des Christentumes geh. "2 

Und einige Jahre später, als Student, befaßt er sich in den ,Christus-Visionen' 
mit der Gestalt Jesu, den er zwar als bedeutsamen Menschen akzeptieren 
kann, aber nicht als den Gott-Menschen. Darin heißt es: 

•Er war ja groß. Doch eines macht ihn klein: 
daß er im Übermaße der Gefühle 
verleugnete ein schlichter Mensch zu sein ... "3 

Begegnung mit dem dunklen Gott 

Auf zwei Rußlandreisen wurde Rilke mit der Frömmigkeit des ostkirchlichen 
Christentums vertraut, diese Erfahrung hat sich ihm tief eingeprägt und ist 
nie mehr vergessen worden. Es war sicher nicht die dortige Theologie, 
sondern die Bilderwelt der Ikonen, die Inbrunst der Mönchsgesänge, die 
schlichte Frömmigkeit der Bauern, die in seiner Erinnerung haften blieben. 

Glaubensbekenntnis' vom 2. April 1895, in : Sämtliche Werke 6, Frankfurt M. 1975, 489. 
,Christus am Kreuz', SW 6,492. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 275 

In gewisser Weise ist das ,Stundenbuch' das sichtbare Zeugnis dieser Reisen 
geworden. Es ist ein dunkler Gott, den er dort erfahren hat, aber er ist überall 
verborgen anwesend, man darf ihn nicht zu ,eindeutig' machen, weil er erst 
allmählich Gestalt anzunehmen scheint. 

•Mein Gott ist dunkel und wie ein Gewebe 
von hundert Wurzeln. "4 

Dieser geheimnisvoll im Hintergrund bleibende Gott darf nicht zu naiv aus- 
buchstabiert und ausgemalt werden, sonst vermenschlicht man das Geheim- 
nishafte. Trotz seiner Liebe zu den Ikonen und ihrer strengen Formver- 
pflichtung sah er auch die Gefahr der Bilderwelt. 

• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen ... 
Wir bauen Bilder vor dir auf wie Wände; 
so daß schon tausend Mauern um dich stehn. 
Denn dich verhüllen unsre frommen Hände, 
sooft dich unsre Herzen offen sehn. "5 

Vom Herzen her scheint es eine Wahrnehmung Gottes zu geben. Wer aber 
daran geht, diese Erfahrung zu fixieren und konturiert festzuhalten, verstopft 
gerade dadurch den Zugang zu Gott. Sowohl die Nähe und die Ferne Gottes 
wird erlebt. 

•Nur eine schmale Wand ist zwischen uns"6, 

die Verständigung könnte •ohne Lärm und Laut" vor sich gehen. Die Vor- 
aussetzung ist allerdings, daß man sich um eine ganz neue Stille und Hör- 
bereitschaft mühen müßte. Und eine neue Sprache wäre nötig, die unver- 
braucht ist und der unmittelbaren Erfahrung Ausdruck gibt. 

• Ich glaube an Alles noch nie Gesagte."1 

Was aber besonders auffällt an diesem Gott des •Stundenbuches" ist sein 
dynamischer Charakter: er ist erst im Werden, nimmt allmählich Gestalt an 
wie ein mächtiger Dom, an dem viele Generationen der Werkleute bauen, um 
ihn zu vollenden. Gott scheint den Menschen zu brauchen, scheint auf ihn an- 
gewiesen zu sein, damit er zu sich selbst kommt und wirksam werden kann. 

• Wenn du der Träumer bist, bin ich der Traum. 
Doch wenn du wachen willst, bin ich dein Wille ... "8 

4 ,Ich habe viele Brüder in Sutanen' aus dem ,Stunden-Buch', in: Die Gedichte. Frankfurt M. 
1986,200. 
5 Stunden-Buch, aaO 200. 
6 ,Du Nachbar Gott', aaO201. 
1  Stunden-Buch, aaO 205. 
8  ,Ich bin, du Ängstlicher', aaO 210. 



Otto Betz 276 

Nach diesem Verständnis scheint Gott im Menschen zu seinem Bewußtsein 
zu kommen. Weil aber die überkommenen Gottesbilder zu kleinlich und auf 
jeden Fall unzureichend sind, kommt der Wunsch auf nach einem umfassen- 
deren Bild. 

• Gemalt hätt ich dich: nicht an der Wand, 
an den Himmel selber von Rand zu Rand, 
und hätt dich gebildet, wie ein Gigant 
dich bilden würde: als Berg, als Brand, 
als Samum, wachsend aus Wüstensand • ".9 

Es ist aber nicht nur die göttliche Größe, die es zu entdecken gibt, auch im 
Unscheinbaren und Verborgenen kann es etwas vom göttlichen Geheimnis zu 
entdecken geben, in den alltäglichen Dingen. 

•Ich finde dich in allen diesen Dingen, 
denen ich gut und wie ein Bruder bin ..."l0 

Größe und Verborgenheit scheinen sich zu entsprechen, sie werden als die 
Pole der göttlichen Dynamis angesehen. Einerseits sind die Menschen die 
Werkleute, die dazu beitragen, daß Gottes kommende Konturen dämmern, 
dann aber merken sie, wie klein sie in Wirklichkeit sind. 

•Du bist so groß, daß ich schon nicht mehr bin, 
wenn ich mich nur in deine Nähe stelle. "" 

Und doch ist der kleine Mensch für den großen Gott notwendig': 

• Was wirst du tun, Gott, wenn ich sterbe ? 
Ich bin dein Krug (wenn ich zerscherbe?) 
Ich bin dein Trank (wenn ich verderbe?) 
Bin dein Gewand und dein Gewerbe, 
mit mir verlierst du deinen Sinn." n 

Das sind Sätze, die als Ausdruck eines maßlosen Hochmuts gelesen werden 
können: Gott soll im Menschen seinen Sinn finden oder verlieren? Aber es 
soll wohl vor allem die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen betont wer- 
den, in ihm geht die Entfaltung der Schöpfung voran - und dadurch nimmt 
auch Gott Gestalt an. Man fragt sich - als Leser - manchmal, ob der Gott 
selbst ein Werdender ist oder ob sich das Gottes-Bild allmählich heraus- 
kristallisiert. Rilke scheint aber doch der Auffassung zu sein, daß der 

, Wenn ich gewachsen wäre', aaO 211. 
Stunden-Buch, aaO 212. 
Stunden-Buch, aaO 215. 
Stunden-Buch, aaO 221. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 211 

dunkle Gott erst in einem langen Prozeß zu sich selbst kommt. Allerdings 
ist er auf verborgene Weise in allen Dingen und Wesen anwesend und 
raunt jedem ein Wort zu, das er im Laufe seines Lebens erhorchen und ver- 
wirklichen soll. 

•Laß dir Alles geschehn: Schönheit und Schrecken. 
Man muß nur gehn: Kein Gefühl ist das fernste. 
Laß dich von mir nicht trennen. 
Nah ist das Land, 
das sie das Leben nennen." '3 

Die Hochgemutheit des Menschen ist immer mit seiner Demut verbunden: 
was er wirkt, ist nicht sein eigenes wollendes Tun, ein anderer handelt durch 
ihn und verwandelt die Welt. Es kommt aber darauf an, daß der Mensch 
diesen geheimen Anruf vernimmt und zu seiner ,Mitarbeit' bereit ist. 

•Ich danke dir, du tiefe Kraft, 
die immer leise mit mir schafft 
wie hinter vielen Wänden."l4 

Sich auf die .großen inneren Ereignisse' besinnen 

Die Entwicklungsgeschichte und die verschiedenen Stationen von Rilkes 
Religiosität können hier nicht nachgezeichnet werden. Wenn man aber die 
Werke der letzten Lebensjahre bedenkt, fällt doch auf, daß viel seltener und 
vorsichtiger von Gott die Rede ist. Das bedeutet nicht, daß ihm die religiöse 
Frage unwichtig geworden wäre, im Gegenteil. Er hat aber seine jugendliche 
Unbefangenheit verloren und spürt, daß die ,hohen Worte' nicht unbedingt 
geeignet sind, das Gottesgeheimnis auszudrücken. Wenn er aber - gerade 
von jungen Menschen - nach seinem Gottesverständnis gefragt wird, dann 
gibt er behutsam und geduldig Antwort. Im Frühjahr 1920 bekommt Rilke 
einen Brief von Anita Forrer, einem jungen Mädchen aus Sankt Gallen, in 
dem viele Fragen nach seinen religiösen Überzeugungen standen. Er ant- 
wortet ihr: 

•Die landläufige Frage, ob einer ,an Gott glaube', scheint mir ... aus der falschen 
Voraussetzung hervorzugehen, als ob Gott auf dem Wege menschlicher Anstrengung 
und Überwindung überhaupt zu erreichen sei; denn immer mehr ist dem Begriff 
,Glauben' die Bedeutung von etwas Mühsamem zugewachsen, ja sie hat gerade 
innerhalb des christlichen Bekenntnisses einen Grad angenommen, der befürchten 
ließe, daß eine Art Unlust zu Gott der ursprüngliche Zustand der Seele sei. Nichts 

13 ,Gott spricht zu jedem nur', aaO 240. 
14 ,So bin ich nur als Kind erwacht', aaO 243. 



Otto Betz 278 

aber ist weniger zutreffend. Nehme jeder des Momentes wahr, da der Verkehr mit 
Gott sich ihm in unbeschreiblicher Hinreißung eröffnet; oder knüpfe er, in gründ- 
licher Besinnung, an einen solchen oft unscheinbaren Augenblick an, da er zuerst, 
unabhängig von den Einflüssen seiner Umgebung, ja oft im Widerspruch zu ihr, von 
Gott ergriffen war. Es wird sich nicht leicht ein Leben finden, in welchem dieses 
Ereignis nicht früher oder später seine Stelle erzwingt, aber die Sanftmut dieses 
Zwanges ist so ungemein, daß die Meisten, von ausdrücklicheren Realitäten be- 
drängt, ihm keinen Werth beilegen; oder sie kommen nicht auf die Idee, es könnte 
sich da um ein religiöses Faktum handeln, eben weil sie schon dazu erzogen sind, 
religiöse Anstöße nur innerhalb der allgemeinen Vereinbarung zu empfangen, nicht 
dort, wo ihr Einsamstes und Eigenthümlichstes in Frage steht."15 

Es erstaunt an diesem Brief, wie ernst Rilke die Anfrage des jungen Mäd- 
chens genommen hat und wie behutsam und einfühlsam er sie zu be- 
antworten suchte. Er wollte den Blick weiten, die Engführung eines .aufer- 
legten' und abverlangten' Glaubens sprengen, um deutlich zu machen: da, 
wo du dich innerlich ergriffen fühlst und dein eigenes Geheimnis entdeckst, 
da kannst du auch religiöse Erfahrungen machen. - Gegenüber dem Begriff 
des Glaubens war Rilke skeptisch, zu sehr empfand er den 'verordneten' 
Glauben als bloße Vorschrift und Nötigung, wo es doch gerade darum gehen 
müßte, freudige Entdeckungen zu machen. Ihm ging es darum, •Gott aus der 
Gerücht-Sphäre in das Gebiet unmittelbarer und täglicher Erlebbarkeit" zu 
versetzen, wie er es am 25. Januar 1921 an den Pfarrer Rudolf Zimmermann 
schrieb, in dessen Nachbarschaft er eine Zeitlang wohnte.16 Es ging ihm frei- 
lich um Erfahrungen, die nur an den Grenzen unserer Wahrnehmungsfähig- 
keit gemacht werden können, aber durchaus inmitten unserer alltäglichen 
Welt. 

In den letzten Tagen des Jahres 1921 schrieb Rilke aus seinem Turm in 
Muzot an Ilse Blumenthal-Weiß, eine junge Frau: 

•Glauben! - Es gibt keinen, hätte ich fast gesagt. Es gibt nur - die Liebe. Die Forcie- 
rung des Herzens, das und jenes für wahr zu halten, die man gewöhnlich Glauben 
nennt, hat keinen Sinn. Erst muß man Gott irgendwo finden, ihn erfahren, als so un- 
endlich, so überaus, so ungeheuer vorhanden -, dann sei's Furcht, sei's Staunen, sei's 
Atemlosigkeit, sei's am Ende - Liebe, was man dann zu ihm faßt, darauf kommt es 
kaum noch an, - aber der Glaube, dieser Zwang zu Gott, hat keinen Platz, wo einer 
mit der Entdeckung Gottes begonnen hat, in der es dann kein Aufhören mehr gibt, 
mag man an welcher Stelle immer begonnen haben."17 

15 Rainer Maria Rilke/Anita Forrer, Briefwechsel. Hrsg. von Magda Kerenyi  Frankfurt M 
1982, 42 f. 
16 Rainer Maria Rilke, Briefe. Hrsg. vom Rilke-Archiv in Weimar. Band 2. Frankfurt 1987 
694. 
17 Aa0 719. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 279 

Via negativa oder die Grenze des Sagbaren 

Man kann nun freilich einwenden, Rilke habe einen viel zu eingeengten 
Glaubensbegriff gehabt. Wir werden ja nicht in erster Linie Zwang und 
Nötigung assoziieren, wenn wir das Wort ,Glaube' hören, sondern auch die 
Elemente ,Staunen' und ,Liebe' mit einbeziehen. Rilke muß in seiner Kind- 
heit Vorstellungen vermittelt bekommen haben, die ihn abstießen und ihn da- 
zu führten, andere Worte und Begriffe für seine Gottesbeziehung zu verwen- 
den. In einem Brief an ein junges Mädchen, Ilse Jahr, hat Rilke einmal den 
Versuch gemacht, einige Stationen seines religiösen Reifungsweges zu ver- 
anschaulichen. 

•Ich fing mit den Dingen an, die die eigentlichen Vertrauten meiner Kindheit ge- 
wesen sind, und es war schon viel, daß ich es ohne fremde Hilfe, bis zu den Tieren 
gebracht habe ... Dann aber tat sich mir Rußland auf und schenkte mir die Brüder- 
lichkeit und das Dunkel Gottes, in dem allein Gemeinschaft ist. So nannte ich ihn da- 
mals auch, den über mich hereingebrochenen Gott, und lebte lange im Vorraum sei- 
nes Namens, auf den Knieen ... Jetzt würdest Du mich ihn kaum je nennen hören, es 
ist eine unbeschreibliche Diskretion zwischen uns, und wo einmal Nähe war und 
Durchdringung, da spannen sich neue Fernen, so wie im Atom, das die neue Wissen- 
schaft auch als ein Weltall im Kleinen begreift. Das Faßliche entgeht, verwandelt 
sich, statt des Besitzes erlernt man den Bezug, und es entsteht eine Namenlosigkeit, 
die wieder bei Gott beginnen muß, um vollkommen und ohne Ausrede zu sein. Das 
Gefühlserlebnis tritt zurück hinter einer unendlichen Lust zu allem Fühlbaren ..., die 
Eigenschaften werden Gott, dem nicht mehr Sagbaren, abgenommen, fallen zurück 
an die Schöpfung, an Liebe und Tod ..."'8 

Das ist ein hochbedeutsamer Text. Man muß auf die Stichworte ,Vorraum' 
und ,Diskretion' achten, vor allem aber die Kennzeichnung Gottes: er ist der 
Namenlose, man muß darauf verzichten, von seinen Eigenschaften zu 
sprechen. Im ,Stundenbuch' konnte Rilke noch unbefangen vom nahen Gott 
sprechen, nun ist seine Sprache vorsichtiger und distanzierter geworden. Er 
bedient sich der Ausdrucksweise der ,Negativen Theologie', die davon aus- 
geht, daß unsere Sprache und unsere Begriffe letztlich untauglich sind, etwas 
,über Gott' aussagen zu können. Man kann höchstens sagen, wer und wie 
Gott nicht ist, um dem Unfaßbaren und Unbeschreibbaren Raum zu schaffen. 
Und wenn Gott schon nicht beschrieben und erfaßt werden kann, so kann 
man doch einen ,Bezug' zu ihm herstellen. Dieser Gedanke spielt im 
Spätwerk Rilkes eine ganz zentrale Rolle. Es wird nicht mehr der Person- 
charakter Gottes betont, vielmehr kommt es darauf an, •zurück in den reinen 
Bezug" zu steigen, wie es in den Sonetten an Orpheus heißt19 (XIII/II). Und 

18 Briefe, Dritter Band, 819 f. 
" ,Sei allem Abschied voran', XIII. der .Sonette an Orpheus' des zweiten Teils, in: Die Ge- 
dichte, 703. 



Otto Betz 280 

in der neunten Duineser Elegie wird gefragt, was man hinüber nimmt •in den 
andern Bezug".20 Der •andere Bezug" ist offenbar eine vorsichtige An- 
deutung des Bereichs, der sich unserer kategorialen Bestimmung entzieht. 
Das Endgültige kann nicht beschrieben werden, wir kommen nur bis zur 
Grenze des •Säglichen", was sich der Versprachlichung verweigert, kann nur 
noch angedeutet werden. 

Eine Form seiner Religiosität könnte man ,staunende Dankbarkeit' nen- 
nen. Rilke war immer wieder tiefbewegt vom Wunder des Lebens, von den 
Phänomenen des Daseins. Er betont häufig, daß wir an das Dasein keine 
Ansprüche stellen dürfen, weil wir in jedem Moment mit Geschenken 
bedacht werden. Vielleicht am schönsten hat er das in einem Gedicht aus- 
gedrückt, das er am Tag nach seinem 50. Geburtstag an Anton Kippenberg 
schickte. 

•Alles ist Überfluß. Denn genug 
war es schon damals, als uns die Kindheit bestürzte 
mit unendlichem Dasein. Damals schon 
war es zu viel. Wie sollen wir jemals Verkürzte 
oder Betrogene sein: wir mit jeglichem Lohn 
schon Überbelohnten... "21 

Rilke, der doch oft unter den Bedingungen seines Lebens gelitten hat, 
der krisengeschüttelt war und oft genug dunkle Zeiten durchzustehen 
hatte, war sich dessen sicher, daß man an der Herrlichkeit des Daseins 
nicht rütteln dürfe. Noch im Herbst 1918, in einer Zeit furchtbarer Not, 
konnte er einer jungen Frau, die Hochzeit feierte, schreiben, •daß ich das 
Leben für ein Ding von der unantastbarsten Köstlichkeit halte, und daß 
die Verknotung so vieler Verhängnisse und Entsetzlichkeiten (...) mich 
nicht irre machen kann an der Fülle und Güte und Zugeneigtheit des 
Daseins".22 

Nachwirkung der Bibellektüre 

Die Frage taucht auf, welche Beziehung Rilke zur biblischen Welt hatte, 
wurde seine Frömmigkeit auch von den Gestalten und der Botschaft der Bibel 
gespeist? Selbstverständlich war er mit der Bibel vertraut und las er ihre Texte 
häufig. Allerdings stand ihm die hebräische Bibel sehr viel näher als das Neue 
Testament. Auch seinen Briefpartnern empfahl er die Bibellektüre, so schrieb 

20 Duineser Elegien, in: Die Gedichte, 661 f. 
21 .Neigung: wahrhaftes Wort!', in: SW1, 140. 
22 Briefe 2, 559. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 281 

er 1910 an eine Bekannte: •Unter den ,alten Büchern' (...) die mich zu neuen 
kaum kommen lassen, ist die Bibel das vorzüglichste, das alte Testament, die 
Psalmen; diesmal hab ich überdies die Briefe der heiligen Therese von Avila 
mit ,.."23 Und über den Jahreswechsel 1914/1915 schrieb er an seinen Verle- 
ger Kippenberg: •Ich habe die Nacht einsam hingebracht in mancher inneren 
Abrechnung und habe schließlich, beim Scheine meines noch einmal entzün- 
deten Weihnachtsbaumes, die Psalmen gelesen, eines der wenigen Bücher, in 
dem man sich restlos unterbringt, mag man noch so zerstreut und ungeordnet 
und angefochten sein."24 Das alttestamentliche Gottesverständnis hat stark auf 
ihn eingewirkt. Die Gottesfreunde und die Gotteskämpfer sind häufig Gestal- 
ten seiner Gedichte geworden: Jakob und Elia, Jonathan und Josua, Saul und 
Jeremia, Absalom und Esther. Und manchmal spürt man die Sehnsucht nach 
einem Gott, der Weisungen geben kann und tröstet. In den Wirren des ersten 
Weltkriegs, die ihn furchtbar belasteten und ihm gleichsam die Luft abschnür- 
ten, schrieb er an Marie von Thurn und Taxis: 

•Was such ich mehr als den einen Punkt, den alttestamentlichen, an dem das 
Schreckliche mit dem Größten zusammenfällt, und ihn jetzt aufzuzeigen -, das wäre 
wie das Aufheben einer Monstranz gewesen über allen den Gestürzten und wieder 
und wieder Auferstehenden. Denn ob es gleich keiner laut zugeben mag, Tröstungen 
täten not, die großen unerschöpflichen Tröstungen, deren Möglichkeit ich oft auf 
dem Grunde meines Herzens empfunden habe, fast erschrocken, sie, die grenzen- 
losen, in so eingeschränktem Gefäße zu enthalten."25 

Zur Gestalt Jesu hat Rilke immer schon ein eher gebrochenes Verhältnis ge- 
habt. Das mag damit zusammenhängen, daß er sich von dem sentimentalen 
Jesusbild seiner Mutter abgestoßen fühlte. Die Überbetonung der Mittler- 
funktion Jesu wollte er nicht mitvollziehen. Und auch der Ausschließlich- 
keitsanspruch des Christentums war ihm fremd. 

Gerade die Vielfalt und der Reichtum der religiösen Traditionen waren 
ihm wichtig. Im März 1922, kurz nach der Beendigung der Duineser Elegien, 
schrieb er an Pfarrer Zimmermann: 

•Es ist in mir eine am Ende doch ganz unbeschreibliche Art und Leidenschaft, Gott 
zu erleben, die unbedingt dem Alten Testament näher steht, als der Messiade; ja, 
wenn ich zugleich allgemein und wahr sein wollte, so müßte ich gestehen, es sei mir 
doch, zeitlebens, um nichts anderes zu tun, als in meinem Herzen diejenige Stelle zu 
entdecken und zu beleben, die mich in Stand setzen würde, in allen Tempeln der Er- 

21 Rainer Maria Rilke, Chronik seines Lebens und seines Werkes. Erster Band. Von Ingeborg 
Schnack. Frankfurt M. 1990, 344 f. 
24 Briefe 2, 480. 
25 Rainer Maria Rilke und Marie von Thurn und Taxis, Briefwechsel. Erster Band. Frankfurt 
M. 1986, 435 f. 



Otto Betz 282 

de mit der gleichen Berechtigung, mit dem gleichen Anschluß an das jeweils dort 
Größeste anzubeten."26 

Alle innerlich wahrhaftigen Formen der Gottesverehrung waren ihm bedeut- 
sam und konnten von ihm anerkannt werden. Die christlichen Kirchen hat 
Rilke natürlich nicht abgelehnt, er blieb ihnen zugeneigt, ging auch gerne in 
Kirchen und nahm oft am Gottesdienst teil. Aber er fühlte sich nicht wirklich 
zugehörig, die ,Zwischeninstanz' zwischen Gott und Mensch, der Mittler 
Christus, wurde ihm dort zu sehr betont. In seinem 1922 geschriebenen 
•Brief des jungen Arbeiters" heißt es: •Wer ist denn dieser Christus, der sich 
in alles hineinmischt ..., der doch, so scheint es, immer wieder verlangt, in 
unserem Leben der erste zu sein. Oder legt man ihm das nur in den Mund?"27 

Und dem Pfarrer Zimmermann bekennt er: 

•Von weiter Zukunft her gesehen, wird die christliche Einstellung, das große christ- 
liche Ereignis, gewiß immer noch als einer der wunderbarsten Versuche erscheinen, 
den Weg zu Gott offen zu halten; daß es der glücklichste Versuch sein möchte, das 
zu beweisen, wären wir und unsere Zeitgenossen leider nicht durchaus befähigt, denn 
das Christliche ist fortwährend, vor unseren Augen, außer stand, den Übergewichten 
der Not die reinen Gegengewichte zu stellen. Sie fühlens, unbeirrt, in seinem edel- 
sten Begriff und Wert: mögen Sie in vielen Ihre Überzeugung wach und lebendig 
machen können."28 

Von der Art, wie das Christentum und die Kirchen sich ihm darboten, war Rilke 
wenig angezogen, er entfremdete sich ihnen mehr und mehr, zumal er wenig 
Erneuerungskraft in ihnen entdecken konnte. Wenn aber die Christen eine so 
geringe Kraft haben, die Welt positiv zu prägen, Lebensperspektiven aufzu- 
weisen und mutige Sinnentwürfe sichtbar zu machen, dann schienen sie ihre 
Kraft verausgabt zu haben. Schon auf seiner Spanienreise 1912/13 hatte er 
den Eindruck gehabt, einer sterbenden Kraft zu begegnen. •Jetzt ist hier eine 
Gleichgültigkeit ohne Grenzen, leere Kirchen, vergessene Kirchen, Kapellen, 
die verhungern ... Dir Frucht ist ausgesogen."29 Dabei ließ er bei seinen Streif- 
zügen durch die spanischen Städte keine Kirche aus, empfindet Toledo und 
seine Umgebung als eine •prophetische Landschaft", liest auf seiner Reise die 

26 Briefe 3, 757. 
27 ,Der Brief des jungen Arbeiters', in: Rainer Maria Rilke, Werke. Kommentierte Ausgabe, 
Band 4: Schriften. Hrsg. von Horst Nalewski. Frankfurt M. 1996, 735. Daß Rilke durchaus be- 
eindruckt von einem Christuszeugnis sein konnte, wird an einer Briefstelle an Ilse Erdmann 
deutlich (vom 18. August 1915; Briefe 2, 493): •Ob Sie Kierkegaard kennen? Hier ist Chri- 
stentum, wenn es irgendwo noch ist, dieser wahrhaft innere Mensch strahlt es in die Zukunft 
hinüber. Ich hab ihn nie viel gelesen, man kann ihn nicht nebenbei aufschlagen, ihn lesen heißt 
in ihm wohnen und er ist ein Pathos, Stimme und einsame Landschaft, ein unendlicher An- 
spruch ans Herz, ein Diktat, ein Donner und eine Stille wie die Stille der Blumen ..." 
28 Briefe 3, 734. 
29 Briefwechsel mit Marie von Thurn und Taxis 1, 246. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 283 

Schriften der Mystikerin Angela da Foligno. Und in Ronda notiert er sich: 
•Ich finde in den schlechtesten Tagen doch immer wieder einen Rest Geduld, 
nicht Geduld mit mir (die ist längst aufgebraucht), aber Geduld zu Gott, wenn 
man so sagen kann, eine stille entschlossene Lust zu seinem Maßstab."30 

Das Ja zur hiesigen Welt 

Im Mittelpunkt seiner Vorwürfe gegen die kirchliche Frömmigkeit steht die 
Beobachtung, die Christen würden der ,hiesigen Welt' entfremdet, sie könn- 
ten der Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit kein klares Jawort entgegen- 
bringen und ihre Lehre rutsche zu einer mühsam aufrechterhaltenen Mora- 
lität ab. Am 23. März 1922 schrieb Rilke an Rudolf Bodländer, es klingt wie 
ein Hilferuf nach einer glaubwürdigen Religiosität: 

•Was soll uns denn beistehen, wenn die religiösen Hilfen versagen ...? Hier sind wir 
die unbeschreiblich Verlassenen und Verratenen: daher unser Verhängnis. Indem die 
Religionen, an den Oberflächen verlöschend und immer mehr erloschene Ober- 
flächen ansetzend, zu Moralitäten abstarben, versetzten sie auch diese Erscheinung, 
die innerste ihres und unseres Daseins, auf den kalt gewordenen Boden des Morali- 
schen und damit, notwendig, ins Periphere."31 

Zu den zentralen Themen seines Spätwerks gehört deshalb das ausdrückliche 
Bekenntnis zur Erde, zum ,Hiesigen'. Hier ist unser Lebensbereich, hier 
haben wir unsere Aufgaben zu bewältigen, hier dürfen wir unsere großen 
Erfahrungen machen. Wie ein Bekenntnis wird es in der neunten Duineser 
Elegie ausgedrückt: 

•Erde, du liebe, ich will (...) 
Namenlos bin ich zu dir entschlossen, von weit her. "32 

Was aber bedeutet dieses Bekenntnis? Will Rilke damit zum Ausdruck brin- 
gen, daß einzig das Irdisch-Sichtbare zur Wirklichkeit gehört und alle Ah- 
nungen einer Transzendenz illusorisch sind? Ich glaube, wenn diese .Be- 
schwörungen des Diesseits' so interpretiert würden, könnte man dem Da- 
seinsverständnis des Dichters nicht gerecht werden. Hier wird keine in sich 
abgeschlossene Welt beschworen, sondern eine, die in einer dauernden 
Wandlung begriffen ist. Die Betonung des Hiesigen, das vehemente Be- 
kenntnis zu dieser Erde, geht immer davon aus, daß das ,Ganze des Daseins' 
größer ist, daß es nämlich den Bereich der Lebenden und der Toten umfaßt, 
das Vorläufige und das Endgültige. Wie oft betont er, daß er •an die großen, 
an die vollkommenen, weithin unerschöpflichen Möglichkeiten des Lebens" 

30 Briefe 2, 390. 
11 Briefe 3, 779. 
12 In: Die Gedichte, 664. 



Otto Betz 284 

glaube.33 Tief überzeugt ist er, daß er •für die wunderbaren Vorräte des Le- 
bens" einstehen müsse. - Allerdings will er das Diesseits nicht an das Jen- 
seits ,verraten' wissen. In seinen Briefen aus dem Jahr 1923 an die Gräfin 
Sizzo geht Rilke auf diese Fragestellung ein. 

•Ich liebe nicht die christlichen Vorstellungen eines Jenseits, ich entferne mich von 
ihnen immer mehr, ohne natürlich daran zu denken, sie anzugreifen ...; sie mögen ihr 
Recht und Bestehen haben, neben so vielen anderen Hypothesen der göttlichen 
Peripherie ... Ich werfe es allen modernen Religionen vor, daß sie ihren Gläubigen 
Tröstungen und Beschönigungen des Todes geliefert habn, statt ihnen Mittel ins 
Gemüt zu geben, sich mit ihm zu vertragen und zu verständigen."34 

Das könnte als eine Absage an eine jenseitige' Welt verstanden werden, aber 
es soll vor allem eine deutliche Scheidung von ,Diesseits' und Jenseits' pro- 
blematisiert werden. In seinem Verständnis sind uns die Toten viel zu nah, als 
daß wir sie in ein uns völlig entzogenes Jenseits abschieben dürften. - Am 
13. Dezember 1922 schrieb er einem Medizinstudenten folgende Verse als 
Widmung in den ,Cornet': 

•Leben und Tod: sie sind im Kerne Eins. 
Wer sich begreift aus seinem eignen Stamme, 
der preßt sich selber zu dem Tropfen Weins 
und wirft sich selber in die reinste Flamme. "35 

Rilke versteht den Tod nicht als den Nein-Sager, er ist •der eigentliche Ja- 
Sager". Er möchte uns anleiten, •das Schlafende und das Wache, das Lichte 
und das Dunkle, die Stimme und das Schweigen ..., la Presence et l'ab- 
sence"36 zu erkennen und zu bejahen. Von einem Freund, der gestorben war, 
konnte Rilke sagen: •Er starb wissend, gewissermaßen überflutet von Ein- 
sichten ins Ewige, und sein letzter Atem wurde ihm zugeweht von den durch 
ihn erregten Flügeln der Engel."37 

Die große Aufgabe: Verwandlung 

Wenn Rilke sich zu religiösen Fragen äußerte, dann waren es meist sehr vor- 
sichtige Formulierungen, keine vollmundigen Bekenntnisse. Er hatte immer 
die Befürchtung, seine Aussagen könnten mißverstanden werden, er würde 
konfessionell vereinnahmt und einem verengten Glaubensverständnis zuge- 

33 Briefe 2, 559. 
34 Rainer Maria Rilke, Die Briefe an Gräfin Sizzo. Hrsg. von Ingeborg Schnack. Frankfurt M. 
1985,51. 
35 SW 3, 252. 
36 Briefe an Gräfin Sizzo, 55. 
37 AaOölf. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 285 

ordnet. Aber die selbstverständliche, oft unausgesprochen vorausgesetzte 
Nähe zu Gott läßt sich immer spüren. Den Menschen versteht Rilke nicht als 
das passive Wesen, das nur an sich handeln lassen soll, er hat vielmehr selbst 
bedeutsame Aufgaben in der Welt, er soll wirksam werden in ihr. Und es wird 
nicht weniger von ihm erwartet als ein Beitrag zur Verwandlung der Welt. In 
einem bedeutsamen Brief an seinen polnischen Übersetzer Witold Hulewicz 
vom 13. November 1925 schrieb Rilke: 

•Unsere Aufgabe ist es, diese vorläufige, hinfällige Erde uns so tief, so leidend und 
leidenschaftlich einzuprägen, daß ihr Wesen in uns ,unsichtbar' wieder aufersteht. 
Wir sind die Bienen des Unsichtbaren ... Die ,Elegien' zeigen uns an diesem Werke, 
am Werke dieser fortwährenden Umsetzungen des geliebten Sichtbaren und Greif- 
baren in die unsichtbare Schwingung und Erregtheit unserer Natur, die neue Schwin- 
gungszahlen einführt in die Schwingungs-Sphären des Universums ... Die Erde hat 
keine andere Ausflucht, als unsichtbar zu werden: in uns, die wir mit einem Teile 
unseres Wesens am Unsichtbaren beteiligt sind."38 

Es ist auffällig, wie häufig hier Rilke das Wort,Schwingung' verwendet, als 
wolle er andeuten, die ganze Schöpfung müsse aus ihrer materiellen Schwere 
in das Kraftfeld eines neuen vibrierenden Zustands überführt werden. Eine 
neue Dimension des Daseins wird hier geahnt: nichts kann bleiben, wie es ist, 
es findet eine Transzendierung des Bisherigen statt, eine Metamorphose, ein 
Gestaltwandel der Schöpfung wird erwartet. 

Es ist schon darauf hingewiesen worden, daß Rilkes Gottesverständnis 
sehr offen ist, ja daß er sich dagegen wehrt, allzu klare Konturen zu ziehen, 
weil dadurch nur allzuleicht ein Bild nach unseren eigenen Vorstellungen 
entstünde. Man mag darin einen Zug der Beliebigkeit erkennen, einer unver- 
bindlichen Offenheit. Er selbst möchte es mehr als Ausdruck der Lernbereit- 
schaft ansehen, der Fähigkeit, von liebgewordenen Formeln und Modellen 
Abschied zu nehmen. Er bemüht sich um •eine innere Akustik", wie er am 
14. Mai 1911 an die Studentin Marlise Gerding schreibt. 

•Das Verhältnis zu Gott setzt, so wie ich es einsehe, Produktivität, ja irgendein, ich 
möchte sagen wenigstens privates, die anderen nicht überzeugendes Genie der Er- 
findung voraus, das ich mir so weit getrieben denken kann, daß man auf einmal nicht 
begreift, was mit dem Namen Gott gemeint ist, sich ihn wiederholen, sich ihn vor- 
sagen läßt, zehnmal, ohne zu verstehen, nur um ihn ganz neu, irgendwo an seinem 
Ursprung, an seiner Quelle aufzusuchen. Dies ist etwa die Beimischung Unglauben 
im Stundenbuch, Unglauben nicht aus Zweifel, sondern aus Nicht-wissen und An- 
fängerschaft."39 

Briefe 3, 898. 
Briefe 1,281 f. 



Otto Betz 286 

Jedes Gottesbild steht in der Gefahr, Idolcharakter zu bekommen, wenn nicht 
als kritisches Element das Wissen um Gottes ,Anderssein\ um seine Fremd- 
heit' dazukommt. Rilke muß es bewußt gewesen sein, daß unser Wissen von 
Gott bruchstückhaft bleiben muß. - In einem Sonett hat Rilke einmal die Ge- 
heimnishaftigkeit des Daseins zu kennzeichnen gesucht, es heißt darin: 

• Wie ist das alles entfernt und verwandt 
und lange enträtselt und unerkannt, 
sinnlos und wieder voll Sinn. 

Dein ist, zu lieben, was du nicht weißt. 
Es nimmt dein geschenktes Gefühl und reißt 
es mit sich hinüber. Wohin?"m 

Schon die Dinge des Alltags sind uns vertraut und fremd, sie sind uns alt- 
bekannt, scheinen aber eine Hintergründigkeit zu haben, die sich erst all- 
mählich entschlüsselt. Uns können immer neue Tore zu bisher unbekannten 
Dimensionen aufgehen, aber letztlich wissen wir selbst nicht, wo es uns 
wirklich hintreibt. Diesem Experiment hat sich der Dichter gestellt und dabei 
immer neue Erfahrungen gemacht. Die sichtbaren Dinge haben eine Trans- 
parenz, sie können durchscheinend werden, wenn wir dafür wahrnehmungs- 
fähig werden. Rilke wollte gerade die sinnenhaft zu begreifenden Erschei- 
nungen ernst nehmen, weil sie Zugänge zu dem verborgen bleibenden Gott 
eröffnen. Einer französischen Baronin hat er einmal ein paar Verse in ein 
Buch geschrieben, die daraufhinzielen, auf unsere freudigen Erfahrungen zu 
achten. 

•Im Freudigsein findet man Gott; 
die ihn aus Not erfinden, 
gehen zu schnell und suchen zu wenig 
die Vertraulichkeit seines glühenden Fernseins. "41 

Hier ist wieder von der Nähe und der Ferne Gottes die Rede. Aber man muß 
eben auch die Erfahrungen der Freude ausloten, weil gerade sie uns den 
ersehnten Zugang zum ,anderen Bereich' erschließen. Es geht nicht um 

40 , Wir hören seit lange die Brunnen mit', in: SW 3, 469 f. 
41 Jean Rudolf von Salis berichtet in seinem Buch .Rilkes Schweizer Jahre' (Frankfurt M. 
1975, 216) von einem französisch geschriebenen Vierzeiler, den er ins Deutsche übertragen 
hat. Er schreibt dazu: •Rilke, der in seinen späten Werken das Wort ,Gott' äußerst sparsam ver- 
wendet und es am liebsten verschwiegen hat, brauchte es in einem französischen Vierzeiler, 
den er der Urenkelin Lamartines gewidmet hat... In dem obigen Vierzeiler erscheint nicht oh- 
ne eine gewissermaßen formelhafte Deutlichkeit sein in den Muzot-Tagen oft abgewandeltes 
Anliegen, der Weg zu Gott führe über das .große Ja', über die glückhafte Zustimmung zu allen 
Werken des Kosmos und der Erde." 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 287 

heroische Aufschwünge, vielmehr scheint der geduldige Weg einer immer 
größer werdenden Achtsamkeit gefordert zu sein. Am Karfreitag des Jahres 
1913 schreibt Rilke an die Fürstin Marie von Thurn und Taxis: •Alle Liebe ist 
Anstrengung für mich, Leistung, surmenage, nur Gott gegenüber hab ich 
einige Leichtigkeit, denn Gott lieben, heißt eintreten, gehen, stehen, ausruhen 
und überall in der Liebe Gottes sein."42 Das ist ein wunderbares Bekenntnis: 
In der Nähe Gottes sein, das ist keine Anstrengung und Bemühung: man darf 
einfach da sein, kann ausruhen, kann sich auf seine umfassende Liebe ver- 
lassen. Das Dasein ist ein ungeschuldetes Geschenk, das aber auch dankbar 
angenommen und durchlebt werden soll. 

Orpheus oder die beiden Reiche 

Es ist seltsam, daß Rilke sich so vehement gegen eine Mittlergestalt zur Wehr 
setzt und deshalb die Gestalt Jesu nicht als heilsgeschichtliche Größe aner- 
kennen wollte, daß er aber andererseits in den •Sonetten an Orpheus" einen 
Repräsentanten der •beiden Reiche" einführt. Orpheus, der thrakische Sän- 
ger, fand sich nicht mit dem Tod seiner Frau Eurydike ab, sondern stieg in 
den Hades hinunter, um den Gott der Unterwelt mit seinem Gesang zu be- 
stürmen, auf daß er seine Frau wieder ins Reich der Lebenden zurückführen 
könne. So ist Orpheus ein Vermittler zwischen den Reichen des Lebens und 
des Todes, seine Natur hat sich geweitet, er kennt nun auch den •Wurzelbe- 
reich", er ist kundiger geworden und wird zum Boten der Ganzheit. 

•Nur wer die Leier schon hob 
auch unter Schatten, 
darf das unendliche Lob 
ahnend erstatten. "n 

Es ist auffällig, wie oft im Spätwerk Rilkes vom Lob und vom Rühmen die 
Rede ist. Sein Weg war bestimmt von der Klage und der durchgestandenen 
Pein, er führt aber zum Jubel. Rilke erfährt sich - wie Orpheus - als •ein zum 
Rühmen Bestellter."44 Aber es ist nie eine verharmlosende Betrachtung der 
Wirklichkeit. Er will die alten Verdrängungen korrigieren, durch die wir ge- 
rade den Geheimnissen entfremdet werden, wie er der Gräfin Sizzo im April 
1923 schreibt. 

•Die Furchtbarkeit hat die Menschen erschreckt und entsetzt: aber wo ist ein Süßes 
und Herrliches, das nicht zu Zeiten diese Maske trüge, die des Furchtbaren? ... Wer 

42 Briefe an Marie von Thurn und Taxis 1, 280. 
41 Sonett IX des ersten Teils der Sonette an Orpheus, in: Die Gedichte, 680. 
44 Sonett VII des ersten Teils, in: Die Gedichte, 679. 



Otto Betz 288 

nicht der Fürchterlichkeit des Lebens irgendwann, mit einem endgültigen Entschlüs- 
se, zustimmt, ja ihr zujubelt, der nimmt die unsäglichen Vollmächte unseres Daseins 
nie in Besitz, der geht am Rande hin, der wird, wenn einmal die Entscheidung fällt, 
weder ein Lebendiger noch ein Toter gewesen sein. Die Identität von Furchtbarkeit 
und Seligkeit zu erweisen, dieser zwei Gesichter an demselben göttlichen Haupte, ja 
dieses einzigen Gesichts, das sich nur so oder so darstellt...: dies ist der wesentliche 
Sinn und Begriff meiner beiden Bücher."45 

Es ist seltsam: gerade dann, wenn Rilke die Distanz seiner religiösen Ein- 
stellung zum Christentum und zur herkömmlichen kirchlichen Frömmigkeit 
betont, kommt er dem biblischen Gottesbild nahe und kann er auf eigenwillige 
Weise neue Zugänge zum Gottesverständnis erschließen. Im Sommer 1909 
schrieb er in Paris ein Gedicht, das erst 1953 aus dem Nachlaß veröffentlicht 
wurde. Es beginnt: 

•Ach in der Kindheit, Gott: wie warst du leicht: 
du, den ich jetzt von nirgend wiederbringe; 
Man lächelte nach seinem Lieblingsdinge; 
es rollte zu: da warst du schon erreicht. 
Und nun mein Herr, wo reis' ich hin zu dir? "46 

Hier wird eine Erfahrung ausgesprochen, die unzählige Menschen in unseren 
Tagen leidvoll erleben: die alten Sicherheiten zerbrechen, die vertrauten For- 
meln erweisen sich als unpassend und müssen abgestoßen werden. Wo aber 
finden sich neue Angebote, um das rätselhafte Dasein zu verstehen? 

Im Mittelteil des Gedichts wird Gott angerufen: er soll sein ,anderes' Ge- 
sicht zeigen, er soll die harmlosen vom Menschen gezimmerten Bilder zer- 
stören, an die wir uns klammern. 

• ... widerleg 
das Hörensagen, das sie an dir rühmen: 
zerbrich das Haus, zerstör den Steg ..." 

Das Vorläufige und Brüchige muß zerstört werden, das eigenmächtig Aufge- 
baute wird verschlungen, damit das Gültige Gestalt gewinnen kann. Es ist ein 
prophetischer Ton in diesen Versen, der Duktus einer Verheißung. Und es be- 

45 Briefe an Gräfin Sizzo, 58. Die hier genannten ,beiden Bücher' sind die Duineser Elegien 
und die Sonette an Orpheus. - Auch an anderer Stelle weist Rilke auf die Doppelgesichtigkeit 
des Daseins, aber auch Gottes hin, so in einem Brief an Hermann Pongs vom 21. Oktober 1924 
{Briefe 3, 886): •In einer Welt, die das Göttliche in einer Art Anonymität aufzulösen versucht, 
mußte jene humanitäre Überschätzung platzgreifen, die von der menschlichen Hülfe erwartet, 
was sie nicht geben kann. Und göttliche Güte ist so unbeschreiblich an göttliche Härte gebun- 
den, daß eine Zeit, die jene, der Vorsehung vorweg, auszuteilen unternimmt, zugleich auch die 
ältesten Vorräte der Grausamkeit unter die Menschen reißt." 
46 SW 3, 367 f. 



• Wir dürfen dich nicht eigenmächtig malen " 289 

gegnet uns eine Aussage, die wir schon in der Bibel finden: •Siehe, ich ma- 
che alles neu", heißt es in der Johannesoffenbarung (21,5), und Paulus 
erwartet, daß am Ende •Gott alles in allem" sei (1 Kor 15,28). Vor allem die 
Mystiker haben es zu allen Jahrhunderten ausgesprochen. In der 59. Predigt 
des Meisters Eckhart heißt es: •Was der Blitz trifft, wenn er einschlägt, sei's 
Baum oder Tier oder Mensch, das kehrt er auf der Stelle zu sich hin."47 Mei- 
ster Eckhart wartet auf diesen Einschlag des göttlichen Blitzes, damit der 
neue Äon anbrechen kann, wie - Jahrhunderte später - Simone Weil zu nichts 
werden will, damit Gott alles in allem werde. •Allein das vollkommen leere 
Nichts kann sich dem vollkommen dichten Sein vereinigen."48 Es ist schon 
erstaunlich, daß wir Rilke in diese Traditionsreihe einbeziehen können. 
Gehört doch der Gedanke des notwendigen Abschieds, damit sich Verwand- 
lung ereignen könne, zu den zentralen Aussagen seines Werkes. 

•Auch noch Verlieren ist unser; und selbst das Vergessen 
hat noch Gestalt in dem bleibenden Reich der Verwandlung. 
Losgelassenes kreist; und sind wir auch selten die Mitte 
einem der Kreise: sie ziehn um uns die heile Figur. "49 

In immer wieder neuen Ansätzen und Variationen kennzeichnet Rilke es als 
wesentliche Aufgabe des Menschen, sich im Hergeben, Loslassen, Aufgeben 
einzuüben. In einem Gedichtentwurf vom Oktober 1924, in Muzot geschrie- 
ben, heißt es: 

• Unser Besitz ist Verlust. Je kühner, je reiner 
wir verlieren, je mehr. "50 

Unser Leben ist bestimmt vom Aufnehmen und Hergeben, jeder ,Gewinn' ist 
der Anfang des Verlustes. Schon im Pariser Winter 1913/1914 definierte 
Rilke das Menschsein als Form des Verlustes: 

•Mensch ist der, der grenzenlos verliert. "51 

Und bis in die letzten Monate seines Lebens sind seine Gedanken bestimmt 
von der tröstlichen Erfahrung, daß wir nur durch die Verluste gewinnen kön- 

47 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate. Übertragen von Josef Quint. München 
1978,437. 
48 Simone Weil, Cahiers. Aufzeichnungen. Vierter Band. Hrsg. und übersetzt von Elisabeth 
Edl und Wolfgang Matz. München 1998, 76. 
49 Für Hans Carossa, in: Die Gedichte, 1045. 
50 ,Urne, Fruchtknoten des Mohns', in: SW 3, 502. - Schon 1914 heißt es in einem Gedicht: 
•Nur was vergehen darf, kann dir gehören" (SW 3, 402). 
51 ,Die Getrennten', in: SW3, 412. 



Otto Betz 290 

nen. Im September 1926, drei Monate vor seinem Sterben, notiert er sich die 
Zeile, die wie ein Vermächtnis klingt: 

• Und alles Nie-gehörende sei Dein!"52 

Wie sollen wir umgehen mit den poetischen Gebilden Rilkes, mit den Zeug- 
nissen seiner Suche nach einer geheimnisvollen Sinngebung des Daseins? 
Nein, eine neue Religion wollte er nicht gründen, auch wenn er oft genug 
seine Distanz zu den verfaßten Religionen herausgestellt hat. Zu deutlich ist, 
wie er vor allem die Bilderwelt der biblischen Tradition heranzieht und wie 
er sich in dieser Überlieferung stehen sieht. Aber er bricht immer wieder aus 
dem Ghetto festgelegter Formeln heraus, kritisiert hergebrachte Denkmuster 
und einengende Lehrsysteme, er möchte eine neue Blickrichtung er- 
möglichen. Diese unbefangene neue Sehweise ist es wohl auch, die viele 
Menschen unserer Gegenwart zu Rilke hinführt, der uns die hellen und die 
dunklen Seiten des Daseins zeigt und uns auffordert, diese ambivalente 
Ganzheit anzunehmen. Rilke hat uns kein Glaubensbekenntnis hinterlassen, 
er bildete sich auch nicht ein, von Gott viel zu ,wissen'. •Aus Wissen muß 
man in ein Unwissen kommen", heißt es in einer Predigt des Meisters Eck- 
hart, so ähnlich hat es Rilke auch ausgedrückt. •Wo man nichts weiß, da 
weist und offenbart er sich", sagt Eckhart.53 Sein Leben lang wollte Rilke 
sensibel werden, wahrnehmungsfähig für die Zeichen auf seinem Weg. 

• ... es sind die Gärten aus Gefühl, die Fernen aus Ehrfurcht, 
in die ich hineinschaue ... 
Ich habe oft ein Gefühl von Jenseits, von Verklärung, 
von Leichtheit, von Seligkeit. " M 

52 SW3, 510. 
53 Meister Eckhart, Predigt 58 (Quint 430). 
54 Aus einem Brief an Gudrun von Uexkiill, in: Rainer Maria Rilke, Die Briefe an Karl und 
Elisabeth von der Heydt. Hrsg. von Ingeborg Schnack und Renate Scharffenberg. Frankfurt M. 
1986,240. 




