EINUBUNG UND WEISUNG

Eingeladen zu einem Fest der Versohnung”

.Wo die Liebe feiert, da ist ein Fest.“' — Dieser Satz des heiligen Chrysostomus 1Bt
sich leicht, ja mit noch groBerer Berechtigung von der Vergebung sagen. Wie stark die
Liebe nimlich ist, die ein Fest ermdglicht, wird daran gemessen, wie sie zum Vergeben
bereit ist. Das ist eines ihrer Merkmale, ja ihr eigentlicher Test, ihr Priifstein. Liebe
vollendet sich in der Vergebung. Deshalb wird ein Fest um so eher gelingen, je ver-
sohnter und geeinter diejenigen sind, die daran teilnehmen.

Ob es da, wo Menschen zu einem Fest eingeladen sind, schon heiter und vergniigt
zugeht, das liegt nicht einfach in unserer Hand. Die gute Stimmung, vor allem die
Freude, ist nicht machbar oder mit einigen Tricks einfach herzustellen. AuBere Gestal-
tung, ein dekorativer und musikalischer Rahmen kénnen viel dazu beitragen, ja sind
nétig, aber sie machen ein Fest noch nicht aus. Schon &fters sind Bithnen aufgestellt
worden, haben sich Menschen duBerlich schén zurechtgemacht, ohne daf sich freudi-
ge Stimmung ausbreitete. Ein alter hellsichtiger Beobachter, Friedrich Nietzsche, hat
schon vor mehr als einem Jahrhundert in seinem Tagebuch notiert: ,,Nicht das ist das
Kunstwerk, ein Fest zu veranstalten, sondern solche zu finden, die sich an ihm daran
freven.*?

Zu fragen also: ,,Wie gelingt ein Fest?, heif}t fragen: ,,Was macht Freude?* — Was
ist es, was Menschen heiter und festlich zu stimmen vermag? — Geniigt ein rundes Da-
tum, das man nicht verborgen und insgeheim einfach verstreichen lassen mochte? Oder
ein gemeinsames Unternehmen, das zum Abschlull gekommen ist, ein Gelingen von
Treue, ein Sich-wieder-Finden, eine Verséhnung? — In all diesen und wahrscheinlich
noch vielen anderen Gliicksmomenten des menschlichen Lebens, die ein Fest nahe-
legen, spielt — so meine Vermutung — die Vergebung eine nicht unwichtige Rolle. Sie
schafft sozusagen die Bedingungen, damit Menschen ihres Lebens wieder froh werden
kénnen, damit sie Lust bekommen, miteinander ein Fest zu feiern. Der gegenseitige
WillkommensgruB braucht nicht ausdriicklich gesagt zu werden, aber er muf} vor-
handen sein: ,,Es ist gut, dal du da bist, da} du — auch und wiederum — dabei bist! —
Das ist Voraussetzung fiir das Gelingen eines Festes.

Freilegen der urspriinglichen Schonheit

In der schonen Schrift von Josef Pieper ,,Zustimmung zur Welt“? ist zu lesen, dafl in
allen festlichen Auvgenblicken etwas von dem durchstrahlt, was sich am Anfang der

* Vorabdruck aus einem neven Buch des Verfassers, das im September d. J. unter dem Titel
., Wenn Vergeben schwer fiillt* im Griinewald Verlag (Topos plus 307) Mainz erscheint.

! Johannes Chrysostomus, De regressu sancti Johannis ex Asia, PG 52, 423,

? Aufzeichnungen aus den Jahren 1875-79 in: Werke 9. Miinchen 1922, 480.

* 1. Pieper, Zustimmung zur Welt, in: Werke 6. Hamburg 1999, 217-285.



Einiibung und Weisung 292

Schopfung ereignet hat. Alle Feste triigen in sich ein Licht jenes siebten Tages, an dem
Gott ruhte, an dem auch jenes unerhorte Wort der Zustimmung zum Geschépf ge-
sprochen wurde: ,,Und er sah, es war sehr gut** (Gen 1,31). Im Gesamt und ohne Aus-
nahme wird das, was ins Leben gerufen wurde, als gut und kostbar bezeichnet: ,,Weil
du in meinen Augen teuer und wertvoll bist und weil ich dich liebe, gebe ich fiir dich
ganze Linder und fiir dein Leben ganze Volker ... Denn jeden, der nach meinem Namen
benannt ist, habe ich zu meiner Ehre erschaffen, geformt und gemacht* (Jes 43,4-7).

Diese, wie man es nennen konnte, ,,Liebeserklidrung*, mit welcher der Schépfer sein
Werk beehrt, tréigt einen ganz besonderen Charakter. Sie ist von unverbriichlicher und
bleibender Giiltigkeit, gilt nicht allein fiir den Anfang, wo der Mensch noch unversehrt
ist, ohne Schaden und Schuld, wo er sozusagen in seinem strahlenden Beginn ruht,
sondern fiir alle Zeiten. Was Gott schafft und was er liebt, das liebt er ganz und ohne
Grenzen. Nicht nur fiir gewisse Zeiten, noch weniger auf Probe hin oder unter gewissen
Bedingungen. Nicht ab und zu, sondern ewig. Wie es das schéne Wort von Gabriel
Marcel in einem noch allgemeineren Sinne ausdriickt: ,,Einen Menschen lieben, heiBt
sagen: Du wirst nicht sterben.“*

Aus diesem verldBlichen Wort, mit dem Gott sich an sein Geschopf gebunden hat,
entspringt und flieBt seine Vergebung. Gott hilt am Menschen fest; und zwar mit einer
Liebe, die sich nicht beirren 1dBt. Nicht durch Nachléssigkeit, nicht einmal durch
offene Ablehnung. Er geht dem Menschen nach, wo er sich verirrt, sucht und heilt ihn,
wo er sich verwundet hat, verdoppelt sozusagen seine Liebe, wo er sich bewuBt lossagt.
Seine Liebe ist wie eine Sonne, die aus sich heraus scheint, unabhiingig von Wetter und
Triibungen. Wir kdnnen die Hénde vor die Augen halten, damit wir sie nicht sehen
miissen, konnen den Riicken zu ihr drehen oder versuchen, aus ihren Strahlen hinaus-
zulaufen, wir bleiben in ihrem Lichte.

Diese Liebe, mit der Gott uns umfingt, vergibt. Und zwar auf eine unbedingte
Weise. Ohne jegliche Abstriche oder Bedingungen. Das Geschépf, das durch eigene
wie fremde Schuld geschidigt oder beschmutzt wurde, soll wieder in seine urspriing-
liche Schonheit versetzt werden. Alles, was diese beeintridchtigt oder verdunkelt hat,
alle Schuld und aller Schmutz wird durch diese Vergebung weggenommen. ,,Soweit
der Aufgang entfernt ist vom Untergang, soweit entfernt er die Schuld von uns“ (Ps
103, 12). — Nicht umsonst wurde die Vergebung Gottes von groBen Theologen als eine
Art zweiter Schopfung bezeichnet. Dies, um klarzumachen, wie tief die Verinderun-
gen sowohl unseres Daseins wie unseres Handelns greifen, wenn es von der géttlichen
Vergebung beriihrt wird. Das menschliche Leben gerit sozusagen erneut unter das Ja-
wort Gottes, wird durchweht von der gleichen Frische, wie sie am ersten Schopfungs-
tag herrschte. Das Leben trigt erneut das Siegel von Gelingen, von der gleichen gottli-
chen Qualitit, wie sie am Anfang ausgesprochen wurde, als Gott alles, was er geschaf-
fen hatte, fiir sehr gut befand. Das Licht des ersten Schopfungstages dringt in das
menschliche Leben hinein, leuchtet auf in den Wunden, die das Leben geschlagen hat,
wird sichtbar in den Striemen, die vielleicht noch weh tun. ,,Du hast mich durch deine
Taten froh gemacht; Herr, ich will jubeln iiber die Werke deiner Hiinde. Wie grof sind
deine Werke, o Herr, wie tief deine Gedanken* (Ps 92,3—4).

4 G. Marcel, Geheimnis des Seins. Wien 1952, 472.



Einiibung und Weisung 293

Etwas von dieser Schonheit, die durch Vergebung wieder gefunden wird, meinte ich
auf dem geradezu grazilen Gesicht von Karla Tucker zu erkennen — jener Frau, die zwei
schwere Morde begangen hatte und nach sechzehn Jahren Gefdngnis in Texas die
Todesstrafe erlitt. Eine Frau, die in der Gefangenschaft in einen tiefen Bekehrungs-
prozeB geriet, die durch Gespréche und viele Gebete erfahren und glauben konnte, da3
Gott ihr Vergebung schenkt, die auch selber fihig wurde, ,,von Herzen® zu vergeben.
In diesem Gesicht, so schien mir, leuchtete etwas von der urspriinglichen Schonheit des
ersten Schopfungstages erneut auf. Noch in den Spuren der begangenen bosen Tat, die
in ihrem Gesicht erkennbar blieben, waren die heilenden Wirkungen der Vergebung zu
erkennen. In der Tat: Nirgendwo ist der Mensch schoner und niher dem Ebenbild Got-
tes als da, wo er aus der Vergebung zu leben beginnt.

Um so grausamer war es zu sehen, wie ein solch neugeschaffener Mensch, der auch von
sich glaubhaft bezeugte, keine Gefahr mehr fiir die Menschheit zu sein, mit der
Todesspritze weggeschafft wurde. Statt in einem Fest der Befreiung oder Begnadigung en-
dete die erlangte Versohnung auf Erden, unter menschlichem ,,Recht®, in der Todeszelle.

., Das Netz ist zerrissen und wir sind frei* (Ps 124,7)

»Es ist gut, daf es dich gibt“. — In einem solchen Wort, das sich sozusagen direkt an den
Menschen richtet, kann zusammengefalt werden, wie Gott seine Schopfung qualifi-
ziert und was er von ihr hilt. Es ist ein Wort, das uns im Dasein bestirkt und etwas von
der gottlichen Freude durchblicken laBt, die er selber iiber das, was er geschaffen hat,
empfindet.

Wenn wir es als ansdriickliches Wort der Vergebung horen, heifit es: ,,Gut, daf es
dich gibt!“ Am Anfang, friiher, in der Vergangenheit, in Zeiten ungebrochenen Ver-
trauens, aber auch jetzt, in der Gegenwart, jetzt noch mehr. Auch heute, nach gesche-
henen Verletzungen, nach einer Reihe boser Tage, ist es gut, daf3 es dich gibt. — Gibt
uns jemand mit diesem Wort zu verstehen, daf ihm daran liegt, die verletzte Bezichung
auf einer neuen Ebene zu ordnen, dann sind wir dadurch nicht blo geehrt; nein, da ver-
mag sich auch neue Hoffnung und eine neue Freude zu entfalten.

Auch von unserer Seite her: Was wird doch an Freude méglich, wenn es uns — oh,
Waunder! — geschenkt wird, richtig und von Herzen zu vergeben; wenn wir innerlich da-
hin kommen, den arg verletzten Stolz zu iiberwinden und die Hand zur Vergebung zu
reichen? Die grofBe Spannung schwindet und das Herz wird leichter: ,,Das Netz ist zer-
rissen und wir sind frei* (Ps 124,7). Gleichsam als Lohn fiir diesen ersten Schritt, den
wir gewagt haben, stellt sich eine neue Freude ein. — Sowohl durch aktives Vergeben
wie aber auch durch die Annahme von Vergebung wird unsere Existenz erneuert.

Dal es zum Gelingen einer Versohnung forderlich ist, einen solchen Schritt iiber uns
selber hinaus zu tun, ist offensichtlich. Wann immer es moglich ist! Begniigen wir uns
damit, den leidigen Streit und seine Folgen davon nur in der Innerlichkeit des eigenen
Herzens zu bedenken, kommt die Sache nicht eigentlich zur Ruhe. Es will sich kein
Friede einstelien. Gewif} ist es gut, auch unbedingt notwendig, da3 wir uns darum
bemiihen, nachtragende und bittere Gedanken von uns fernzuhalten oder uns davon zu
befreien. Es ist sogar eine Voraussetzung, damit wir fihig und willens werden, die
Menschen, mit denen wir zerstritten sind, um ein kliarendes Gespriach und um Ver-



Einiibung und Weisung 294

gebung zu bitten. Eine Storung des gegenseitigen Vertrauens wird nicht dadurch be-
hoben, daB wir es mit uns oder mit Gott allein zu bereinigen suchen. Wo immer es mog-
lich ist, sollen MiBverstandnisse ausgeriumt, Zerwiirfnisse angesprochen und Ver-
letzungen vergeben werden. Das ist Voraussetzung, damit unser Herz Frieden findet
und die Freude sich ausbreiten kann.

Wie ein solches Sich-Wiederfinden zustande oder in Gang kommt? ~ Ahnlich wie
anderswo sind auch hier gute Gewohnheiten und Rituale hilfreich. Sie sind nicht ein
Zwang, der uns zur Vershnung und zu Schritten aufeinander notigen wiirde. Als
Brauch und als bestehende Ordnung entlasten sie unsere Freiheit. Sie sind eine Ein-
ladung, die von auBen kommt und die wir in einem gewissen Sinne auch brauchen.
Denn wir wissen es doch: Wir konnen an einem Streit leiden, auch lange und in groBem
Malfle, sind aber, wenn wir allein gelassen werden, doch nicht stark genug, um den
ersten Schritt auf den zerstrittenen Partner hin zu tun.

Miteinander gehend sich wiederfinden

Auch aus diesem Grunde sei hier von einer guten Erfahrung berichtet, die ich in einer
Gemeinschaft der ,Arche” gemacht habe. Lebensgemeinschafien mit geistig Be-
hinderten, wie sie Jean Vanier, der Griinder der ,,Arche®, anzielt, sind darauf ange-
wiesen, immer wieder konkrete Formen der Versdhnung zu suchen und zu finden. Das
ist lebensnotwendig. — So ergab sich der Versohnungsspaziergang.

Gewohnlich liuft das auf folgende Weise ab: Die ganze Gemeinschaft reserviert
sich einen Tag, der zu nichts anderem bestimmt ist, als zu einer inneren Flurbereini-
gung, zur Kldrung von Beziehungen, zur Verschnung. Zu diesem Zweck versammelt
man sich morgens in der Kapelle, wo Impulse und Anregungen zur Versohnung ge-
geben werden: Etwa: ,,Wenn du deine Opfergabe zum Altare bringst und dir dabei
einfillt, daB dein Bruder etwas gegen dich hat, so laB deine Gabe vor dem Altar liegen:
Geh und versohne dich zuerst mit deinem Bruder. Dann komm und opfere deine
Gabe!* (Mt 5,23). - AnschlieBend begeben sich alle auf den Weg, alle, ohne Ausnah-
me. Sie wandern wie ein kleines Volk Gottes, das weiB}, daB Streit und Uneinigkeit in
seiner Mitte eigentlich nicht sein sollte, das deshalb zum Versuch entschlossen ist,
dringende Dinge anzusprechen und neu gemeinsame Wege miteinander zu suchen —
nach allen Enttduschungen, Ruckfillen und persénlichem Versagen.

Damit alle wieder miteinander ins Gesprich kommen, ist vorgesehen, jeweils zu
zweit eine Viertelstunde lang miteinander zu gehen. Die kurze Wegstrecke zu zweit ist
eine Gelegenheit, abgerissene Gesprichstiden wieder aufzunehmen, miteinander klar-
zukommen, einander auch zu sagen, wo es gut geht, wo Schwierigkeiten, Uber-
forderungen oder Empfindlichkeiten liegen. Vieles — so die Erfahrung — bleibt in der
Routine des Alltags oder auch in der Hitze der Gefechte unklar; vieles beginnt mit der
Zeit, Beziehungen zu belasten, bleibt unbesprochen und unbewiltigt. Hier ist eine Ge-
legenheit, darauf zuriickzukommen.

An den einzelnen Haltepunkten werden kleine geistliche Impulse zum Thema der
Versthnung gegeben: ein Psalm oder ein Wort aus dem Neuen Testament. Der Aufruf,
die Mahnung, einander zu vergeben, Unrecht zu begraben, soll in der Gruppe lebendig
werden.



Einiibung und Weisung 295

Fiinfzehn Minuten miteinander im Gespriich zu bleiben, das scheint wenig, kann
aber doch recht lange und bedeutsam sein. Vor allem bei einer solchen Themenauflage.
Es fillt uns kaum etwas so schwer, wie iiber geschehene Verletzungen zu sprechen,
Fehler zuzugeben oder gar um Verséhnung zu bitten. Das ist immer ein wenig peinlich,
und leicht halten wir es auch fiir iiberfliissig. Wir wiirden die heiflen Eisen lieber gar
nicht anfassen, wiirden die storenden Geschehnisse am liebsten der Zeit, die ja angeb-
lich viele Wunden heilt, iiberlassen. Die Sachen, so meinen wir gerne, renken sich von
selber wieder ein. Dem ist aber nicht so.

Die Erfahrung mit solchen Spaziergingen zeigt, wie eine Gesamtatmosphire einer
Gemeinschaft sich dadurch verwandeln kann. Wo vorliegende Spannungen ange-
sprochen werden konnen, werden sie gemildert. Verletzungen, wenn sie angeriihrt
sind, beginnen unter Umstédnden neu weh zu tun. Aber ein solcher Schmerz ist leichter
zu ertragen als Sprachlosigkeit und driickendes Schweigen, das iiber allen lastet. Je-
denfalls ist es da, wo der Binnenraum einer Gemeinschaft gereinigt wird, leichter mog-
lich, ein Fest zu feiern. Man weiB erneut, dal man miteinander anf dem Wege ist, und
wird deshalb bereit und fihig, fiir die Augenblicke gegliickten Zusammenseins dank-
bar zu sein und sich aneinander zu freuen.’

Wo Vergebung, da ist ein Fest

Wenn Versohnung gelingt, muB es Zeit und Raum geben, damit ein Fest gefeiert
werden kann. Der Alltag muB unterbrochen werden. Man kann und darf nicht einfach
zur Tagesordnung iibergehen. Die Freude dariiber, daf} die Last eines Konfliktes besei-
tigt ist, muf sich ausdriicken, ja sich ,,ausleben® kénnen.

Dieser Gedanke, daB Versohnung Feste notwendig macht, taucht im Neuen Testa-
ment des Ofteren auf. Es gibt eine Fiille von Szenen und Geschichten, in denen Jesus
daranf hinweist. Wo immer er vom Reiche Gottes spricht, das zu bringen er sich ge-
rufen fiihlt und das die Menschen mit Gott versGhnen soll, tauchte das Bild vom Fest
anf. Bald als Hochzeit, um die Innigkeit der zu stiftenden Gemeinschaft anzudeuten;
bald als Gastmabhl, zu dem alle, Reiche, aber vor allem die Armen eingeladen sind. Ge-
rade dieses Fest, zu dem Jesus einliddt und von dem er will, dal es unbedingt stattfindet,
ist groB angelegt. Der Anfwand ist betréchtlich, ja iippig; die ergangenen Einladungen
sind zahlreich. Diener und Knechte werden losgeschickt, um die Eingeladenen ab-
zuholen: ,,Mein Mahl ist fertig, Ochsen und das Mastkalb sind geschlachtet, alles ist
bereit* (Mt 22,5). — Wo die vorgesehenen Giste ausbleiben oder sich entschuldigen, da
werden andere gerufen: Ferne, Unbekannte, von drauflen, jenseits von Hecken und
Ziunen. Egal fast, wie es scheint, ob sie passen oder ob sie wollen. Einzig wichtig
bleibt: Das Fest muB stattfinden. ®

Noch deutlicher wird dieses Driingen auf das Fest in der bekannten Geschichte vom
barmherzigen Vater und vom verlorenen Sohn. Die Heimkehr dessen, der verloren galt
und der es auch wirklich war; die Vergebung, um die der Sohn bittet und die er
empfingt und annimmt; die Wiederaufnahme ins viterliche Haus — das alles ist fiir den

Schaller, Wenn Leid Gemeinschaft stiftet. Fribourg 1992, 44.
I

* H.
¢ H. J. M. Nouwen, Nimm sein Bild in dein Herz. Freiburg 1991, 134-137.



Einiibung und Weisung 296

Vater eine so groBe Freude, daB er gar nicht anders kann, als ein groBes Fest auszu-
rufen. Alles muf hergeschafft werden, das Beste nur, um diesem Ereignis gerecht zu
werden: das gemistete Kalb, die schonsten Kleider, Ringe und Schuhe (Lk 15,11-24).
Gott, der im Bilde dieses Vaters gemeint ist, bietet nicht einfach Vergebung an. Er
kront die Annahme dieser Vergebung mit einem Fest. Nicht als zufillige Dreingabe,
sondern aus einer inneren Notwendigkeit heraus. Die Frende iiber den wiedergefunde-
nen Sohn ist, wenn man so menschlich reden darf, fiir ihn zu groB, als daB er sie fiir sich
allein behalten konnte. Er mu8 sie teilen, mit anderen, mit allen; auch deshalb, weil sie
sich im Teilen noch einmal vergroBert und erst dadurch ganz vollkommen wird. Erst
wo alle an der Frende Gottes, die er iiber die Rettung eines einzelnen Menschen
empfindet, teilnehmen, wird das Fest vollendet. Was fiir ihn, den Vater, so offensicht-
lich ist, davon muB er den uneinsichtigen und neidischen 4lteren Sohn iiberzeugen:
»Aber jetzt miissen wir uns doch freuen und ein Fest feiern; denn dein Bruder war tot

und lebt wieder* (Lk 15,32).
Hans Schaller, Rom

Bildlegende zur folgenden Seite:
Bernd Michael Nestler,

Icon 96, 98132/3, 1996;
Mischtechnik, 132 x 98 cm.
Foto: Rosmarie Nohr





