IM SPIEGEL DER ZEIT

Ikonen in neuem Gewand:
Bernd Michael Nestler

Von den Anfiingen

Schon im 4. Jahrhundert werden bei Eusebius von Ciésarea und Epiphanius von
Salamis Ikonen Christi, der Madonna, der Apostel und des Erzengels Michael er-
wihnt. Die meisten dienten der privaten Frommigkeit. Wenige, dafiir aber monu-
mentale, wurden in den Gotteshdusern aufgestellt. Eine Ikone ist im allgemeinen ein
anf Holz gemaltes Bild. Es finden sich aber auch solche auf Webstiicken, etwa die
,»Thronende Madonna, Himmelfahrt und Medaillons mit den zwdlf Aposteln (Ge-
webe, 179 x 100 cm. Agypten, 6. Jh.; Kunstmuseum Cleveland).

Der Begriff der lkone ist also von Anfang an nicht gebunden an ein bestimmtes
Material. Der 1960 in Regensburg geborene Bernd Michael Nestler malt seine Bilder
vornehmlich auf Leinwinde. Er ist aber gleichzeitig ein leidenschaftlicher Glas-
maler. Vor allem die Teilnahme an der Entwicklung und Fertigstellung von sechzehn
Fenstern fiir den Dom von Regensburg (1985-1989) unter der Leitung und kiinstleri-
schen Gestaltung von Professor Josef Oberberger hat diese Begabung gefordert.
Malerei und Graphik hat Nestler bei Professor Jiirgen Reipka an der Akademie der
Bildenden Kiinste in Miinchen studiert.

Fenster der Ewigkeit

Welche Entwicklung hat der Kiinstler danach genommen? Eine Reise auf die Insel
Sylt und dort ein Vortrag von Helmut Brenske aus Hannover (Autor und lkonen-
sammler) iiber ,,Das Fenster zur Ewigkeit“ konfrontiert Nestler mit Ikonenmalerei.
Die Arbeit an den Domfenstern in Regensburg neigt sich dem Ende zu und der Kiinst-
ler ist wieder offen fiir Neues. Die Ankiindigung des Vortrags nimmt Nestler mehr
zuféllig anf einem Plakat wahr. Er erwirbt ein Buch von Brenske mit dem Titel
ITkonen (*1990 erschienen im Vier Tiirme Verlag in der Abtei Miinsterschwarzach),
das ihm der Antor mit einem Wort von Augustinus widmet: ,,Die Seele nihrt sich von
dem, woran sie sich freut.*“ Der Autor wiinscht dem Kiinstler viel Frende an Ikonen.
Die Widmung stammt vom 6. August 1989. Drei Jahre spiiter heiratet Nestler und
lebt hente mit seiner Fran und seinen drei Kindern in Baiernrain bei Miinchen.

Am 2. Dezember 1994 erhilt Nestler einen Anruf von Michael Kampik SJ, der
ebenfalls Schiiler und langjdhriger Assistent von Josef Oberberger war nnd ihn als
Freund und Jesuit bis zuletzt begleitet hat: ,,Oberberger ist jetzt ins Jenseits gekom-
men!“ Die Nachricht vom Tod seines Lehrers lieB Nestler nachdenklich werden.
Noch am Sterbetag zeichnet er auf einen alten Briefumschlag, der Jahre zuvor von
Oberberger an ihn adressiert worden war, einen Verkiindigungsengel. Hier beginnt
fiir Nestler etwas Neues. In der Folge empfindet er alte Skizzen seines Lehrers nach



Im Spiegel der Zeit 298

und findet schlieBlich zu einer eigenen sakralen Bildsprache. Dabei kann er auf ¢inen
reichen Schatz an Erfahrungen zurlickgreifen, die bis in die Kindheit seiner Geburts-
stadt in Regensburg und die Internatszeit bei den Benediktinern in Ettal zuriickreichen.
Vor allem aber seit der Ausarbeitung der 16 Regensburger Domfenster ist er mit
theologischer Symbolsprache vertraut. Er wei3, was es bedeutet, wenn ein Kirchen-
raum von Sonnenlicht durchflutet wird, das durch aufwendig hergestellte Glasmale-
rei gebrochen wird.

Westliche Tkonen

Und das ist vielleicht das unterscheidende Merkmal seiner Malerei. Die Tradition
der ostlichen Ikonenvielfalt hat ihn ermutigt, weiterzuentwickeln, was er in der Glas-
malerei begonnen hat. Das ist aufregend, weil das Diaphane seiner Kunst der spiri-
tuell aufgeladenen Transzendenz der Bildmotive gerecht wird. Die Welt der Ikonen
wird durch diese Art der Malerei im besten Sinne des Wortes ,verwestlicht‘. Eine
Riickschau auf die Geschichte der orthodoxen Ikonenmalerei ist deshalb an dieser
Stelle nicht notwendig. Die Ikonen haben Nestler lediglich befliigelt, um zu seiner
eigenen Malweise und Bildersprache zu finden. Es geht also nicht darum, in jedem
Motiv seiner Bilder eine tatsdchlich vorhandene Ikone zu suchen, frei nach dem
Motto: ,,Aha, das ist der HI. Nikolaus und das hier ist der HI. Demetrius von Saloni-
ki.“ Vielmehr geht es dem Kiinstler um eine Reduzierung der wesentlichen Bestand-
teile einer Tkone und das sind letztendlich zwei Dinge: Figur und Farbe.

Bernd M. Nestler ist nicht auf Kunstgeschichte reduzierbar. Um es mit den Wor-
ten des berithmten Kunsthistorikers Ernst H. Gombrich zu sagen: ,,Genaugenommen
gibt es ,die Kunst® gar nicht. Es gibt nur Kiinstler. Einstmals waren das Leute, die
farbigen Lehm nahmen und die rohen Umrisse eines Biiffels auf eine Hohlenwand
malten. Heute kaufen sie ihre Farben und entwerfen Plakate fiir Fleischextrakt; da-
zwischen taten sie noch manches andere. Es schadet natiirlich nichts, wenn man alle
diese Tatigkeiten Kunst nennt, man darf nur nicht vergessen, dal dieses Wort in ver-
schiedenen Lindern und zu verschiedenen Zeiten etwas ganz Verschiedenes be-
deuten kann, und man muf sich vor allem merken, daB} es ‘die Kunst’ eigentlich nicht
gibt. Sie ist zu einer Art Gotze geworden, und all das Nachdenken und Reden {iber
das ,Wesen der Kunst‘ hat den Kiinstlern mehr geschadet als geniitzt.*!

Nestler 146t immer wieder auch in der traditionsreichen Mayer‘schen Hofkunst-
anstalt in Miinchen arbeiten. Hier entstanden zur Jahrhundertwende um 1900 zahl-
reiche Werke sakraler Kunst, vor allem Mosaiken und Glasfenster. So auch Nestlers
jingstes Glasobjekt im sakralen Raum, das ,Hochgrab des Hl. Wolfgang™ in der
1998 vom Kolner Architekten Peter Bohm neu errichteten Regensburger Stadtpfarr-
kirche St. Wolfgang.

Diirer ist nicht allein

Nestlers Suche nach Symbol und Form fand seinen ersten Héhepunkt in einem grof
angelegten Zyklus iiber den Hasen. Frech und selbstbewuft nannte er diesen Werk-

' E. H. Gombrich, Die Geschichte der Kunst. Frankfurt am Main '1996, 15.






Im Spiegel der Zeit 299

block ,,Diirer ist nicht allein®. Womit ist Diirer nicht allein? Mit seiner licbevollen
Geduldsprobe, die er mit seiner Aquarellstudie eines Hasen (A. Diirer, Hase, 1502,
Albertina Wien) bestanden hat? Das Schicksal, die Arbeit am kiinstlerischen Aus-
druck immer weiter voranzutreiben, ereilt auch heute noch Kiinstler. Aber ist es nicht
anmaBend, sich in eine Reihe mit Diirer zu stellen? Wohl kaum, weil Nestler damit
einerseits eine Kunstgeschichtsauffassung ad absurdum fiihrt, die es (siche oben)
eigentlich gar nicht gibt, andererseits eine gewisse Geistesverwandtschaft zu Diirer
als Kiinstler reklamiert. Nestler geht dabei unbeirrt neue Wege, ob er das Bild ,,Die
heilige Familie mit den drei Hasen® von Albrecht Diirer nun gekannt hat oder nicht.

Er lotet das Thema Hase als Attribut von Mythologie und Religion aus und be-
schrankt sich dabei nicht auf den eigenen Kulturraum. Asiatische, vor allem chine-
sische Mondgottheiten werden wachgerufen, der Rolle dieses Tieres in der kelti-
schen, indianischen, jiidischen und griechisch-rémischen Kultur wird nachgespiirt.
In der christlichen Ikonographie ist der Hase z. B. als Symbol der Dreifaltigkeit
durch das Hasenfenster im Dom zu Paderborn und im Kloster Muottatal (Schweiz)
bekannt, wo drei Hasen zusammen nur drei Ohren haben.

Aber auch in der jiingsten Kunstgeschichte kommt der Hase bei einem ihrer wich-
tigsten Protagonisten vor. Joseph Beuys, hat 1965 in seiner Aktion ,,Wie man dem
toten Hasen die Bilder erklart” gesagt: ,,Der Hase hat direkt eine Beziehung zur Ge-
burt ... Fiir mich ist der Hase das Symbol fiir die Inkarnation. Denn der Hase macht
das ganz real, was der Mensch nur in Gedanken kann. Er gribt sich ein, er gribt sich
einen Bau. Er inkarniert sich in die Erde, und das allein ist wichtig. So kommt er bei
mir vor.“? Auch Nestler hat sich mit seiner Malerei auf die Suche nach dem Inkarna-
tionsprinzip gemacht. Der Hase war ein erster Schritt in diese Richtung, die Ikonen-
malerei schuf einen zweiten Bildblock. Wer Ikonen malt, versucht, in der Person
Jesu alle Spannungen zwischen Himmel und Erde ins Bild zu bringen, wo dann Ver-
sohnung stattfinden kann.

Der Dualismus verschwindet

Man konnte sagen, aller Dualismus verschwindet in der Ikone. Erstaunlich ge-
nug, denn soll die Ikone nicht ausschlieBlich ein Fenster zur Ewigkeit (Brenske)
sein? In einer orthodoxen Kirche finden wir im Chorraum jeweils eine sogenannte
Ikonostase, die eine Fiille einzelner Ikonen enthilt. Der Anblick dieser Ganzheit soll
dem Gliubigen seine Siindenangst nehmen, indem ihm die Heilsgeschichte in
Erinnerung gerufen und die gottliche Gnade sichtbar gemacht wird. Der Aufbau
einer russischen lkone wird seit dem 15. Jahrhundert systematisch gestaltet. Fiinf
Ikonenreihen (Kreuz, Vorviter und Dreifaltigkeit, Propheten, Festtage, Kirche)
erzihlen die Heilsgeschichte des Alten Bundes, der den Neuen Bund erst erméglicht.
In der Ikonostase manifestiert sich das Gebet aller Gldubigen im Bild, und in der
gottlichen Liturgie wird der Mensch durch das géttliche Bild verwandelt. Das Volk
darf dabei die ‘Heilige Pforte’ nicht durchschreiten. Uber ihr ist die Apostel-
kommunion zu sehen, auf ihr sind Verkiindigungsszene und Evangelisten gemalt,

? G. Adriani. W. Konnertz. K. Thomas. Joseph Beuys. Leben und Werk. Kdln 1986, 155.



Im Spiegel der Zeit 300

neben ihr die Ikone Christi und die der Maria mit Kind, an beiden Seiten Engel und
(lokale) Heilige.

Die Ikonostase stellt ein theologisches Programm dar und bildet zugleich eine
streng festgelegte Seheinheit. Sie dient der morgenlindischen Kirche dazu, das
Opfer am Altar den Betenden im Kirchenschiff zu verhiillen. Fiir katholische und
evangelische Glaubige ein sehr fremder Gedanke, da es ja beim Abendmahl gerade
darum geht, gemeinsam und fiir alle sichtbar das Brot des Lebens zu teilen im
Gedichtnis an Tod und Auferstehung Jesu.

Verfremdung

Die traditionellen Bildinhalte einer Tkonostase finden sich bei Nestler in verfremde-
ter und verwandelter Form wieder. Auch die Technik ist eine andere als die der
traditionellen Tkonenmalerei. Die Malschichten werden nicht iibereinandergelegt
(Leim, Kreide, Blattgold, Eigelb und Farbpigmente), sondern sind das Resultat
komplizierter chemischer Prozesse (Acryl/Beize, Glanzlack/Harz). Sie sind der mo-
dernen Industrieproduktion entnommen und nicht der Natur.

Warum kann man bei den Bildern Nestlers dennoch von Ikonen sprechen? Weil
viele Elemente einer Ikone vorkommen, wenn auch verfremdet wie bei der hier ab-
gebildeten: Zu sehen sind zwei Hinde, die eine bittend, die andere segnend. Wo zwei
Hinde sind, sollte auch ein Mensch sein. Stattdessen sind zwei zu sehen, ein bértiger
alter Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt, ein jiingerer, der zum Himmel
schaut. Die Hidnde unterstiitzen die Blickrichtung der Augen. Sie treten aus dem
Hintergrund in den Vordergrund, bereit auch zur Umarmung und ragen aus einem
weiBen Monolith hervor, obwohl Malerei. Die Arbeit erinnert an klassische griechi-
sche Marmorbiisten, wo die K&rper nicht ausgefiihrt sind. Was Nestler aber andeutet,
sind die K6pfe. Sie sind von Schicksalslinien durchkreuzt, so, als lege der Maler
Wert darauf, ihr Geheimnis zu wahren.

Erst in der Tkonenmalerei des 16. und 17. Jahrhunderts setzen sich die dunklen
Tone durch. Ordnet man der Farbe gemidB dem Kanon der Ostkirche einen Symbol-
wert zu, so steht das im Bild vorherrschende Dunkelbraun und das Schwarzbraun der
Hénde fiir Askese.

Damit ist nicht nur eine inhaltliche Aussage gemacht, sondern auch ein wichtiger
formaler Aspekt im Werk des jungen Kiinstlers Bernd Michael Nestlers genannt.
Seiner Bildaskese im Figuralen entspricht auf der formalen Ebene die Beschrinkung
auf einen jeweils bestimmten Farbton, der das ganze Gemiilde beherrscht und in all
seinen Varianten angeboten wird. Wihrend die Figur bei Nestler meist den Charak-
ter einer Zeichnung hat, kann die Malerei die ganze Bandbreite ihrer Moglichkeiten
entfalten.

Eine Ikone ist eine Tkone, nicht weil sie ein Maler, ein Kiinstler geschaffen hat. Sie
ist dann eine lkone, wenn ein Monch seine geistlichen Erfahrungen mit dem Pinsel
darin niederlegt und wenn das Bild schlieBlich gesegnet wird bzw. als heiliges Bild
in der Liturgie seinen Platz einnimmt. Die Segnung, nicht die malerischen Qualititen
eines Kunstschaffenden, macht das Bild zum Gegenstand religidser Verehrung. Da
Nestler kein Ménch ist, verlegt er sich ganz auf die Materialitét seiner Gemilde. Er



Im Spiegel der Zeit 301

folgt dem Kanon der Ikonen nicht exakt, greift aber auf ihre bewihrten Muster
zuriick. So gelingt es ihm, alleine durch seine malerischen Féhigkeiten diaphane
Figuren und Formen zu erzeugen, dic Himmel und Erde miteinander versdhnen.

Jesus betet im sogenannien Hohenpriesterlichen Gebet zum Vater: ,,Ich habe dich
auf der Erde verherrlicht und das Werk zu Ende gefiihrt, das du mir aufgetragen hast
(Joh 17.4). So lieie sich der birtige alte Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt,
als Schépfergott, als Vater, und der jiingere Mann, der zum Himmel schaut, als Sohn
deuten, deren Hinde jeweils auf die Wirkmichtigkeit des Heiligen Geistes verwei-
sen, der dieses Werk weiterfiihrt, sich unseren Blicken aber entzieht.

Georg Maria Roers, Miinchen

Kirche und zeitgenossische Kunst

,,Das Thema Kunst ist in den vergangenen Jahren innerhalb der Theologie unver-
sehens hoffihig geworden. Waren es jahrzehntelang nur einige wenige Rufer in
der Wiiste, die die Bedeutung der Kunst fiir die Theologie eingefordert hatten, so
scheinen momentan viele Theologinnen und Theologen bestrebt zu sein, den einen
oder anderen Titel iiber Kunst in ihrer Bibliographie aufweisen zu konnen.”! Diese
Einschitzung beschreibt treffend eine Entwicklung, die einerseits erfreulich ist, an-
dererseits den ‘Verdacht der Vereinnahmung’ (A. Gerhards) nahelegt. Es heif3t also,
vorsichtig zu sein im Gesprich zwischen Kunst und Kirche und nicht vorschnell.

Die deutschen Bischife jedenfalls iiberlassen das weite Feld der Kunst und der
Kultur nicht den Kunst- und Kulturwissenschaftlern, sondern haben eine klare Vor-
stellung davon, welche Studieninhalte sie sich in den theologischen Ficherkanon
wiinschen. Auch iiber das Studienziel liegt ein klares Profil vor: ,Die Theologen
sollen sich mit den theoretischen Grundlagen der Kunstwerke auseinandersetzten,
um kompetente Gesprichspartner der Kiinstler zu werden und in die Lage zu kom-
men, einen Diskurs mit ihnen zu fiihren. Dariiber hinaus sollen sie die Denkmaler der
Kirche schitzen und bewahren helfen (vgl. SC 129). Diese Forderung gilt nicht nur
fiir Priesterkandidaten, sondern entsprechend der Verteilung von Aufgaben und
Diensten in der Kirche fiir alle Studierenden der Katholischen Theologie ...“? Ob-
wohl diese Forderung die letzten Sitze der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums
fast wortlich zitiert®, also gar nichts Neues ist, darf sie wohl als Ermunterung aufge-
faBt werden, den Dialog zwischen Kunst und Kirche weiterhin zu pflegen.

' A. Gerhards (Hrsg.), Die Chance im Konflikt. Der Maler Herbert Falken und die Theologie.
Regensburg 1999, 7.

2 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kunst und Kultur in der theologischen
Aus- und Fortbildung. Bonn 1993, 15.

3 ..So sollen sie die ehrwiirdigen Denkmiiler der Kirche schitzen und bewahren lernen und den
Kiinstlern bei der Schaffung ihrer Werke passende Ratschlige erteilen konnen® (SC 129).





