
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ikonen in neuem Gewand: 
Bernd Michael Nestler 

Von den Anfängen 

Schon im 4. Jahrhundert werden bei Eusebius von Cäsarea und Epiphanius von 
Salamis Ikonen Christi, der Madonna, der Apostel und des Erzengels Michael er- 
wähnt. Die meisten dienten der privaten Frömmigkeit. Wenige, dafür aber monu- 
mentale, wurden in den Gotteshäusern aufgestellt. Eine Ikone ist im allgemeinen ein 
auf Holz gemaltes Bild. Es finden sich aber auch solche auf Webstücken, etwa die 
•Thronende Madonna, Himmelfahrt und Medaillons mit den zwölf Aposteln" (Ge- 
webe, 179 x 100 cm. Ägypten, 6. Jh.; Kunstmuseum Cleveland). 

Der Begriff der Ikone ist also von Anfang an nicht gebunden an ein bestimmtes 
Material. Der 1960 in Regensburg geborene Bernd Michael Nestler malt seine Bilder 
vornehmlich auf Leinwände. Er ist aber gleichzeitig ein leidenschaftlicher Glas- 
maler. Vor allem die Teilnahme an der Entwicklung und Fertigstellung von sechzehn 
Fenstern für den Dom von Regensburg (1985-1989) unter der Leitung und künstleri- 
schen Gestaltung von Professor Josef Oberberger hat diese Begabung gefördert. 
Malerei und Graphik hat Nestler bei Professor Jürgen Reipka an der Akademie der 
Bildenden Künste in München studiert. 

Fenster der Ewigkeit 

Welche Entwicklung hat der Künstler danach genommen? Eine Reise auf die Insel 
Sylt und dort ein Vortrag von Helmut Brenske aus Hannover (Autor und Ikonen- 
sammler) über •Das Fenster zur Ewigkeit" konfrontiert Nestler mit Ikonenmalerei. 
Die Arbeit an den Domfenstern in Regensburg neigt sich dem Ende zu und der Künst- 
ler ist wieder offen für Neues. Die Ankündigung des Vortrags nimmt Nestler mehr 
zufällig auf einem Plakat wahr. Er erwirbt ein Buch von Brenske mit dem Titel 
Ikonen (21990 erschienen im Vier Türme Verlag in der Abtei Münsterschwarzach), 
das ihm der Autor mit einem Wort von Augustinus widmet: •Die Seele nährt sich von 
dem, woran sie sich freut." Der Autor wünscht dem Künstler viel Freude an Ikonen. 
Die Widmung stammt vom 6. August 1989. Drei Jahre später heiratet Nestler und 
lebt heute mit seiner Frau und seinen drei Kindern in Baiemrain bei München. 

Am 2. Dezember 1994 erhält Nestler einen Anruf von Michael Kampik SJ, der 
ebenfalls Schüler und langjähriger Assistent von Josef Oberberger war und ihn als 
Freund und Jesuit bis zuletzt begleitet hat: •Oberberger ist jetzt ins Jenseits gekom- 
men!" Die Nachricht vom Tod seines Lehrers ließ Nestler nachdenklich werden. 
Noch am Sterbetag zeichnet er auf einen alten Briefumschlag, der Jahre zuvor von 
Oberberger an ihn adressiert worden war, einen Verkündigungsengel. Hier beginnt 
für Nestler etwas Neues. In der Folge empfindet er alte Skizzen seines Lehrers nach 



Im Spiegel der Zeit 298 

und findet schließlich zu einer eigenen sakralen Bildsprache. Dabei kann er auf einen 
reichen Schatz an Erfahrungen zurückgreifen, die bis in die Kindheit seiner Geburts- 
stadt in Regensburg und die Internatszeit bei den Benediktinern in Ettal zurückreichen. 
Vor allem aber seit der Ausarbeitung der 16 Regensburger Domfenster ist er mit 
theologischer Symbolsprache vertraut. Er weiß, was es bedeutet, wenn ein Kirchen- 
raum von Sonnenlicht durchflutet wird, das durch aufwendig hergestellte Glasmale- 
rei gebrochen wird. 

Westliche Ikonen 

Und das ist vielleicht das unterscheidende Merkmal seiner Malerei. Die Tradition 
der östlichen Ikonenvielfalt hat ihn ermutigt, weiterzuentwickeln, was er in der Glas- 
malerei begonnen hat. Das ist aufregend, weil das Diaphane seiner Kunst der spiri- 
tuell aufgeladenen Transzendenz der Bildmotive gerecht wird. Die Welt der Ikonen 
wird durch diese Art der Malerei im besten Sinne des Wortes ,verwestlicht'. Eine 
Rückschau auf die Geschichte der orthodoxen Ikonenmalerei ist deshalb an dieser 
Stelle nicht notwendig. Die Ikonen haben Nestler lediglich beflügelt, um zu seiner 
eigenen Malweise und Bildersprache zu finden. Es geht also nicht darum, in jedem 
Motiv seiner Bilder eine tatsächlich vorhandene Ikone zu suchen, frei nach dem 
Motto: •Aha, das ist der Hl. Nikolaus und das hier ist der Hl. Demetrius von Saloni- 
ki." Vielmehr geht es dem Künstler um eine Reduzierung der wesentlichen Bestand- 
teile einer Ikone und das sind letztendlich zwei Dinge: Figur und Farbe. 

Bernd M. Nestler ist nicht auf Kunstgeschichte reduzierbar. Um es mit den Wor- 
ten des berühmten Kunsthistorikers Ernst H. Gombrich zu sagen: •Genaugenommen 
gibt es ,die Kunst' gar nicht. Es gibt nur Künstler. Einstmals waren das Leute, die 
farbigen Lehm nahmen und die rohen Umrisse eines Büffels auf eine Höhlenwand 
malten. Heute kaufen sie ihre Farben und entwerfen Plakate für Fleischextrakt; da- 
zwischen taten sie noch manches andere. Es schadet natürlich nichts, wenn man alle 
diese Tätigkeiten Kunst nennt, man darf nur nicht vergessen, daß dieses Wort in ver- 
schiedenen Ländern und zu verschiedenen Zeiten etwas ganz Verschiedenes be- 
deuten kann, und man muß sich vor allem merken, daß es 'die Kunst' eigentlich nicht 
gibt. Sie ist zu einer Art Götze geworden, und all das Nachdenken und Reden über 
das ,Wesen der Kunst' hat den Künstlern mehr geschadet als genützt."' 

Nestler läßt immer wieder auch in der traditionsreichen Mayer'schen Hofkunst- 
anstalt in München arbeiten. Hier entstanden zur Jahrhundertwende um 1900 zahl- 
reiche Werke sakraler Kunst, vor allem Mosaiken und Glasfenster. So auch Nestlers 
jüngstes Glasobjekt im sakralen Raum, das •Hochgrab des Hl. Wolfgang" in der 
1998 vom Kölner Architekten Peter Böhm neu errichteten Regensburger Stadtpfarr- 
kirche St. Wolfgang. 

Dürer ist nicht allein 

Nestlers Suche nach Symbol und Form fand seinen ersten Höhepunkt in einem groß 
angelegten Zyklus über den Hasen. Frech und selbstbewußt nannte er diesen Werk- 

E. H. Gombrich, Die Geschichte der Kunst. Frankfurt am Main l61996, 15. 



I 



Im Spiegel der Zeit 299 

block •Dürer ist nicht allein". Womit ist Dürer nicht allein? Mit seiner liebevollen 
Geduldsprobe, die er mit seiner Aquarellstudie eines Hasen (A. Dürer, Hase, 1502, 
Albertina Wien) bestanden hat? Das Schicksal, die Arbeit am künstlerischen Aus- 
druck immer weiter voranzutreiben, ereilt auch heute noch Künstler. Aber ist es nicht 
anmaßend, sich in eine Reihe mit Dürer zu stellen? Wohl kaum, weil Nestler damit 
einerseits eine Kunstgeschichtsauffassung ad absurdum führt, die es (siehe oben) 
eigentlich gar nicht gibt, andererseits eine gewisse Geistesverwandtschaft zu Dürer 
als Künstler reklamiert. Nestler geht dabei unbeirrt neue Wege, ob er das Bild •Die 
heilige Familie mit den drei Hasen" von Albrecht Dürer nun gekannt hat oder nicht. 

Er lotet das Thema Hase als Attribut von Mythologie und Religion aus und be- 
schränkt sich dabei nicht auf den eigenen Kulturraum. Asiatische, vor allem chine- 
sische Mondgottheiten werden wachgerufen, der Rolle dieses Tieres in der kelti- 
schen, indianischen, jüdischen und griechisch-römischen Kultur wird nachgespürt. 
In der christlichen Ikonographie ist der Hase z. B. als Symbol der Dreifaltigkeit 
durch das Hasenfenster im Dom zu Paderborn und im Kloster Muottatal (Schweiz) 
bekannt, wo drei Hasen zusammen nur drei Ohren haben. 

Aber auch in der jüngsten Kunstgeschichte kommt der Hase bei einem ihrer wich- 
tigsten Protagonisten vor. Joseph Beuys, hat 1965 in seiner Aktion •Wie man dem 
toten Hasen die Bilder erklärt" gesagt: •Der Hase hat direkt eine Beziehung zur Ge- 
burt ... Für mich ist der Hase das Symbol für die Inkarnation. Denn der Hase macht 
das ganz real, was der Mensch nur in Gedanken kann. Er gräbt sich ein, er gräbt sich 
einen Bau. Er inkarniert sich in die Erde, und das allein ist wichtig. So kommt er bei 
mir vor."2 Auch Nestler hat sich mit seiner Malerei auf die Suche nach dem Inkarna- 
tionsprinzip gemacht. Der Hase war ein erster Schritt in diese Richtung, die Ikonen- 
malerei schuf einen zweiten Bildblock. Wer Ikonen malt, versucht, in der Person 
Jesu alle Spannungen zwischen Himmel und Erde ins Bild zu bringen, wo dann Ver- 
söhnung stattfinden kann. 

Der Dualismus verschwindet 

Man könnte sagen, aller Dualismus verschwindet in der Ikone. Erstaunlich ge- 
nug, denn soll die Ikone nicht ausschließlich ein Fenster zur Ewigkeit (Brenske) 
sein? In einer orthodoxen Kirche finden wir im Chorraum jeweils eine sogenannte 
Ikonostase, die eine Fülle einzelner Ikonen enthält. Der Anblick dieser Ganzheit soll 
dem Gläubigen seine Sündenangst nehmen, indem ihm die Heilsgeschichte in 
Erinnerung gerufen und die göttliche Gnade sichtbar gemacht wird. Der Aufbau 
einer russischen Ikone wird seit dem 15. Jahrhundert systematisch gestaltet. Fünf 
Ikonenreihen (Kreuz, Vorväter und Dreifaltigkeit, Propheten, Festtage, Kirche) 
erzählen die Heilsgeschichte des Alten Bundes, der den Neuen Bund erst ermöglicht. 
In der Ikonostase manifestiert sich das Gebet aller Gläubigen im Bild, und in der 
göttlichen Liturgie wird der Mensch durch das göttliche Bild verwandelt. Das Volk 
darf dabei die 'Heilige Pforte' nicht durchschreiten. Über ihr ist die Apostel- 
kommunion zu sehen, auf ihr sind Verkündigungsszene und Evangelisten gemalt, 

G. Adriani. W. Konnertz. K. Thomas. Joseph Beuys. Leben und Werk. Köln 1986, 155. 



Im Spiegel der Zeit 300 

neben ihr die Ikone Christi und die der Maria mit Kind, an beiden Seiten Engel und 
(lokale) Heilige. 

Die Ikonostase stellt ein theologisches Programm dar und bildet zugleich eine 
streng festgelegte Seheinheit. Sie dient der morgenländischen Kirche dazu, das 
Opfer am Altar den Betenden im Kirchenschiff zu verhüllen. Für katholische und 
evangelische Gläubige ein sehr fremder Gedanke, da es ja beim Abendmahl gerade 
darum geht, gemeinsam und für alle sichtbar das Brot des Lebens zu teilen im 
Gedächtnis an Tod und Auferstehung Jesu. 

Verfremdung 

Die traditionellen Bildinhalte einer Ikonostase finden sich bei Nestler in verfremde- 
ter und verwandelter Form wieder. Auch die Technik ist eine andere als die der 
traditionellen Ikonenmalerei. Die Malschichten werden nicht übereinandergelegt 
(Leim, Kreide, Blattgold, Eigelb und Farbpigmente), sondern sind das Resultat 
komplizierter chemischer Prozesse (Acryl/Beize, Glanzlack/Harz). Sie sind der mo- 
dernen Industrieproduktion entnommen und nicht der Natur. 

Warum kann man bei den Bildern Nestlers dennoch von Ikonen sprechen? Weil 
viele Elemente einer Ikone vorkommen, wenn auch verfremdet wie bei der hier ab- 
gebildeten: Zu sehen sind zwei Hände, die eine bittend, die andere segnend. Wo zwei 
Hände sind, sollte auch ein Mensch sein. Stattdessen sind zwei zu sehen, ein bärtiger 
alter Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt, ein jüngerer, der zum Himmel 
schaut. Die Hände unterstützen die Blickrichtung der Augen. Sie treten aus dem 
Hintergrund in den Vordergrund, bereit auch zur Umarmung und ragen aus einem 
weißen Monolith hervor, obwohl Malerei. Die Arbeit erinnert an klassische griechi- 
sche Marmorbüsten, wo die Körper nicht ausgeführt sind. Was Nestler aber andeutet, 
sind die Köpfe. Sie sind von Schicksalslinien durchkreuzt, so, als lege der Maler 
Wert darauf, ihr Geheimnis zu wahren. 

Erst in der Ikonenmalerei des 16. und 17. Jahrhunderts setzen sich die dunklen 
Töne durch. Ordnet man der Farbe gemäß dem Kanon der Ostkirche einen Symbol- 
wert zu, so steht das im Bild vorherrschende Dunkelbraun und das Schwarzbraun der 
Hände für Askese. 

Damit ist nicht nur eine inhaltliche Aussage gemacht, sondern auch ein wichtiger 
formaler Aspekt im Werk des jungen Künstlers Bernd Michael Nestlers genannt. 
Seiner Bildaskese im Figuralen entspricht auf der formalen Ebene die Beschränkung 
auf einen jeweils bestimmten Farbton, der das ganze Gemälde beherrscht und in all 
seinen Varianten angeboten wird. Während die Figur bei Nestler meist den Charak- 
ter einer Zeichnung hat, kann die Malerei die ganze Bandbreite ihrer Möglichkeiten 
entfalten. 

Eine Ikone ist eine Ikone, nicht weil sie ein Maler, ein Künstler geschaffen hat. Sie 
ist dann eine Ikone, wenn ein Mönch seine geistlichen Erfahrungen mit dem Pinsel 
darin niederlegt und wenn das Bild schließlich gesegnet wird bzw. als heiliges Bild 
in der Liturgie seinen Platz einnimmt. Die Segnung, nicht die malerischen Qualitäten 
eines Kunstschaffenden, macht das Bild zum Gegenstand religiöser Verehrung. Da 
Nestler kein Mönch ist, verlegt er sich ganz auf die Materialität seiner Gemälde. Er 



Im Spiegel der Zeit 301 

folgt dem Kanon der Ikonen nicht exakt, greift aber auf ihre bewährten Muster 
zurück. So gelingt es ihm, alleine durch seine malerischen Fähigkeiten diaphane 
Figuren und Formen zu erzeugen, die Himmel und Erde miteinander versöhnen. 

Jesus betet im sogenannten Hohenpriesterlichen Gebet zum Vater: •Ich habe dich 
auf der Erde verherrlicht und das Werk zu Ende geführt, das du mir aufgetragen hast" 
(Joh 17,4). So ließe sich der bärtige alte Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt, 
als Schöpfergott, als Vater, und der jüngere Mann, der zum Himmel schaut, als Sohn 
deuten, deren Hände jeweils auf die Wirkmächtigkeit des Heiligen Geistes verwei- 
sen, der dieses Werk weiterführt, sich unseren Blicken aber entzieht. 

Georg Maria Roers, München 

Kirche und zeitgenössische Kunst 
•Das Thema Kunst ist in den vergangenen Jahren innerhalb der Theologie unver- 
sehens hoffähig geworden. Waren es jahrzehntelang nur einige wenige Rufer in 
der Wüste, die die Bedeutung der Kunst für die Theologie eingefordert hatten, so 
scheinen momentan viele Theologinnen und Theologen bestrebt zu sein, den einen 
oder anderen Titel über Kunst in ihrer Bibliographie aufweisen zu können."1 Diese 
Einschätzung beschreibt treffend eine Entwicklung, die einerseits erfreulich ist, an- 
dererseits den 'Verdacht der Vereinnahmung' (A. Gerhards) nahelegt. Es heißt also, 
vorsichtig zu sein im Gespräch zwischen Kunst und Kirche und nicht vorschnell. 

Die deutschen Bischöfe jedenfalls überlassen das weite Feld der Kunst und der 
Kultur nicht den Kunst- und Kulturwissenschaftlern, sondern haben eine klare Vor- 
stellung davon, welche Studieninhalte sie sich in den theologischen Fächerkanon 
wünschen. Auch über das Studienziel liegt ein klares Profil vor: •Die Theologen 
sollen sich mit den theoretischen Grundlagen der Kunstwerke auseinandersetzten, 
um kompetente Gesprächspartner der Künstler zu werden und in die Lage zu kom- 
men, einen Diskurs mit ihnen zu führen. Darüber hinaus sollen sie die Denkmäler der 
Kirche schätzen und bewahren helfen (vgl. SC 129). Diese Forderung gilt nicht nur 
für Priesterkandidaten, sondern entsprechend der Verteilung von Aufgaben und 
Diensten in der Kirche für alle Studierenden der Katholischen Theologie ..."2 Ob- 
wohl diese Forderung die letzten Sätze der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums 
fast wörtlich zitiert3, also gar nichts Neues ist, darf sie wohl als Ermunterung aufge- 
faßt werden, den Dialog zwischen Kunst und Kirche weiterhin zu pflegen. 

1 A. Gerhards (Hrsg.), Die Chance im Konflikt. Der Maler Herbert Falken und die Theologie. 
Regensburg 1999,7. 
2 Sekretariat  der  Deutschen  Bischofskonferenz,   Kunst und Kultur in  der theologischen 
Aus- und Fortbildung. Bonn 1993, 15. 
1 •So sollen sie die ehrwürdigen Denkmäler der Kirche schätzen und bewahren lernen und den 
Künstlern bei der Schaffung ihrer Werke passende Ratschläge erteilen können" (SC 129). 




