
Im Spiegel der Zeit 301 

folgt dem Kanon der Ikonen nicht exakt, greift aber auf ihre bewährten Muster 
zurück. So gelingt es ihm, alleine durch seine malerischen Fähigkeiten diaphane 
Figuren und Formen zu erzeugen, die Himmel und Erde miteinander versöhnen. 

Jesus betet im sogenannten Hohenpriesterlichen Gebet zum Vater: •Ich habe dich 
auf der Erde verherrlicht und das Werk zu Ende geführt, das du mir aufgetragen hast" 
(Joh 17,4). So ließe sich der bärtige alte Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt, 
als Schöpfergott, als Vater, und der jüngere Mann, der zum Himmel schaut, als Sohn 
deuten, deren Hände jeweils auf die Wirkmächtigkeit des Heiligen Geistes verwei- 
sen, der dieses Werk weiterführt, sich unseren Blicken aber entzieht. 

Georg Maria Roers, München 

Kirche und zeitgenössische Kunst 
•Das Thema Kunst ist in den vergangenen Jahren innerhalb der Theologie unver- 
sehens hoffähig geworden. Waren es jahrzehntelang nur einige wenige Rufer in 
der Wüste, die die Bedeutung der Kunst für die Theologie eingefordert hatten, so 
scheinen momentan viele Theologinnen und Theologen bestrebt zu sein, den einen 
oder anderen Titel über Kunst in ihrer Bibliographie aufweisen zu können."1 Diese 
Einschätzung beschreibt treffend eine Entwicklung, die einerseits erfreulich ist, an- 
dererseits den 'Verdacht der Vereinnahmung' (A. Gerhards) nahelegt. Es heißt also, 
vorsichtig zu sein im Gespräch zwischen Kunst und Kirche und nicht vorschnell. 

Die deutschen Bischöfe jedenfalls überlassen das weite Feld der Kunst und der 
Kultur nicht den Kunst- und Kulturwissenschaftlern, sondern haben eine klare Vor- 
stellung davon, welche Studieninhalte sie sich in den theologischen Fächerkanon 
wünschen. Auch über das Studienziel liegt ein klares Profil vor: •Die Theologen 
sollen sich mit den theoretischen Grundlagen der Kunstwerke auseinandersetzten, 
um kompetente Gesprächspartner der Künstler zu werden und in die Lage zu kom- 
men, einen Diskurs mit ihnen zu führen. Darüber hinaus sollen sie die Denkmäler der 
Kirche schätzen und bewahren helfen (vgl. SC 129). Diese Forderung gilt nicht nur 
für Priesterkandidaten, sondern entsprechend der Verteilung von Aufgaben und 
Diensten in der Kirche für alle Studierenden der Katholischen Theologie ..."2 Ob- 
wohl diese Forderung die letzten Sätze der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums 
fast wörtlich zitiert3, also gar nichts Neues ist, darf sie wohl als Ermunterung aufge- 
faßt werden, den Dialog zwischen Kunst und Kirche weiterhin zu pflegen. 

1 A. Gerhards (Hrsg.), Die Chance im Konflikt. Der Maler Herbert Falken und die Theologie. 
Regensburg 1999,7. 
2 Sekretariat  der  Deutschen  Bischofskonferenz,   Kunst und Kultur in  der theologischen 
Aus- und Fortbildung. Bonn 1993, 15. 
1 •So sollen sie die ehrwürdigen Denkmäler der Kirche schätzen und bewahren lernen und den 
Künstlern bei der Schaffung ihrer Werke passende Ratschläge erteilen können" (SC 129). 



Im Spiegel der Zeit 302 

Doppelbegabung von Maler und Priester 

Einer, der die beiden Bereiche wie kaum ein anderer in seinem Leben verkörpert, ist 
der Maler und Priester Herbert Falken. Im Januar 1998 wurde ihm von der Katho- 
lisch-Theologischen Fakultät der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität in 
Bonn die Ehrendoktorwürde verliehen: er ist ein im In- und Ausland anerkannter 
Künstler, er steht im kritischen wechselseitigen Austausch mit der Gesellschaft und 
den Problemen unserer Zeit, sein Schaffen fördert den Dialog zwischen Kirche und 
zeitgenössischer Malerei und das interdisziplinäre Gespräch zwischen Theologie 
und Kunst sowie Kunstwissenschaft, sein Kunstschaffen ist eine eigenständige Art, 
Theologie zu treiben. 

Eine derartig fruchtbare Doppelbegabung von Künstler, Theologe und Seelsorger 
hat Seltenheitswert in Deutschland und darüber hinaus. Falkens Arbeiten der 70er 
und 80er Jahre, sie umfassen 385 Stücke, werden u. a. im Diözesanmuseum des Erz- 
bistums Köln zu sehen sein, dessen Neubau zu Beginn dieses Jahres beschlossen 
wurde. •Ich gebe die Dinge als geschlossene Sache sehr gerne nach Köln, weil Sie 
die Offenheit haben wirklich für Kunst ... Die Kunst bringt ja Erfahrungen ein, die 
uns als Kirche auch helfen"4, so formuliert es Herbert Falken Mitte der 90er Jahre. 
Joachim Kardinal Meisner würdigt ihn mit den Worten: •Maler und Priester - eine 
zweifache Berufung, die Sie in Treue durchgetragen haben. Der Priester in Ihnen hat 
den Maler nicht verleugnet und der Maler in Ihnen nicht den Priester."5 

Die Zahl der Würdigungen ist groß. Falken gilt dem Kunstwissenschaftler Otto 
von Simson als der wohl bedeutendste religiöse Maler unserer Zeit. Er ist also für un- 
sere heutige Zeit so etwas wie ein 'Prototyp' seiner Zunft. Seine Bilder, z. B. das 
Lachende Doppelkreuz (Scandalum crucis, 1969), der Jakobskampf (1984) oder 
Lazarus-Zyklus (1985), sind von der Thematik und Malerei her Meilensteine seiner 
Arbeit. Die Lazarus-Serie ist seine Weise der Trauerarbeit über den Schriftsteller 
Heinrich Böll, der Falkens Nachbar war und den er schließlich auch zu Grabe ge- 
tragen hat. Falken ist der Mitleidende, der dem Schmerz nicht aus dem Weg geht und 
der in seinen Arbeiten unbequeme Fragen stellt. Dafür findet er immer neue Formen. 
Seine erste Einzelausstellung hatte er 1953 im Suermondt-Museum in Aachen, dann 
folgte das Theologiestudium und 1961 ein selbstauferlegtes Malverbot von acht Jah- 
ren. In seiner Biographie gibt es Umwege (Reklamemaler, Kaufmann), die ihn aber 
nicht daran hinderten, seinen unverwechselbaren Stil zu finden. 

Die Doppelbegabung Priester und Künstler scheint eine tiefe Sehnsucht der Kirche 
anzusprechen. In beiden Berufen geht es um ein hohes Ideal, dem man folgt. Die 
künstlerische Arbeit ist die konsequente Suche nach der Form, die überzeugt. Die 
Arbeit als Seelsorger ist der ständige Auftrag, zwischen dem hohen Anspruch der 
Berufung und der Gemeindearbeit vor Ort einen Kompromiß zu finden, der den Prie- 
ster und die christliche Gemeinde gleichermaßen vor Überforderung bewahrt und 
doch das Evangelium im Auge behält. Die Kompromißlosigkeit der Kunst und die 
Konsensbemühungen der Pastoral haben keinen gemeinsamen Schnittpunkt. Und 

H. Falken, Arbeiten der 70er und 80er Jahre. kolumba-Werkheft 1, Köln 1996,47. 
A. Gerhards, Die Chance im Konflikt, 13. 



Im Spiegel der Zeit 303 

doch kann diese für jene Arbeit fruchtbar werden, gerade weil es sich zunächst um 
völlig unterschiedliche Dinge handelt. Ein Maler, der sich ganz auf sein Bild 
konzentriert, bringt gute Voraussetzungen mit, eine Gemeinde mit Inhalten zu kon- 
frontieren, die außerhalb ihres Alltags zu liegen scheinen. Es geht im christlichen 
Glauben ja immer darum, das Verborgene ans Licht zu bringen, um es in der Sprache 
der Kultur vor Ort und mit den Menschen in unserer Umgebung zu teilen. Nur so 
konnte das Christentum zu einer kulturtreibenden Kraft werden und diesen Anspruch 
bis heute aufrechterhalten. 

In der Doppelbegabung von Priester und Künstler wird gerade diese Kraft freige- 
setzt; ob es um einen Zeitgenossen geht oder nicht, spielt eine untergeordnete Rolle. 
Immer wieder gibt es solche künstlerisch-religiösen Menschen, z. B. den Dominika- 
ner Fra Angelico (1395-1455). Er wird aufgrund dieser Eigenschaft von allerhöch- 
ster Stelle gewürdigt: •Wenn wir auf den Beato Angelico schauen, sehen wir ein 
Lebensmodell, in dem sich die Kunst als ein Weg darstellt, der zur christlichen Voll- 
kommenheit führen kann: Er war ein vorbildlicher Ordensmann und ein großer 
Künstler. Fra Giovanni aus Fiesole, der wegen seines vorzüglichen Charakters und 
der Schönheit seiner Gemälde den Beinamen 'Angelico' erhielt, war ein Priester- 
Künstler, der die Beredsamkeit des Gotteswortes in Farben zu übersetzen verstand... 
Er war ein Prophet der religiösen Darstellung."6 

Zeitgenössische Theographie 

Klingen diese Sätze nicht zu triumphalistisch? Müßte man nicht sehr viel kritischer 
sein im Hinblick auf die Doppelbegabung von Priester und Künstler? Falken hinter- 
fragt sich selbst immer aufs Neue. Er sagt ausdrücklich, daß er als Maler keine christ- 
liche Kunst schaffe. Nicht das Christliche, sondern die Form mache die Kunst zur 
Kunst. D.h., nur, was konsequent aus dem künstlerischen Schaffensprozeß heraus 
entsteht, hat Bestand. Das trifft dann auch auf Werke zu, die christliche Themen zum 
Inhalt haben. Insofern kann man bei der Arbeit Falkens auch von Theographien' 
(Th. Sternberg) sprechen. Und insofern ist der Eindruck mancher Zeitgenossen, die 
Kirche nehme keine Tuchfühlung mehr zur Kunst und Kultur von heute, einfach 
falsch. 

Der Mensch nimmt vor allem das wahr, was ihm vertraut ist. Deshalb werden in 
einer christlichen Kirche immer auch die Spuren der Jetzt-Zeit erkennbar; sei es 
sichtbar im Bild oder in der Architektur, oder hörbar im zeitgemäßen Wort, oder in 
der zeitgenössischen Musik. Der Kirchenraum selber, ein liturgischer Raum, lädt ja 
die Gläubigen dazu ein, alle fünf Sinne auf Gott hin auszurichten. Für unsere bild- 
überflutete Zeit mag dabei eine gewisse Reduzierung der Kunstgegenstände im 
Kirchenraum hilfreich sein7. •Die Reduzierung von Gegenständen im Raum be- 

6 In: Der Apostolische Stuhl  1984, Ansprachen, Predigten und Botschaften des Papstes, 
Erklärungen der Kongregationen. Köln, 1002. 
7 •Der Brauch, in den Kirchen den Gläubigen heilige Bilder zur Verehrung darzubieten, werde 
nicht angetastet. Doch sollen sie in mäßiger Zahl und rechter Ordnung aufgestellt werden" (SC 
125). 



Im Spiegel der Zeit 304 

deutet ähnlich wie die Reduzierung von Kniebeugen in der Messe nicht Verarmung, 
sondern Zentrierung auf das Wesentliche."8 Das Bewußtsein dafür, daß ihre (Sakral) 
Kunstwerke wichtiger Teil ihrer eigenen Tradition sind, ist in der katholischen Kir- 
che seit dem Konzil gestiegen. Weder zuviele Bilder, noch gar keine, das ist der neue 
Kurs, der goldene Mittelweg. •Allerdings sollten wir aus der jüngeren Vergangen- 
heit lernen und die Fehler einer modernismustrunkenen Bilderstürmerei wie einer 
traditionsverhafteten Bilderflut vermeiden. Dies geht nur auf dem Weg einer intensi- 
ven und möglichst breiten geistigen und geistlichen Auseinandersetzung mit den Bil- 
dern, den Künsten und unserer Gesamtkultur."9 

Kunsterleben statt bloßer Kunsttheorie 

Es ist eigenartig, daß die Ehrfurcht vor der Kunst vergangener Jahrhunderte gestie- 
gen ist, je mehr sie vergöttert wurde, gleichzeitig aber aus der Mode geriet. Das ist 
nicht nur in der Kirche so. Es werden z. B. vergleichsweise selten neue Opern aufge- 
führt, während Mozarts Zauberflöte in jedem Spielplan zu finden ist. Als das Genre 
Oper entstand, wurde eine neue Oper einmal aufgeführt, vielleicht ein zweites Mal, 
dann aber wurde ein neues Werk in Auftrag gegeben. Übertragen auf das Verhältnis 
z.B. von Architektur und Kirche heißt das, so lange man peinlich genau darauf 
achtet, die strengen Vorschriften der Denkmalpflege einzuhalten, ist es wie in einem 
Opernhaus, in dem keine neuen Inszenierungen mehr zu sehen sind. Das wäre ein 
Debakel! Um es mit den Worten eines Kabarettisten (G. Polt) zu sagen: •Wer nicht 
flexibel reagiert, stirbt aus. So der Steinadler. Im Alpenraum ist er beheimatet, aber 
ausgestorben. Wo Heimat aufgehört hat, Heimat zu sein, entsteht das Heimatmuse- 
um oder das Reservat. Ergo: Die wichtigste Grundlage eines neuen Heimatgefühls ist 
die Mobilität..."I0. Der Gläubige muß sich wohlfühlen in der Kirche, in seiner Pfarr- 
gemeinde. Er darf nicht das Gefühl haben, in ein Reservat für 'geschützte Tierarten' 
zu kommen. Das Vergangene braucht sich nicht zu rechtfertigen, die Moderne aber 
steht mit dem Vergangenen auf Kriegsfuß. Warum trifft das auf die Künste insbe- 
sondere zu? Weil die Künste immer wieder aufs Neue beweisen müssen, warum es 
sie geben muß und daß die Gesellschaft und die Kirchen ihrer bedürfen. Obwohl 
Wissenschaft und Kunst immer in einem Atemzug genannt werden, hat es da die 
Wissenschaft, zumal die Naturwissenschaft, leichter. Um als Künstler erst gar nicht 
in Rechtfertigungszwang zu geraten, betont die äußerst eigenwillige Vertreterin der 
amerikanischen Kritiker-Avantgarde Susan Sonntag schon 1964: •Das früheste 
Erlebnis der Kunst muß ihr Erlebnis als Mittel der Beschwörung, der Magie gewesen 
sein; die Kunst war ein Instrument des Rituals. (Vergleiche die Höhlenmalereien von 
Lascaux, Altamira, Niaux, La Pasiega und so weiter.) Die früheste Theorie der 
Kunst, die der griechischen Philosophen, forderte die Kunst als Mimesis, als Nach- 
ahmung der Wirklichkeit. An diesem Punkt stellte sich zwangsläufig die Frage nach 

8 K.   Richter,  Liturgiefähigkeit der Kunst?  Künstlerische  Gestaltung  als Ausdruck  von 
Glaubensästhetik, in: Kunst und Kirche 2/1998, 105. 

9 A. Gerhards, Räume gestalten, in: Gottesdienst 31 (1997), 59. 
"' J. G. Rittenberg, Terra obscura. Vermessung einer Persönlichkeit. Cadolzburg 1998, 80 



Im Spiegel der Zeit 305 

dem Wert der Kunst. Denn die mimetische Theorie fordert schon durch ihre Begriffe 
die Kunst auf, sich zu rechtfertigen."'' Damit stellt die Autorin das Erlebnis der 
Kunst vor die vielbeschworene Wechselbeziehung zwischen der Theorie und dem 
Wert der Kunst. Diese unheilige Allianz hat viel Schaden angerichtet, vor allem in 
der unkritischen Rezeption vom 'Verlust der Mitte' in den Künsten (Sedlmayr) unter 
den deutschen Katholiken der Nachkriegszeit. Diese Diskussion gehört der Ver- 
gangenheit an. Leider neigen einige Theologen bis heute dazu, sich lieber mit zeit- 
genössischer Kunsttheorie auseinanderzusetzen, als sich auf das Erlebnis der Kunst 
einzulassen. Sicherlich kann niemand wollen, daß die Kunst wieder Mittel der Be- 
schwörung werden soll. Aber haben wir uns nicht schon viel zu sehr vom Zusam- 
menhang zwischen Kunsttheorie und Wertbestimmung des Kunstwerks beeinflußen 
lassen? Die Gesellschaft, in der wir leben, scheint, nimmt man die Museumsbe- 
sucherzahlen der letzten Jahre zur Grundlage, der Kunst gegenüber aufgeschlossen 
zu sein. Gleiches gilt für die christlichen Kirchen, wenn sie auch nicht jeder moder- 
nen Strömung gleich nachgeben mag. Auffällig ist die Flut von Literatur über das so- 
genannte Schöne. Mittlerweile hat sich dieser Trend in Philosophie und Theologie 
niedergeschlagen12. Machen sich die Kirchen jetzt zunutze, was Aristoteles längst 
entdeckt hat? •Die Kunst ist", so argumentiert er, •letztlich doch nützlich; sie ist 
nützlich in einem medizinischen Sinne, da sie gefährliche Emotionen zutage fördert 
und läutert."13 Um die Läuterung der Seelen bzw. die Rettung der Seelen ist es uns 
Christen ja tatsächlich zu tun. Läßt sich dafür aber die Kunst der Gegenwart so ein- 
fach vereinnahmen? Oder bleibt sie vielmehr eigenständig? 

Georg Maria Roers, München 

1' S. Sonntag, Kunst als Antikunst. 24 literarische Analysen. Frankfurt 1992, 11 
12 Einige Verlage haben deshalb wissenschaftliche Reihen gegründet: A. Gerhards/ F.G. Zehn- 
der (Hrsg.), Bild-Raum-Feier. Kirche und Kunst im Gespräch. Schnell & Steiner, 1999; 
G. Boehm / K. Stierle (Hrsg.), Bild und Text. Fink Verlag; R. Hoeps/A. Stock (Hrsg.), Ikon. Bild 
- Theologie. F. Schöningh, 1999; andere, z. B. der Verlag Butzon & Berker, zielen mehr auf die 
praktische Erschließung: W. Roemer, Kunst und Theologie. Kirchenarchitektur als Abbild des 
Himmels. Zur Theologie des Kirchengebäudes. Kevelaer 1997; M.L. Goecke-Seischab/J. Ohle- 
macher, Kirchenbauten sehen und verstehen lernen. Kirchen erkunden, Kirchen erschließen. 
Kevelaer 1998; E. Bieger/N. Blome/H. Heckwolf (Hrsg.), Schnittpunkt zwischen Himmel und 
Erde. Kirche als Erfahrungsraum des Glaubens. Kevelaer 1998. 
13 S. Sonntag, ebd. 11. 




