Im Spiegel der Zeit 301

folgt dem Kanon der Ikonen nicht exakt, greift aber auf ihre bewihrten Muster
zuriick. So gelingt es ihm, alleine durch seine malerischen Féhigkeiten diaphane
Figuren und Formen zu erzeugen, dic Himmel und Erde miteinander versdhnen.

Jesus betet im sogenannien Hohenpriesterlichen Gebet zum Vater: ,,Ich habe dich
auf der Erde verherrlicht und das Werk zu Ende gefiihrt, das du mir aufgetragen hast
(Joh 17.4). So lieie sich der birtige alte Mann, dessen Kopf sich zum Bildrand neigt,
als Schépfergott, als Vater, und der jiingere Mann, der zum Himmel schaut, als Sohn
deuten, deren Hinde jeweils auf die Wirkmichtigkeit des Heiligen Geistes verwei-
sen, der dieses Werk weiterfiihrt, sich unseren Blicken aber entzieht.

Georg Maria Roers, Miinchen

Kirche und zeitgenossische Kunst

,,Das Thema Kunst ist in den vergangenen Jahren innerhalb der Theologie unver-
sehens hoffihig geworden. Waren es jahrzehntelang nur einige wenige Rufer in
der Wiiste, die die Bedeutung der Kunst fiir die Theologie eingefordert hatten, so
scheinen momentan viele Theologinnen und Theologen bestrebt zu sein, den einen
oder anderen Titel iiber Kunst in ihrer Bibliographie aufweisen zu konnen.”! Diese
Einschitzung beschreibt treffend eine Entwicklung, die einerseits erfreulich ist, an-
dererseits den ‘Verdacht der Vereinnahmung’ (A. Gerhards) nahelegt. Es heif3t also,
vorsichtig zu sein im Gesprich zwischen Kunst und Kirche und nicht vorschnell.

Die deutschen Bischife jedenfalls iiberlassen das weite Feld der Kunst und der
Kultur nicht den Kunst- und Kulturwissenschaftlern, sondern haben eine klare Vor-
stellung davon, welche Studieninhalte sie sich in den theologischen Ficherkanon
wiinschen. Auch iiber das Studienziel liegt ein klares Profil vor: ,Die Theologen
sollen sich mit den theoretischen Grundlagen der Kunstwerke auseinandersetzten,
um kompetente Gesprichspartner der Kiinstler zu werden und in die Lage zu kom-
men, einen Diskurs mit ihnen zu fiihren. Dariiber hinaus sollen sie die Denkmaler der
Kirche schitzen und bewahren helfen (vgl. SC 129). Diese Forderung gilt nicht nur
fiir Priesterkandidaten, sondern entsprechend der Verteilung von Aufgaben und
Diensten in der Kirche fiir alle Studierenden der Katholischen Theologie ...“? Ob-
wohl diese Forderung die letzten Sitze der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums
fast wortlich zitiert®, also gar nichts Neues ist, darf sie wohl als Ermunterung aufge-
faBt werden, den Dialog zwischen Kunst und Kirche weiterhin zu pflegen.

' A. Gerhards (Hrsg.), Die Chance im Konflikt. Der Maler Herbert Falken und die Theologie.
Regensburg 1999, 7.

2 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kunst und Kultur in der theologischen
Aus- und Fortbildung. Bonn 1993, 15.

3 ..So sollen sie die ehrwiirdigen Denkmiiler der Kirche schitzen und bewahren lernen und den
Kiinstlern bei der Schaffung ihrer Werke passende Ratschlige erteilen konnen® (SC 129).



Im Spiegel der Zeit 302

Doppelbegabung von Maler und Priester

Einer, der die beiden Bereiche wie kaum ein anderer in seinem Leben verkérpert, ist
der Maler und Priester Herbert Falken. Im Januar 1998 wurde ihm von der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit in
Bonn die Ehrendoktorwiirde verliehen: er ist ein im In- und Ausland anerkannter
Kiinstler, er steht im kritischen wechselseitigen Austausch mit der Gesellschaft und
den Problemen unserer Zeit, sein Schaffen fordert den Dialog zwischen Kirche und
zeitgendssischer Malerei und das interdisziplindre Gesprich zwischen Theologie
und Kunst sowie Kunstwissenschaft, sein Kunstschaffen ist eine eigenstindige Art,
Theologie zu treiben.

Eine derartig fruchtbare Doppelbegabung von Kiinstler, Theologe und Seelsorger
hat Seltenheitswert in Deutschland und dariiber hinaus. Falkens Arbeiten der 70er
und 80er Jahre, sie umfassen 385 Stiicke, werden u. a. im Didzesanmuseum des Erz-
bistums Kéln zu sehen sein, dessen Neubau zu Beginn dieses Jahres beschlossen
wurde. ,,Ich gebe die Dinge als geschlossene Sache sehr gerne nach Kéln, weil Sie
die Offenheit haben wirklich fiir Kunst ... Die Kunst bringt ja Erfahrungen ein, die
uns als Kirche auch helfen*, so formuliert es Herbert Falken Mitte der 90er Jahre.
Joachim Kardinal Meisner wiirdigt ihn mit den Worten: ,,Maler und Priester — eine
zweifache Berufung, die Sie in Treue durchgetragen haben. Der Priester in Ihnen hat
den Maler nicht verlengnet und der Maler in Thnen nicht den Priester.3

Die Zahl der Wiirdigungen ist groB. Falken gilt dem Kunstwissenschaftler Otto
von Simson als der wohl bedeutendste religiose Maler unserer Zeit. Er ist also fiir un-
sere heutige Zeit so etwas wie ein ‘Prototyp’ seiner Zunft. Seine Bilder, z. B. das
Lachende Doppelkreuz (Scandalum crucis, 1969), der Jakobskampf (1984) oder
Lazarus-Zyklus (1985), sind von der Thematik und Malerei her Meilensteine seiner
Arbeit. Die Lazarus-Serie ist seine Weise der Trauerarbeit iiber den Schriftsteller
Heinrich Boll, der Falkens Nachbar war und den er schlieBlich auch zu Grabe ge-
tragen hat. Falken ist der Mitleidende, der dem Schmerz nicht aus dem Weg geht und
der in seinen Arbeiten unbequeme Fragen stellt. Dafiir findet er immer neue Formen.
Seine erste Einzelausstellung hatte er 1953 im Suermondt-Museum in Aachen, dann
folgte das Theologiestudium und 1961 ein selbstauferlegtes Malverbot von acht Jah-
ren. In seiner Biographie gibt es Umwege (Reklamemaler, Kaufmann), die ihn aber
nicht daran hinderten, seinen unverwechselbaren Stil zu finden.

Die Doppelbegabung Priester und Kiinstler scheint eine tiefe Sehnsucht der Kirche
anzusprechen. In beiden Berufen geht es um ein hohes Ideal, dem man folgt. Die
kiinstlerische Arbeit ist die konsequente Suche nach der Form, die iiberzeugt. Die
Arbeit als Seelsorger ist der stindige Auftrag, zwischen dem hohen Anspruch der
Berufung und der Gemeindearbeit vor Ort einen KompromiB zu finden, der den Prie-
ster und die christliche Gemeinde gleichermaBen vor Uberforderung bewahrt und
doch das Evangelium im Auge behilt. Die KompromiBlosigkeit der Kunst und die
Konsensbemiihungen der Pastoral haben keinen gemeinsamen Schnittpunkt. Und

* H. Falken, Arbeiten der 70er und 80er Jahre. kolumba-Werkheft 1, K6ln 1996, 47.
> A. Gerhards, Die Chance im Konflikt, 13.



Im Spiegel der Zeit 303

doch kann diese fiir jene Arbeit fruchtbar werden, gerade weil es sich zunédchst um
vollig unterschiedliche Dinge handelt. Ein Maler, der sich ganz auf sein Bild
konzentriert, bringt gute Voraussetzungen mit, eine Gemeinde mit Inhalten zu kon-
frontieren, die auBerhalb ihres Alltags zu liegen scheinen. Es geht im christlichen
Glauben ja immer darum, das Verborgene ans Licht zu bringen, um es in der Sprache
der Kultur vor Ort und mit den Menschen in unserer Umgebung zu teilen. Nur so
konnte das Christentum zu einer kulturtreibenden Kraft werden und diesen Ansprach
bis heute aufrechterhalten.

In der Doppelbegabung von Priester und Kiinstler wird gerade diese Kraft freige-
setzt; ob es um einen Zeitgenossen geht oder nicht, spielt eine untergeordnete Rolle.
Immer wieder gibt es solche kiinstlerisch-religiosen Menschen, z. B. den Dominika-
ner Fra Angelico (1395-1455). Er wird aufgrund dieser Eigenschaft von allerhch-
ster Stelle gewiirdigt: ,,Wenn wir auf den Beato Angelico schauen, sehen wir ein
Lebensmodell, in dem sich die Kunst als ein Weg darstellt, der zur christlichen Voll-
kommenheit fiihren kann: Er war ein vorbildlicher Ordensmann und ein groBer
Kiinstler. Fra Giovanni aus Fiesole, der wegen seines vorziiglichen Charakters und
der Schonheit seiner Gemilde den Beinamen ‘Angelico’ erhielt, war ein Priester-
Kiinstler, der die Beredsamkeit des Gotteswortes in Farben zu iibersetzen verstand ...
Er war ein Prophet der religitsen Darstellung.*¢

Zeitgendssische Theographie

Klingen diese Sitze nicht zu triumphalistisch? Miiffite man nicht sehr viel kritischer
sein im Hinblick auf die Doppelbegabung von Priester und Kiinstler? Falken hinter-
fragt sich selbst immer aufs Neue. Er sagt ausdriicklich, da83 er als Maler keine christ-
liche Kunst schaffe. Nicht das Christliche, sondern die Form mache die Kunst zur
Kunst. D.h., nur, was konsequent ans dem kiinstlerischen Schaffensprozef3 heraus
entsteht, hat Bestand. Das trifft dann auch auf Werke zu, die christliche Themen zum
Inhalt haben. Insofern kann man bei der Arbeit Falkens auch von ‘Theographien’
(Th. Sternberg) sprechen. Und insofern ist der Eindruck mancher Zeitgenossen, die
Kirche nehme keine Tuchfiihlung mehr zur Kunst und Kultur von heute, einfach
falsch.

Der Mensch nimmt vor allem das wahr, was ihm vertrant ist. Deshalb werden in
einer christlichen Kirche immer auch die Spuren der Jetzt-Zeit erkennbar; sei es
sichtbar im Bild oder in der Architektur, oder hérbar im zeitgeméBen Wort, oder in
der zeitgenossischen Musik. Der Kirchenraum selber, ein liturgischer Raum, l4dt ja
die Glaubigen dazu ein, alle fiinf Sinne auf Gott hin auszurichten. Fiir unsere bild-
iiberflutete Zeit mag dabei eine gewisse Reduzierung der Kunstgegenstinde im
Kirchenraum hilfreich sein’. ,Die Reduzierung von Gegenstinden im Raum be-

¢ In: Der Apostolische Stuhl 1984, Ansprachen, Predigten und Botschaften des Papstes,
Erklirungen der Kongregationen. Kolu, 1002.

7 ,,Der Brauch, in deun Kirchen den Gldubigen heilige Bilder zur Verchrung darzubieten, werde
nicht angetastet. Doch sollen sie in maBiger Zahl und rechter Ordnung aufgestellt werden (SC
125).



Im Spiegel der Zeit 304

deutet dhnlich wie die Reduzierung von Kniebeugen in der Messe nicht Verarmung,
sondern Zentrierung auf das Wesentliche.“® Das BewuBtsein dafiir, daB ihre (Sakral)
Kunstwerke wichtiger Teil ihrer eigenen Tradition sind, ist in der katholischen Kir-
che seit dem Konzil gestiegen. Weder zuviele Bilder, noch gar keine, das ist der neue
Kurs, der goldene Mittelweg. ,,Allerdings sollten wir aus der jiingeren Vergangen-
heit lernen und die Fehler einer modernismustrunkenen Bilderstiirmerei wie einer
traditionsverhafteten Bilderflut vermeiden. Dies geht nur auf dem Weg einer intensi-
ven und moglichst breiten geistigen und geistlichen Anseinandersetzung mit den Bil-
dern, den Kiinsten und unserer Gesamtkultur.**?

Kunsterleben statt blofler Kunsttheorie

Es ist eigenartig, da die Ehrfurcht vor der Kunst vergangener Jahrhunderte gestie-
gen ist, je mehr sie vergdttert wurde, gleichzeitig aber aus der Mode geriet. Das ist
nicht nur in der Kirche so. Es werden z. B. vergleichsweise selten nene Opern aufge-
fiihrt, wihrend Mozarts Zauberflste in jedem Spielplan zu finden ist. Als das Genre
Oper entstand, wurde eine neue Oper einmal aufgefiihrt, vielleicht ein zweites Mal,
dann aber wurde ein neues Werk in Anftrag gegeben. Ubertragen auf das Verhiltnis
z.B. von Architektur und Kirche heiit das, so lange man peinlich genau darauf
achtet, die strengen Vorschriften der Denkmalpflege einzuhalten, ist es wie in einem
Opernhaus, in dem keine neuen Inszenierungen mehr zu sehen sind. Das wire ein
Debakel! Um es mit den Worten eines Kabarettisten (G. Polt) zu sagen: ,,Wer nicht
flexibel reagiert, stirbt aus. So der Steinadler. Im Alpenraum ist er beheimatet, aber
ausgestorben. Wo Heimat aufgehort hat, Heimat zu sein, entsteht das Heimatmunse-
um oder das Reservat. Ergo: Die wichtigste Grundlage eines neuen Heimatgefiihls ist
die Mobilitit ...*'°. Der Gldubige muf sich wohlifiihlen in der Kirche, in seiner Pfarr-
gemeinde. Er darf nicht das Gefiihl haben, in ein Reservat fiir ‘geschiitzte Tierarten’
zu kommen. Das Vergangene braucht sich nicht zn rechtfertigen, die Moderne aber
steht mit dem Vergangenen auf KriegsfuBS. Warum trifft das auf die Kiinste insbe-
sondere zu? Weil die Kiinste immer wieder aufs Neue beweisen miissen, warum es
sie geben muB und daB die Gesellschaft und die Kirchen ihrer bediirfen. Obwohl
Wissenschaft und Kunst immer in einem Atemzug genannt werden, hat es da die
Wissenschaft, zamal die Naturwissenschaft, leichter. Um als Kiinstler erst gar nicht
in Rechtfertigungszwang zn geraten, betont die duBerst eigenwillige Vertreterin der
amerikanischen Kritiker-Avantgarde Susan Sonntag schon 1964: ,Das friiheste
Erlebnis der Kunst muB ihr Erlebnis als Mittel der Beschworung, der Magie gewesen
sein; die Kunst war ein Instrument des Rituals. (Vergleiche die Hohlenmalereien von
Lascaux, Altamira, Niaux, La Pasiega und so weiter.) Die fritheste Theorie der
Kunst, die der griechischen Philosophen, forderte die Kunst als Mimesis, als Nach-
ahmung der Wirklichkeit. An diesem Punkt stellte sich zwangsliufig die Frage nach

® K. Richter, Liturgiefiihigkeir der Kunst? Kiinstlerische Gestaltung als Ausdruck von
Glaubensdsthetik, in: Kunst und Kirche 2/1998, 105.

® A. Gerhards, Raume gestalten, in: Gottesdienst 31 (1997), 59.

' J. G. Rittenberg, Terra obscura. Vermessung einer Personlichkeit. Cadolzburg 1998, 80



Im Spiegel der Zeit 305

dem Wert der Kunst. Denn die mimetische Theorie fordert schon durch ihre Begriffe
die Kunst auf, sich zu rechtfertigen.“'" Damit stellt die Autorin das Erlebnis der
Kunst vor die vielbeschworene Wechselbeziehung zwischen der Theorie und dem
Wert der Kunst. Diese unheilige Allianz hat viel Schaden angerichtet, vor allem in
der unkritischen Rezeption vom ‘Verlust der Mitte’ in den Kiinsten (Sedlmayr) unter
den deutschen Katholiken der Nachkriegszeit. Diese Diskussion gehort der Ver-
gangenheit an. Leider neigen einige Theologen bis heute dazu, sich lieber mit zeit-
gendssischer Kunsttheorie auseinanderzusetzen, als sich auf das Eriebnis der Kunst
einzulassen. Sicherlich kann niemand wollen, daB die Kunst wieder Mittel der Be-
schworung werden soll. Aber haben wir uns nicht schon viel zu sehr vom Zusam-
menhang zwischen Kunsttheorie und Wertbestimmung des Kunstwerks beeinflufien
lassen? Die Gesellschaft, in der wir leben, scheint, nimmt man die Museumsbe-
sucherzahlen der letzten Jahre zur Grundlage, der Kunst gegeniiber aufgeschlossen
zu sein. Gleiches gilt fiir die christlichen Kirchen, wenn sie auch nicht jeder moder-
nen Strdmung gleich nachgeben mag. Auffillig ist die Flut von Literatur iiber das so-
genannte Schone. Mittlerweile hat sich dieser Trend in Philosophie und Theologie
niedergeschlagen'?. Machen sich die Kirchen jetzt zunutze, was Aristoteles lidngst
entdeckt hat? ,Die Kunst ist“, so argumentiert er, ,letztlich doch niitzlich; sie ist
niitzlich in einem medizinischen Sinne, da sie gefahrliche Emotionen zutage fordert
und ldutert.“"* Um die Liuterung der Seelen bzw. die Rettung der Seelen ist es uns
Christen ja tatséchlich zu tun. La8t sich dafiir aber die Kunst der Gegenwart so ein-
fach vereinnahmen? Oder bleibt sie vielmehr eigenstindig?

Georg Maria Roers, Miinchen

" S. Sonntag, Kunst als Antikunst. 24 literarische Analysen. Frankfurt 1992, 11

'z Einige Verlage haben deshalb wissenschaftliche Reihen gegriindet: A. Gerhards/ F.G. Zehn-
der (Hrsg.), Bild-Raum-Feier. Kirche und Kunst im Gesprich. Schnell & Steiner, 1999;
G. Boehm/ K. Stierle (Hrsg.), Bild und Text. Fink Verlag; R. Hoeps/A. Stock (Hrsg.), Tkon. Bild
— Theologie. F. Schoningh, 1999; andere, z. B. der Verlag Butzon & Berker, zielen mehr auf die
praktische ErschlieBung: W. Roemer, Kunst und Theologie. Kirchenarchitektur als Abbild des
Himmels. Zur Theologie des Kirchengebdudes. Kevelaer 1997; M.L. Goecke-Seischab/J. Ohle-
macher, Kirchenbauten sehen und verstehen lernen. Kirchen erkunden, Kirchen erschlieflen.
Kevelaer 1998; E. Bieger/N. Blome/H. Heckwolf (Hrsg.), Schnittpunkt zwischen Himmel und
Erde. Kirche als Erfahrungsraum des Glaubens. Kevelaer 1998.

13 S. Sonntag, ebd. 11.





