
BUCHBESPRECHUNGEN 

Geschichte und spirituelle Theologie 

Lambert, Willi: Die Kunst der Kommuni- 
kation. Entdeckungen mit Ignatius von 
Loyola. Freiburg: Herder 1999. 253 S., 
brosch., DM 28- 

Wer das Buch aufschlägt, wird sich wundern 
über fünf Widmungen. Wer es liest, merkt, es 
handelt sich bei den genannten Personen um 
Menschen, die als Experten auch schwieriger 
Dialoge gelten: P. Arrupe SJ, Paul VI., K. Leh- 
mann, R. Herzog (seine Weihnachtsansprache 
von 1997 wird ausführlich zitiert, 230-232) 
und ein Mitbruder des Autors, der die Gabe 
hat, •chaotisch-kommunikativ das Geschenk 
der Befreundung anzubieten". Eine befremd- 
liche Formulierung, die erahnen läßt, daß das 
Kommunikationsgeschehen in einem Orden 
oder gar in der Kirche, wie überall, mühsam 
eingeübt werden will. Lambert lädt uns ein, es 
mit Ignatius zu tun. Einleitend übersetzt er aus 
dem Exerzitienbuch den ersten Satz der GÜ 
231: •Die Liebe besteht in der Kommunika- 
tion von beiden Teilen." Daher kommt der 
Titel. Erst in Kapitel 9 wird das Kernstück ig- 
natianischer Spiritualität behandelt: die part- 
nerschaftliche und selbstmitteilende (GÜ 234) 
Liebe. Hier beginnt der dezidiert theologische 
Teil des Buches (172). Im Gebet (Kap. 10) 
wird der Gott der Begegnung (Kap. 1) ent- 
deckt. Der Autor sieht den dreieinen Gott 
im Buberschen Ich-Du-Wir gespiegelt und 
schließt sein Buch mit konkreten •Spielregeln 
der Kommunikation". Wie nötig diese Spiel- 
regeln sind, zeigt die Tatsache, daß ein deut- 
sches Ehepaar sich pro Tag im Durchschnitt 
nur zwei Minuten Zeit zum persönlichen Ge- 
spräch nimmt. Kein Wunder, wenn es nach 
den ersten guten Tagen oder Jahren der Ehe 
gar nicht mehr zu den bösen Tagen (180) 
kommt. Die Trennung boomt. Lambert ver- 
steht es, spezifische mit allgemeinen Themen 
zu verbinden. •Teilung wird nur durch Teilen 
überwunden", zitiert er den Politiker L. de 
Maiziere. 

Als •Schlüsseltext" interpretiert Lambert 
die Instruktion (1546) des Ignatius für die Mit- 
brüder auf dem Konzil von Trient. Sieben 
Regeln werden ins Heute gewendet, das Ge- 

spräch suchen, bedächtig, gemeinsam, vor- 
urteilsfrei. Der Leser erfährt auch, wie Igna- 
tius •Hüte austeilte", sprich Kritik übte, was 
Feedback im Ordensjargon war, nämlich cor- 
rectio fraterna (154) oder lapidatio (158) und 
wie professionell er die etwa 1000 Mitbrüder 
durch seine Öffentlichkeitsarbeit (Briefkultur) 
zusammenschweißte. Klarheit der Begriffe, 
Zuhören, Unterscheidung, Abwägen von 
Gründen und Gegengründen sind Stichworte, 
die durch das lang währende Bildungsmono- 
pol der Jesuiten in Europa unsere Gesprächs- 
kultur bis heute prägt. 

Das Besondere dieses Buches sind weni- 
ger wissenschaftliche Neuentdeckungen. Das 
Besondere ist, wie der Autor einer hoffent- 
lich breiten Leserschaft fast ,leichtfüßig' die 
Methoden des Ignatius vermittelt: wie er ge- 
lebt hat, diplomatisch geschult wurde und 
sich •Freunde im Herrn" gemacht hat. •Igna- 
tius verstand die Kunst, mit Menschen umzu- 
gehen und sie durch liebenswürdiges, gewin- 
nendes Benehmen an sich zu fesseln, in 
einem Grade, wie ich es, aufrichtig gestan- 
den, bei keinem anderen je gefunden habe...", 
so schreibt einer der ersten Gefährten (S. 
Rodriguez). Wovon Kommunikation lebt 
(56f), wird in den Exerzitien (73) eingeübt. 
Konkrete Anweisungen dazu kommen nicht 
platt daher, sondern sind lange gereift. Einer 
Jesuitenkommunität von heute empfiehlt der 
Autor, sich als eine •pastorale Stilgemein- 
schaft" (112) zu empfinden, wie die ersten 
Gefährten. Die Grundworte dazu wurden auf 
der 34. Generalkongregation Programm: 
Glaube, Gerechtigkeit, Kultur, Dialog. Da- 
von, das zeigt die Lektüre, können nicht nur 
die Jesuiten profitieren! 

Georg Maria Roers SJ 

Lehmann, Leonhard: Franz von Assisi. 
Wenn Leben Beten wird (Bücher franzis- 
kanischer Geistlichkeit 34). Werl: Diet- 
rich-Code-Verlag 1998.198 S., kart, DM 
24,80 

Franz von Assisi (1181/82-1226) genießt als 
einziger Heiliger unter Katholiken und Nicht- 



Buchbesprechungen 312 

katholiken die gleiche Bewunderung. Seine 
Tierliebe hat ihn zum Patron der modernen 
Tierschutzbestrebungen gemacht. Kirchlich 
betrachtet hat er eine neue Art des Ordens- 
wesens, die Bettelorden, gegründet und durch 
sein Beispiel die weitverbreitete Armutsbe- 
wegung seiner Zeit in kirchliche Bahnen ge- 
lenkt. 

In Nachfolge des Buches •Franziskus - 
Meister des Gebetes", lädt der Kapuziner 
Leonhard Lehmann zum Beten mit Franz von 
Assisi, mit den Worten und im Geist des Heili- 
gen, ein. Doch werden die einzelnen Gebete, 
die in ihrer Tiefe und Aktualität beeindrucken, 
nicht einzeln abgedruckt, sondern sie werden 
in die Biographie des Franz von Assisi einge- 
bettet. Dies führt zum Verständnis der Gebete, 
aber vor allem auch zum Verständnis des von 
Franz von Assisi gewählten Lebensweges zu 
und mit Gott. Der zweite Teil des Buches er- 
örtert, was das Beten des heiligen Franziskus 
so lebendig macht und zeigt sieben Wege auf, 
die auch uns heute zu einem lebendigen Beten 
führen können. 

Dieses Buch bietet, geleitet vom heiligen 
Franziskus, eine Begleitung in die lebendige 
Kunst des Gebets. Daneben aber veranschau- 
licht es auch die (Seelen-)Vita des Heiligen, 
die mit dem Beten eng verbunden ist. Franzis- 
kus ist bereits als junger Mann auf der Suche 
nach seinem persönlichen Weg ein Hörender. - 
•Das ist die Grundvoraussetzung jeglichen 
Betens. Glauben kommt vom Hören. Wenn 
Beten sprechender Glaube ist, dann gilt es, erst 
zu hören und dann gehorchend zu antworten ... 
Beten heißt hörend nach dem Weg zu suchen. 
Dieser geht nicht immer geradeaus; manchmal 
verzweigt er sich. Am Scheideweg muß man 
sich entscheiden, denn man kann nur eine 
Richtung einschlagen. Hat man sich verirrt, 
muß man umkehren." (15 f.) 

War die 1989 erschienene (und seit Jahren 
vergriffene) Ausgabe •Franziskus - Meister 
des Gebetes" eine wissenschaftliche Edition 
der zwölf authentischen Gebete des Heiligen, 
so gibt das vorliegende Buch Einblick in 
Leben, Umfeld und Denken des Franz von 
Assisi. Daneben legt es Zeugnis von der 
heiligen Klara von Assisi (1194-1253) ab, 
die Franziskus ganz persönlich auf den Weg 
der Christus-Nachfolge geführt hat. Und es 
erschließt das Geheimnis und den medita- 
tiven Grund des Betens des Franziskus. - Es 
gelingt Lehmann mit diesem Buch noch mehr 

als mit dem ersten, da die Fülle an Wissen 
lebendiger und weniger wissenschaftlich ver- 
packt ist, die gewollte Brücke zu schlagen 
•vom Text zum Leben, vom Mittelalter zu 
heute, von Franziskus (und Klara) zu uns" 
(Vorwort 7). Eine lesenswerte Biographie der 
besonderen Art. Rita Haub 

Feldmann, Christian: Edith Stein. Jüdin, 
Atheistin, Ordensfrau. Freiburg; Basel; 
Wien: Herder 1998. 158 S., geb., 15 Abb. 
sw, DM 28,-. 

Die Philosophin Edith Stein, geboren 1891 in 
Breslau und 1942 im KZ Auschwitz ermordet, 
Tochter eines jüdischen Kaufmanns und Schü- 
lerin des berühmten Edmund Husserl, konver- 
tierte 1922 nach dreijähriger, mühsamer 
Suche zum Katholizismus. Sie war 1922-31 
Lehrerin im Dominikanerinnenkloster St. 
Magdalena zu Speyer und 1932 Dozentin im 
Deutschen Institut für wissenschaftliche 
Pädagogik in Münster. 1933 wurde sie Karme- 
litin unter dem Namen Teresia Benedicta a 
Cruce; zuerst war sie in Köln, 1938 wechselte 
sie wegen der Nationalsozialisten in den 
Karmel nach Echt in Holland. Papst Johannes 
Paul II. sprach sie 1987 in Köln selig; am 
11. Oktober 1998 wurde sie als Märtyrerin in 
Rom heiliggesprochen. 

Die Biographie beginnt einleitend mit der 
Frage, die sich vielleicht viele Menschen 
stellen: •Schon wieder eine Klosterschwester? 
- Warum werden eigentlich nie normale 
Menschen heilig- oder seliggesprochen? 
Natürlich wieder eine Klosterschwester. Noch 
dazu aus einem beschaulichen Orden ... Was 
sollen wir heute mit so einer Frau anfangen, 
bewundernswert zwar, aber schrecklich weit 
weg von unseren Problemen und Erfahrun- 
gen?" (7). 

In sechs Kapiteln gelingt es dem Autor, 
dieses Vorurteil lebendig zu widerlegen. Er 
schildert - unter Einbeziehung von Original- 
quellen Edith Steins - die sechs Stationen des 
Lebensweges dieser außergewöhnlichen 
Frau: Den Weg zum Glauben, den Weg in die 
Welt, den Weg zum Karmel, den Weg ins 
Exil, den Weg nach Auschwitz und den Weg 
in die Herzen. Auch zeigen diese sechs Wege 
auf, daß die Gestalt Edith Steins nicht mit 
einem Weg allein zu fassen ist, sondern daß 
sie sich aus vielschichtigen Anlagen zusam- 
mensetzt,   die   erst   langsam   zur   Klarheit 



Buchbesprechungen 313 

reifen. Dabei hat eine umfassende, geistig 
weite Kirche großen Anteil daran. Edith 
Stein hat das Katholische immer frei und weit 
empfunden. Edith Stein vertrat auch die Auf- 
fassung, •daß es möglich sei, Wissenschaft 
als Gottesdienst zu betreiben", und daß ein 
religiöses Leben führen keinesfalls bedeute, 
,alles irdische aufgeben und nur im Ge- 
danken an göttliche Dinge leben'... Sie hatte 
einen Weg zur Wahrheit gefunden, der weiter 
führte als die zuvor von ihr beschrittenen 
Pfade" (59). Und so ist sie durch den Versuch 
bedeutsam geworden, die Begriffswelt des 
Thomas von Aquin mit phänomenologischen 
Methoden neu zu begründen. 

Die vorliegende - gut zu lesende und le- 
senswerte - Biographie verdeutlicht, was 
Edith Stein selbst gesagt hat und womit das 
erste Kapitel, der •Weg zum Glauben" be- 
ginnt: •Wer die Wahrheit sucht, sucht Gott, ob 
es ihm klar ist oder nicht" (9). Edith Stein, die 
Jüdin, Atheistin, Lehrerin, Amateur-Sozialar- 
beiterin, Philosophin, Wortführerin der Frau- 
enemanzipation und Ordensfrau, mit einem 
Blick für die Probleme ihrer Zeit aber auch 
vorausschauend auf die Zukunft, ist eine faszi- 
nierende Frau des 20. Jahrhunderts auf der 
Suche nach tiefgründiger Wahrheit, eine Zeit- 
genossin. Rita Haub 

Six, Jean-Francois: Abenteurer der Liebe 
Gottes. 80 unveröffentlichte Briefe von 
Charles de Foucauld an Louis Massi- 
gnon. Würzburg: Echter 1998. 219 S., 
kart., DM 48- 

Charles de Foucauld (1858-1916), als Leut- 
nant wegen seiner Lebensführung suspen- 
diert, bekehrte sich im Oktober 1886 und 
wollte sich völlig Gott weihen. Nach einem 
Leben als Trappist in Frankreich und Syrien 
(1890-1896) und Eremit in Nazareth 
(1897-1900) ging er in die Sahara, lebte dort 
in Armut und nahm sich der nicht-christlichen 
Stämme an. •Frere Charles de Jesus", wie er 
genannt wurde, wollte immer das Evangelium 
an die •Noch-Nicht-Glaubenden" weiterge- 
ben. Bei seinem Tod hatte er noch keinen ein- 
zigen Schüler, doch zog sein Beispiel vor al- 
lem seit 1945 immer mehr Menschen an und 
er kann zu einer der bedeutendsten Gestalten 
der christlichen Spiritualität gezählt werden. 

Im Jahr 1993 edierte Jean-Frangois Six 
erstmals die Briefe an Louis Massignon, an 

jenen Mann, durch den Foucaulds Werk und 
Gedanken nach dessen Tod weiterlebten. 
Massignons Schreiben sind nicht erhalten, 
doch wird diese Lücke durch den Kommentar 
geschlossen. Die vorliegende, durch Gisbert 
Greshake besorgte deutsche Ausgabe gibt die 
Briefe vollständig wieder, doch wurde der 
Kommentar um die Belege gekürzt, die sich 
ausschließlich mit Angaben zu französischer 
Nationalgeschichte und Literatur befassen. 
Der wissenschaftlich interessierte Leser sei 
also dafür als auch für umfangreichere Infor- 
mationen über Massignon und seinen Einsatz 
für das Erbe Foucaulds an die französische 
Originalausgabe verwiesen. 

Die Briefe Foucaulds konkretisieren das 
beeindruckend, was über ihn bisher bekannt 
war: Daß es ihm bei der Evangelisierung 
nicht nur um Bekehrung allein ging, sondern 
um eine Einheit von materiellem und geisti- 
gem Fortschritt - hier nahm er die Ideen der 
ab den 60er Jahren herrschenden Befreiungs- 
theologie voraus. Und: Foucaulds größter 
Wunsch war es, seine Ideen an Schüler wei- 
tergeben zu können. Dazu suchte er ab 1908, 
in ganz Europa Helfer zu gewinnen; die beab- 
sichtigte Gründung einer Bruderschaft wurde 
durch seinen gewaltsamen Tod verhindert. 
Auch wird erhellt, daß er mit allen Mitteln 
Massignon als Gefährten und Nachfolger ge- 
winnen wollte. Doch erkannte er, daß Gott 
für den Freund einen anderen Weg vorge- 
sehen hatte und gab ihn für die Ehe frei. 

Louis Massignon (1883-1962), einer der 
international anerkanntesten Arabisten und 
Islamologen, führte als junger Mann einen 
sehr freien Lebenswandel und lebte seine 
homosexuelle Neigung bis zu einem Sumpf- 
fieber aus, das ihn zur Änderung seines Le- 
bens und zur Bekehrung führte. Gerade der 
Briefwechsel mit Foucauld verdeutlicht seine 
Suche nach der konkreten Lebensführung mit 
Gott, nämlich als Priester oder in der Univer- 
sitätslaufbahn. Es wird dabei deutlich, daß 
Foucauld dem Freund zwar brüderliche Rat- 
schläge zukommen läßt, daß er sich aber doch 
als dessen geistlichen Begleiter sieht. Und die 
Briefe Foucaulds machen auch verständlich, 
daß Massignon den Freund unterstützte in 
seiner Idee der Gründung einer geistlichen 
Gemeinschaft. Er führte sie nach seinem Tod 
fort und kann damit als der wahre Erbe dieses 
•geistlichen Vaters" zu Beginn des 20. Jahr- 
hunderts bezeichnet werden. 



Buchbesprechungen 314 

Die Briefe Foucaulds geben einen Ein- 
blick in Leben und Spiritualität Foucaulds, 
des •Abenteurers der Liebe Gottes" und er- 
hellen die Biographie seines •Testaments- 
vollstreckers" Massignon. Beide verbindet 
die Liebe zur arabischen Welt, beide sind er- 
füllt von der Idee der Glaubensweitergabe, 
beide sind bestimmt vom stellvertretenden 
Einsatz vor Gott für andere und bei beiden 
hat Gott in ihrem Leben immer Vorrang. 
Diese Briefedition vermittelt den Geist des 
•Frere Charles de Jesus", den Jean-Francois 
Six als den •Franz von Assisi für unsere Zeit" 
bezeichnet hat (14). RitaHaub 

Meester, Conrad de (Hrsg.): Therese von 
Lisieux. Leben - Botschaft - Umwelt. 
Wien: Christliche Innerlichkeit 1997. 290 
S., geb., DM 95- 

Der vorliegende Bildband wurde schon 1997 
zum Jubiläumsjahr der hl. Therese heraus- 
gegeben, kurze Zeit bevor sie zur Kirchen- 
lehrerin ernannt worden ist. Er ist in sieben 
Sprachen erschienen, die Originalausgabe 
italienisch. Die meisten Beiträge sind von 
Karmeliten verfaßt. Alle Autoren sollen Ex- 
perten auf ihrem jeweiligen Gebiet sein, aber 
sie werden nicht näher vorgestellt. 

Auch wer schon so manches über Therese 
gelesen hat, wird hier Neues entdecken. Auf- 
schlußreich ist z. B. ein Beitrag (101-118), in 
dem jene Schwestern beschrieben werden, mit 
denen sie im Karmel von Lisieux zusammen- 
lebte. Die Kurzbiographien schildern nämlich 
deren charakterliche Eigenarten. 

Man hat sich oft gewundert, wie schnell - 
für damalige Verhältnisse - Therese heiligge- 
sprochen wurde. Ein Beitrag zeigt, daß sich 
die Verehrung zwar im Volk rasch verbreitete. 
Aber es gab auch Gegenstimmen. Sogar ihre 
leibliche Schwester Leonie, die im Kloster der 
Heimsuchung in Caen eingetreten war, soll 
1910, also ein Jahr nachdem der Kanonisa- 
tionsprozeß in Gang gekommen war, zu ihrer 
Priorin auf den Hinweis, daß der Prozeß nun 
beginne, geantwortet haben: •Therese, ja sie 
war sehr lieb! Aber eine Heilige! Also bitte!" 
(261). Leider wird die Quelle nicht angegeben. 
Auch nicht für die Information, daß ihr Onkel 
Guerin, der sich sehr um die Herausgabe der 
Manuskripte Thereses bemühte, aus Lisieux 
wegziehen wollte, als er von den ersten Wun- 
dern hörte, die sie gewirkt hatte (ebd.). 

Wieder ist man erschüttert über die letzten 
Jahre und Monate der Heiligen, über ihre zu- 
nehmende physische Behinderung und die 
Qualen, die ihre Krankheit, die Tuberkulose, 
verursachte. Therese war eine Dissimulantin. 
Mit ihrem Humor und ihrem tapferen Willen, 
anderen Freude zu machen, hat sie es wohl 
fertiggebracht, daß man zunächst nicht 
merkte, wie schwer ihre Krankheit und wie 
schlimm die •Nacht des Glaubens" war, in der 
sie lebte. Ihr war der Himmel so vertraut ge- 
wesen, daß sie es nicht für möglich hielt, je- 
mand könne wirklich nicht an Gott glauben. 
Jetzt konnte sie Atheisten von innen her ver- 
stehen. Allerdings bleibt auch in diesem Buch 
einiges unklar. Und das hat einen einfachen 
Grund. Therese hat nur angedeutet, was sie 
litt. Sie war überzeugt, schon das Aussprechen 
solcher Gedanken würde Gott nicht gefallen 
und ihren Mitmenschen eher schaden als 
nützen. 

Die Autoren wollen Interesse an den Quel- 
len wecken und sie nicht ersetzen. Dem Ab- 
kürzungsverzeichnis (8) ist jedoch nicht zu 
entnehmen, ob es sich bei den Zitaten um fran- 
zösische oder deutsche Ausgaben handelt. In 
einem Kurzartikel über das Zustandekommen 
der Kapitel über die letzten Worte Thereses, 
die den Abschluß ihrer Biographie bilden, 
wird allzu scharfe Kritik anderer Autoren sanft 
und ohne Namensnennung zurechtgerückt. 

Der Text wird von 200 Fotos illustriert. 
Hier und da gibt es •Raritäten". Ein Foto zeigt 
z. B. eingeritzt in die Zellentür in charakteristi- 
scher Handschrift den Satz: •Jesus ist meine 
einzige Liebe" (167). Therese hat ihn in der 
Zeit ihrer Glaubensprüfung angebracht - als 
sie dazu noch die Kraft hatte und noch nicht 
auf die •Krankenwärterei" verlegt worden 
war. 

Insgesamt also ein buntschichtiger Bild- 
band, der dem Leser die Heilige des •kleinen 
Weges" näherbringen kann. 

Wolfgang Hoffmann SJ 

Ernesti, Jörg: Princeps christianus und 
Kaiser aller Römer. Theodosius der 
Große im Lichte zeitgenössischer Quel- 
len. Paderborn: Schöningh 1998. (Pader- 
borner Theologische Studien Bd. 25). 508 
S., mit Bildern, DM 98- 

Christlicher Glaube und christliches Handeln 
brauchen Vorbilder. Herausragenden Gestal- 



Buchbesprechungen 315 

ten wird von der Nachwelt ein Denkmal ge- 
setzt und dieses wird Vorbild und Verhaltens- 
kanon für nachfolgende Generationen. Nicht 
immer aber werden diese Vorbild-Denkmäler 
der Geschichte gerecht, Absicht und Politik 
bestimmen auch hier die Weitergabe der 
Traditionen. Jörg Ernesti hat es in seiner Pro- 
motion unternommen, bei einer Persönlichkeit 
von den absichtsvollen Verehrern abzusehen 
und so ein vollständigeres Bild zu bekommen. 

Theodosius der Große, römischer Kaiser 
von 379 bis 395, ist durch die Kirchenväter 
zum idealen christlichen Herrscher stilisiert 
worden. Er hatte das Christentum zur Staats- 
religion erhoben und Gesetze gegen die 
Heiden erlassen, außerdem hatte er sich, nicht 
zuletzt im von ihm einberufenen Konzil von 
Konstantinopel, für die Einheit des Glaubens 
und gegen Häresien eingesetzt. Scheinbar - 
und davon schreiben die Väter - ein idealer 
Christenfürst. Nun ist aber die Geschichte 
bunter und vielfältiger, als es bei der Lektüre 
der Väterliteratur den Anschein haben mag. 
Theodosius regierte kein homogen christli- 
ches Reich, es gab weiterhin verschiedenste 
Religionen, auch wenn das Christentum 
Staatsreligion wurde. Ernesti untersucht diese 
historische Realität anhand zeitgenössischer 
Zeugnisse über den Kaiser. 

Ein erster Teil untersucht Theodosius' 
Selbstverständnis, ein zweiter Teil die Be- 
urteilungen durch die christlichen Zeitgenos- 
sen, Ambrosius von Mailand und Johannes 
Chrisostomos sind die bekanntesten. Ein 
dritter Teil analysiert die Beurteilungen durch 
die nichtchristlichen Zeitgenossen. Verwun- 
derlich ist es hier, daß auch diese Schriftsteller 
und Philosophen ihn in der großen Mehrheit 
loben. Ernesti zieht nur zeitgenössische Quel- 
len ohne Kenntnis der Wirkungsgeschichte 
heran. Aus diesen filtert er archäologisch ge- 
nau das jeweilige Herrschaftsideal des Autors 
und die einzelne politische Absicht heraus. Es 
ergibt sich ein variantenreiches Bild, das den 
Schluß zuläßt, daß die Einordnung Theodo- 
sius' nicht ganz so einfach ist, wie die Väter 
ihn uns präsentieren. 

Die historische Wirklichkeit •ist" nicht 
schlechthin; dafür, und das zeigt die Arbeit 
klar, bedarf es zu vieler Stimmen, die zu sich- 
ten und zu analysieren sind. Dieses Auf- 
fächern historischer Realität und damit der 
Glaubensgeschichte leistet das Buch in sehr 
anregender Weise. Mit dieser Historisierung 

von Vorbildgestalten leistet der Autor letztlich 
auch dem heutigen Glauben einen Dienst, 
wenn die strahlende Gloriole der wirklichen 
menschlichen Geschichte weicht - damit 
rücken dieiGestalten uns sehr viel näher. 

Bernd Hagenkord SJ 

Wollbold, Andreas: Im Rhythmus der 
Liebe. Geistlich leben mit Therese von 
Lisieux - Lehrerin der Kirche. Leipzig: 
Benno 1998. 135 S., kart, DM 19,80 

Dies ist nicht irgendein weiteres Buch über 
die hl. Therese von Lisieux, keine Anreihung 
etwa von Aussprüchen und Gedanken der 
Heiligen für alle Tage des Jahres. Der Ver- 
fasser ist der Gefahr entgangen, der andere 
gerade im Fall Thereses erlegen sind, die 
Heilige in ein Raster einzuordnen. Behutsam 
zeigt er auf, wie sie zwar dem Milieu ihrer 
Umwelt verhaftet bleibt, aber gleichzeitig 
darüber hinauswächst. Das Buch ist nicht nur 
eine interessante Biographie, finden sich 
doch darin Zitate, die man anderswo nicht 
antrifft. (Der Verfasser ist Mitherausgeber 
der Werke Thereses.) Die Biographie bildet 
eher den Ausgangspunkt, von dem aus im- 
mer wieder auf die Situation des modernen 
Menschen eingegangen wird. So etwa auf die 
Sehnsucht so mancher Menschen heute, über 
sich hinauszuwachsen, die zugleich mit dem 
Gefühl verbunden ist, es gelinge nicht. 

Auch Therese erfuhr ihr Ich als •nicht 
marktfähig", wenn es auf sich selbst fixiert 
blieb (35). In ihrem Leben verspürte sie den 
Abstand zu Gott immer mehr (125). Ihr letz- 
tes Wort vor dem Tod - ungeglättet: •Mein 
Gott, ich liebe Sie" (100). Dabei war das 
Herz der Heiligen auf Liebe und Erfahrung 
von Gegenliebe angelegt. So lernte sie Jesus 
kennen und ließ sie sich von ihm führen. 
(Die Dissertation des Verfassers trägt den Ti- 
tel: •Therese von Lisieux. Eine mystagogi- 
sche Deutung ihrer Biographie".) Von Jesus 
her kann sie dann auch Freundschaft pflegen 
und Liebe zu den Menschen zeigen. Schließ- 
lich waren drei leibliche Schwestern mit ihr 
im Kloster. Die Kunst christlicher Freund- 
schaft, so schreibt der Autor und lebt es The- 
rese, bestehe darin, das Besondere nicht zum 
Exklusiven zu machen, sondern die Freund- 
schaft zu einer besonderen Form christlicher 
Liebe (77). Doch Jesus hat mehr zu geben als 
ein Netz beim  Salto mortale des Lebens 



Buchbesprechungen 316 

(130). Dem Erfurter Pastoraltheologen geht 
es darum, Therese, die aus ihrer Liebe zum 
Herrn heraus Patronin für die Ausbreitung 
Seines Reiches wurde, als wegweisend für 
eine Erneuerung der Kirche zu sehen. Jesus 
will Veränderung, Wandlung, wie es der 
Verfasser nennt. •Wandlung geschehen las- 
sen" heißt die Überschrift dieses Kapitels 
(128). Nicht nur Unbeweglichkeit, sondern 
auch Überaktivität sind da kaum hilfreich. 
Deshalb schließt die Arbeit mit dem 
Wunsch, daß wir Jesus wieder Steuermann 
der Kirche sein lassen. 

Das Buch bringt die hl. Therese dem heu- 
tigen Menschen, besonders dem an Geistli- 
chem Interessierten, nahe. Es zeigt, wieviel 
Hoffnung von dieser Heiligen auch heute - 
und ohne Verbiegungen - ausgeht und ist 
sehr zu empfehlen. 

Wolfgang Hoffmann SJ 

Schipperges, Heinrich: Die Welt der 
Hildegard von Bingen. Freiburg, Basel, 
Wien: Herder 1998. Ln., 160 S., viele 
Abb., DM 68- 

Der Professor für Medizingeschichte ist als 
Hildegardkenner in seinem umfassenden 
Wissen, seiner ganzheitlichen Deutung und 
seiner gekonnten Darstellungsweise immer 
noch unerreicht. Begonnen hat er 1951 mit 
Dissertationen über Hildegard; neben vielen 
Darstellungen veröffentlichte er wichtige, 
weil der Sprachkraft Hildegards nahestehen- 
de Übersetzungen, zuletzt, 1995 eine Nach- 
dichtung ihrer Hymnen. Vorliegender 
Prachtband (großformatig) darf als Synthese 
seiner Hildegardforschung gewertet werden, 
der es wiederum glückt, die christliche Welt- 
sicht der Seherin dem modernen Menschen 
nahezubringen. 

Nachdem er sie in ihr •Zeitalter im Um- 
bruch" hineingestellt hat, kann Schipperges 
•Leben und Wirken" mit den Stationen ihres 
Lebens darstellen. •Schöpfung im lebendi- 
gen Licht" heißt das Kapitel, das die Ge- 
samtschau Hildegards entwirft: im göttlichen 
Licht sieht, erfährt sie, daß die Liebe Gottes 
die •materie" seiner Schöpfung bildet. Des- 
halb und auf diesem Grund entwickelt Hil- 
degard ihre Heils- und Heilungs-Lehre, die 
wenig zu tun hat mit der Deformation Hilde- 
gards zum Kräuterweiblein. Anschließend 
daran  kann  Schipperges  die  Schaumystik 

Hildegards aus der Sicht des Heilswirkens 
Gottes synthetisieren: über Kreuz und Erlö- 
sung, über Kirche und Sakramente bis zur 
Vollendung im Chor der Engel und in der 
himmlischen Stadt. Im Schlußkapitel •Aus- 
blick an der Schwelle eines neuen Jahrtau- 
sends" legt Schipperges ein ergreifendes Be- 
kenntnis ab: daß ihm (und uns) Hildegard 
den Weg zu einem christlichen Humanismus 
eröffnet, in dem Heil (von Gott her) und Hei- 
lung (für Mensch und Welt) zur Einheit fin- 
den. 

Der gut gegliederte Text bringt (mit aus- 
gewählten Zitaten) stets zuerst eine umgrei- 
fende Darstellung des Themas; dann (kleiner 
gedruckt) eine eher wissenschaftliche Besin- 
nung und zuletzt einen Hildegard-Hymnus 
zur Thematik. Eingeflochten sind viele, 
meist farbige Bilder und Bildausschnitte aus 
den Miniaturen der Hildegardschriften und 
aus der umliegenden Kultur, die jeweils auch 
erläutert werden. Glossar und Bibliographie 
schließen das Buch ab. Diese vorzügliche, 
für eine breite Leserschaft gedachte biblio- 
phile Hinführung zu Hildegard von einem 
ihrer besten Kenner ist für Anfänger wie für 
mit Hildegard Vertraute gleich wertvoll. 

Josef Sudbrack SJ 

Bärenz, Reinhold: Frisches Brot. Seel- 
sorge, die schmeckt. Freiburg: Herder 
1998. 208 S., geb., DM 29,80 

Schmecken, sapere, also Wirklichkeit in sich 
aufnehmen, sie erspüren, sie auf der Zunge 
zergehen lassen und sich Zeit lassen mit dem 
Verdauen, darum geht es dem ungewöhnli- 
chen pastoraltheologischen Buch von B. Es 
fühlt sich einem weisheitlichen Ansatz von 
Theologie verpflichtet, die der Autor in sei- 
nen Jahren als Priesterseelsorger im Bistum 
Bamberg neu gelernt hat und die nicht 
hauptsächlich vom Begriff und der Analyse, 
sondern von gelebter Gemeindeerfahrung 
herkommt (11-18). Gerade so, davon ist er 
überzeugt, kann Theologie sich neu erfri- 
schen und zu einer Seelsorge anstoßen, die 
•Gott in allen Dingen finden (kann), sofern 
sie wahr, sie selbst, authentisch sind" (9). 
Denn •nichts Besonderes" (Günter Eich), 
sondern das Alltägliche in seiner sinnlichen 
Konkretheit läßt dem Absoluten begegnen. 
So geht es immer wieder um die •Verortung 
der christlichen Botschaft im konkreten Le- 



Buchbesprechungen 317 

ben, in den konkreten Situationen" (47). Da- 
durch lädt der Text zum Mitdenken, zum As- 
soziieren und zum persönlichen Weiter- 
schreiben aus eigener Erfahrung ein. Ein 
Sachregister erlaubt es, auch einzelne The- 
men leicht wiederzufinden. 

In sechs Kapiteln breitet B. eher teppich- 
artig Anregungen und Überzeugungen für ei- 
ne Seelsorge aus, die bewußt subjektiv, er- 
zählend und aus Betroffenheit gestaltet ist. 
Deren inhaltliche Wiedergabe kann die viel- 
fältigen Muster kaum wiedergeben: Nach ei- 
ner Darstellung seiner Grundsätze ermutigt 
er zum Wandel und zur Bejahung des Heute, 
auch wenn es manchen Abschied von Lieb- 
gewordenem nach sich zieht. Eine jesuani- 
sche •Seelsorge, die aus dem Herzen kam" 
(45), stellt die persönliche Begegnung, das 
Zuhören und Mitleiden über Verwaltung, 
Strukturen und Apparate, wehrt aber gleich- 
zeitig auch die Übererwartung von pastora- 
len •Totalrollen" (56) ab und führt zu einem 
gelassenen Umgang mit Zeit. Ähnlich plä- 
diert er für •Solidarität statt Macht" (73), die 
den Armen und Bedrängten nahe ist. Der 
Wunsch nach einer realistischen Seelsorge 
schließt sich an, die ein Klagen in rechter 
Weise gelernt hat, die auch Scheitern aushal- 
ten kann, die eher Mitsucher als Antwortge- 
ber ist und die nicht nur geben, sondern auch 
empfangen kann. Eine facettenreiche Ermu- 
tigung mitten in aller Fraglichkeit und ohne 
glatte Lösungen (u.a. mit bemerkenswerten, 
nur an wenigen Stellen etwas idealisierenden 
Gedanken zu einer Kultur der Sexualität) be- 
endet den Band. 

Immer wieder besticht ein gut gewähltes 
Zitat, nicht selten aus der Bibel oder der Li- 
teratur, oder eine einfühlsame Formulierung, 
etwa: •Je älter man wird, desto öfter kom- 
men auch schlaflose Nachtstunden, in denen 
man sich selbst begegnet. Die Lebensge- 
schichte kommt auf Besuch" (139), oder als 
Ursache der Selbstüberforderung vieler Seel- 
sorger: •Es ist der hohe Grad an Verantwor- 
tung bei gleichzeitigem Zeitmangel" (133). 
Hier und da gerät der weisheitliche Ansatz 
aber wohl doch an Punkte, die durch genaue 
theologische Analyse ergänzt werden müß- 
ten, um nicht letztlich bloß zeitgeistlich zu 
werden: Sätze wie •Glaube liegt der Kirch- 
lichkeit voraus und läßt sie sogleich hinter 
sich" (83) sind zumindest mißverständlich. 
Und die heikle Frage eines kirchlichen Tren- 

nungsritus bei Scheidung ist mit dem Hin- 
weis auf die Anteilnahme am •konkreten 
Menschen, auch in seiner Möglichkeit zu 
scheitern," gegenüber theologischen Ein- 
wänden wohl doch zu schwach begründet 
(129-131). 

Andreas Wollbold 

Hughes, Gerard: In Gottes Lachen ein- 
stimmen. Wege zur inneren Freiheit. 
Würzburg: Echter 1998. 231 S., kart., 
DM 29,80 
Das Gleichnis vom Schatz im Acker nimmt der 
englische Jesuit Gerard Hughes zum Anlaß, je- 
ne •Christen, die irritiert, verwirrt oder ent- 
täuscht sind" - und dazu dürften sich heute 
viele zählen -, zur Suche nach Gott einzuladen. 
Der Weg des Schatzsuchers führt ins Innere 
des Menschen, wobei die Exerzitien des Igna- 
tius als Wegweiser dienen. Jedes der 13 Kapi- 
tel schließt daher auch mit einer Anleitung zur 
praktischen Einübung des Gelesenen. 

Der erste Schritt zum Gebet wird in der 
Selbsterkenntnis vollzogen, die sowohl die 
tiefe Sehnsucht des Menschen nach Gott, als 
auch die vielen Hindernisse offenlegt, die 
ihn am Leben hindern. Wer sich darauf ein- 
läßt, öffnet sich einem geistigen Entwick- 
lungsprozeß, der sich in den Lebensaltern 
widerspiegelt. Der Wunsch nach institutio- 
neller Geborgenheit der Kindheit und das 
kritische Hinterfragen im Jugendalter wird 
abgerundet durch das •mystische Element", 
das dem erwachsenen Menschen entspricht. 
Damit zielt der Autor nicht etwa auf außer- 
gewöhnliche Erfahrungen ab, sondern auf ei- 
nen reifen Glauben, der im •Prinzip und Fun- 
dament" der Exerzitien des Ignatius und des 
christlichen Menschenbildes überhaupt aus- 
gedrückt ist: Daß der Mensch in seinem tief- 
sten Inneren auf Gott trifft und daß er den ei- 
gentlichen Sinn seines Lebens nur finden 
kann, wenn er sich auf seinen Schöpfer hin 
ausrichtet. Wie sich die Umkehr zu diesem 
neuen Leben vollzieht, thematisieren die bei- 
den folgenden Kapitel. Mit der Erklärung 
von 7 Regeln zur Unterscheidung der Geister 
(Kap. 8) führt der Autor einfühlsam in ein 
zentrales Thema christlichen Gebetes ein. 
Die letzten Kapitel geben dann Hinweise, 
wie die Betrachtung des Lebens Jesu für die 
eigene Biographie fruchtbar werden kann. 
Das gilt besonders für das Treffen von Le- 
bensentscheidungen. 



Buchbesprechungen 318 

Dieses Buch ist ein kleines Meisterwerk 
ignatianischer Spiritualität. Es setzt bei der 
Erfahrung des Menschen an, führt ihn von 
dort direkt ins Zentrum des christlichen 
Glaubens, wobei Wachstum im Gebet zu- 
gleich Wachstum im Leben bedeutet, so daß 
sich das Buch seinen Untertitel •Wege zur in- 
neren Freiheit" redlich verdient hat. Die 
Fußangeln, die viele daran hindern, sich auf 
diesen Weg zu Christus zu machen, wie der 
Umgang mit manchen institutionellen 
Aspekten der Kirche oder ungesunde Gottes- 
bilder, werden nicht umgangen, sondern von 
der Mitte der christlichen Botschaft betrach- 
tet und dadurch •relativiert" und überwun- 
den. Wie sehr der Autor damit den Nerv der 
Zeit trifft, zeigt der große Erfolg, den das 
Buch in England hatte. 

Andreas Koritensky 

Häring, Bernhard!Salvoldi, Valentino: 
Toleranz. Eine tägliche Herausforderung. 
Übers, aus dem Ital. von J.H. Macho- 
wetz.Graz, Wien, Köln: Styria 1998. 128 
S., brosch., DM 24,80 

Toleranz ist mehr als nur ein Dulden und 
Ertragen bestimmter fremder Überzeugungen, 
die von den eigenen abweichen; Toleranz ist 
eine besondere Art mit Konflikten umzugehen 
und die Bedingung für eine weltweit ausge- 
richtete Solidarität. In der multikulturellen 
Weltgesellschaft, die durch ein Mit-, Neben-, 
aber auch Gegeneinander der verschiedenen 
Kulturen, Nationen und Religionen ge- 
prägt ist, gewinnt eine so verstandene globale 
Toleranz immer mehr an Bedeutung. Der ver- 
storbene Moraltheologe Häring und sein 
Mitarbeiter Salvoldi beschreiben in ihrem ge- 
meinsam verfaßten Buch unterschiedliche 
Zugangsweisen zum Toleranzbegriff (psycho- 
logische, philosophische, anthropologische, 
soziologische, ethische und religiöse), ver- 
deutlichen den Zusammenhang zwischen 
Toleranz einerseits und Solidarität andererseits 
und plädieren schließlich für einen Dialog der 
Kulturen und Religionen, der allein den Weg 
zum Frieden weist. Die Autoren legen nicht 
nur eine interessante Abhandlung über einen 
für die christliche (Sozial)Ethik zentralen Be- 
griff vor, sondern sie machen eindringlich dar- 
auf aufmerksam, daß Toleranz als universaler 
Wert und als sittliche Grundlage der zusam- 
menwachsenden Welt zu verstehen ist. 

In Christus wird Gott so solidarisch mit je- 
dem Mann und mit jeder Frau, daß er in Ihm 
,einer von uns' wird, der Menschensohn. Er 
hat das Schicksal eines jeden Menschen so mit 
dem seinen verquickt, daß er sagen konnte: 
, Was ihr dem Geringsten meiner Brüder getan 
habt, das habt ihr mir getan.'" (94) Sowohl 
eine grenzenlose Solidarität als auch eine al- 
lumfassende Toleranz sind die Voraussetzun- 
gen für eine Kultur des Friedens. Besonders 
die Religionen übernehmen in einer Welt, in 
der weiterhin Unfrieden und Intoleranz herr- 
schen, eine spezifische Rolle als Friedensbrin- 
gerinnen. Die Autoren schließen sich hier den 
vieldiskutierten Gedanken Hans Küngs an, in- 
dem sie darauf verweisen, daß jede Religion 
die Pflicht zum Dialog hat. Es kann erst dann 
Friede auf Erden sein, wenn die Religionen 
selbst in Frieden und gegenseitiger Toleranz 
und Achtung miteinander leben. 

Das Buch ist keine streng wissenschaftliche 
Abhandlung über die Toleranzproblematik, 
auch wenn unterschiedliche Theorien und 
Quellen herangezogen und diskutiert werden, 
sondern eine gut lesbare theologische Ein- 
führung in einen bedeutenden ethischen 
Schlüsselbegriff. Die Autoren schreiben auf 
der Grundlage einer christlichen Spiritualität, 
die die Verbindung von Glaube und Moral 
zum Thema macht. Gerade in dieser Ver- 
bindung liegt die spirituelle Qualität des 
Buches, denn der christliche Glaube, der sich 
in der Gestalt Jesu als die Verkörperung der 
Toleranz konkretisiert, wird hier als Aus- 
gangspunkt für das Handeln der Menschen in 
der Welt von heute beschrieben. Kritisch sei 
anzumerken, daß der Untertitel der deutschen 
Übersetzung weniger aussagekräftig ist als 
der der italienischen Originalausgabe. •Tol- 
leranza. Per un'etica di solidarietä e di pace" 
faßt das Grundanliegen des gesamten Buches 
prägnant zusammen und stellt Solidarität und 
Frieden als zu postulierende sittliche Grund- 
haltungen der Weltgesellschaft heraus. 

Thomas Bohrmann 

Frick, Eckhard/Huber, Roland (Hrsg.): 
Die Weise von Liebe und Tod. Psycho- 
analytische Betrachtungen zu Kreativität, 
Bindung und Abschied. Göttingen: Van- 
denhoeck & Ruprecht 1998. 228 S., kart., 
DM 44- 

•Der Tod ist groß. Wenn wir uns mitten im Le- 



Buchbesprechungen 319 

ben meinen, wagt er zu weinen mitten in uns." 
(214) Treffend bringt R. M. Rilke die Gegen- 
wärtigkeit des Todes in unserem Leben zum 
Ausdruck. Der Münchner Arzt und Psycho- 
analytiker Helmut Remmler hat sich in die 
Verse Rilkes und die Musik Bachs und 
Mozarts vertieft und sich der •Ohnmacht ge- 
genüber dem unaufhaltsamen Vordringen der 
Krebszellen" (214) im eigenen Körper ge- 
stellt. Als Sterbender redete er über das Ster- 
ben: •Angesichts der Wirklichkeit des Todes 
werden meine Zukunftspläne auf das rechte 
Maß eingestellt." Seinen Tod konnte er als 
Gefährten im Leben annehmen und erlebte, 
wie, aus vielen Verstrickungen gelöst, eine 
große innere Ruhe in ihm einkehrte und sein 
Blick auf das Wesentliche gelenkt wurde: 
•Wir werden jeden Augenblick als geschenkte 
Zeit erleben." 

H. Remmler starb am 26. 9. 1997. In ihren 
Abschiedsworten sagte Annelise Heigl-Evers: 
•Lieber Helmut, ich habe dich immer als einen 
Suchenden erlebt, ... der immer mehr zu sich 
fand und damit vielleicht zu dem, was - 
schwer bestimmbar - Gott genannt wird." Ein 
Jahr nach seinem Tod erschien der vorlie- 
gende Sammelband von Kollegen, Schülern, 
Freunden und Freundinnen. Die psychoanaly- 
tischen Betrachtungen sind gegliedert nach 
folgenden Themenkreisen: Tiefenpsychologie 
des Schöpferischen, Archetypische Gestalten 
der Liebe, Klinische Beiträge zu Bindung und 
Abschied und Betrachtungen über Tod und 
Leben. Mich interessierte bei der Lektüre die 
Frage, wie namhafte Psychoanalytiker und 
Psychoanalytikerinnen der Endlichkeit alles 
Lebendigen begegnen, und war überrascht, 
eine Reihe von Ansatzpunkten über eine Psy- 
chologie der Spiritualität zu finden. 

Verena Käst vermittelt anschaulich die tie- 
fenpsychologischen Konzepte von •Animus 
und Anima" und zeigt einen entwicklungspsy- 
chologischen Aspekt von Spiritualität auf. Der 
Individuationsweg führt über die Ablösung 
von den Elternkomplexen - die inneren Bilder 
von Vater und Mutter - zur •Erfahrung von 
Sinn und dem Erleben von Tiefe". •Spiritua- 
lität" bedeutet für sie, daß ein Ich immer mehr 
zur eigenen Mitte, dem Selbst, findet (64 f). 
Diese mehr introversive Sichtweise bedarf der 
Ergänzung. 

Roland Huber geht aus von persönlichen 
Erfahrungen mit Sterben und Tod und kommt 
zu der •Annahme einer spirituellen Repräsen- 

tanz" (187). Entsprechend dem tiefenpsycho- 
logischen Konzept einer Selbstrepräsentanz - 
dem inneren Bild von uns selbst - kann von ei- 
ner •Imago des Totseins als eine Repräsenta- 
tion des Nicht-mehr-selbst-Seins" ausgegan- 
gen werden. Er spricht von •Spiritualität" als 
unserem kognitiv-affektiven Verhältnis zu ei- 
nem Nicht-Selbst: •Man kann Spiritualität 
psychologisch als das spürende und über sich 
nachdenkende Sich-in-Beziehung-Setzen 
zum Nicht-mehr-selbst-Sein umschreiben." 
Damit nähert er sich einer dialogphilosophi- 
schen Sichtweise von Spiritualität an, daß 
meine Personmitte sich angerufen weiß vom 
ganz Anderen, von einem transzendenten Du. 

Der Sammelband hat viele weitere Facet- 
ten. Nicht unerwähnt bleiben soll der Beitrag 
von Eckhard Frick, •Der Priester und die 
Anima", den er mit H. Remmler in zahlrei- 
chen Gesprächen gemeinsam konzipiert hat. 
Erschlossen wird die Parsifallegende für die 
seelische Entwicklung zölibatär lebender 
Priester. Auch die Diskussion psychoanaly- 
tischer Theorien kommt nicht zu kurz, zum 
Beispiel entfaltet Stavros Mentzos seine 
These vom Tod des Todestriebes. Über Fach- 
kreise hinaus kann der Band zur Fundgrube 
werden für Leser und Leserinnen, die Inter- 
esse haben am Dialog zwischen Psychoana- 
lyse und Religion. Gerfried Reichet SJ 

Schürmann, Heinz: Im Knechtsdienst 
Christi. Zur weltpriesterlichen Existenz. 
Hrsg. K. Scholtissek. Paderborn: Bonifa- 
tius 1998. 420 S., kart., DM 78,-. 

Was der bekannte Erfurter Neutestamentier zu 
den biblischen Ursprüngen sowie zur Spiri- 
tualität und Praxis der Diözesanpriester ge- 
schrieben hat, war auch bisher schon an 
verschiedenen Orten verborgen bzw. •ver- 
öffentlicht". In diesem Band liegen jedoch 24 
seiner exegetisch-geistlichen Beiträge erstma- 
lig gesammelt vor, so daß sie eine größere 
Chance haben, auch weiterhin fruchtbar zu 
bleiben, denn ihre Aktualität für unsere Ge- 
genwart ist nicht zu bestreiten. 

Natürlich müssen die zwischen 1941 und 
1998 vor allem in der Diasporakirche der ehe- 
maligen DDR entstandenen Aufsätze bzw. 
Vorträge nicht in der Anordnung des Heraus- 
gebers (K. Scholtissek) gelesen und meditiert 
werden. Vielleicht dringt der Leser in das zu- 



Buchbesprechungen 320 

gründe liegende Priester- und Kirchenbild so- 
gar besser und leichter ein, wenn er zunächst 
einmal die Anregungen zur Spiritualität und 
zur Pastoral im zweiten Teil studiert. Da wird 
z. B. in einer Meditation über 2 Kor 2,14ff die 
apostolische Existenz in sechs Bildern veran- 
schaulicht, die ihren erstaunlichen •Reich- 
tum" erkennen lassen. Da wird ganz konkret 
gezeigt, wie man •Gottes Willen im Tage- 
werk" suchen und handeln muß, auch ohne ihn 
schon sicher gefunden zu haben. Da wird die 
Bedeutung der drei evangelischen Räte im 
Leben des Weltpriesters hervorgehoben, aber 
nicht vergessen, daß in der kirchlichen Tradi- 
tion eine andere Gestalt des Priestertums mög- 
lich ist, falls sie eine andere, vorausgehende 
Berufung in sich einfaßt, die Ehe. Da werden 
schließlich sieben Aspekte geschildert, die 
den •Presbyter von morgen" kennzeichnen 
müssen: Er lebt brüderlich unter Brüdern und 
als Mensch unter Menschen, aber als •Geist- 
lich-Geistlicher", solidarisch mit den Deklas- 
sierten, nicht von der Welt mitten in der Welt 
als Tor um Christi willen und eingedunkelt im 
Licht (409). 

Der erste Teil der Sammlung bietet freilich 

theologisch reflektierende Abhandlungen, die 
auf der Basis der neutestamentlichen Zeug- 
nisse (Paulus, Apg, Evangelien), aber auch 
wesentlicher Inhalte der spirituellen Tradition 
(z.B. Ignatius von Loyola, Johann Michael 
Sailer) den ekklesiologischen Ort des Pres- 
byters und seine (innere) geistliche Gestalt in 
einer so gründlichen und umfassenden Weise 
darstellen, daß nur ein sehr konzentrierter 
Leser die praktische Relevanz dieser tiefsinni- 
gen Ausführungen spüren wird. Aber ohne 
solche Rückbindung an die hier überzeugend 
ins Wort gebrachte ursprüngliche Sendung des 
Weltpriesters läßt sich sein heutiger Dienst 
wohl kaum erneuern. Es geht um eine Kirche- 
nordnung, die lebendig darum weiß, wie sehr 
alle Ämter in ein pneumatisches Gesamtge- 
füge eingebunden bleiben, das sie nicht 
beherrschen können (55), um eine vertikale 
Offenheit, die zu brüderlichen Formen drängt 
und sich so auch als horizontale Offenheit ma- 
nifestiert (179), um die eschatologisch-alter- 
native Lebensweise Jesu (185). Es geht um 
die Größe, die Last und die Verheißung des 
Verkündigungsauftrags in unserer Zeit (223 
bis 228). Franz-Josef Steinmetz SJ 

In Geist und Leben 4-1999 schrieben: 

Otto Betz, geb. 1927, verh., Dr. theol., Prof. em., Erwachsenbildung, Vortragstätigkeit. - Symbol- 
verstandnis, religiöse Dimension der Dichtung, Mystik. 
Jan van Deenen SJ, geb. 1927, Exerzitienleiter, von 1969-1976 Provinzial der niederländischen 
Ordensprovinz SJ. - Seit vielen Jahren ist er in einem Zentrum für Arbeitslose in Arnheim tätig. 
Lothar Groppe SJ, geb. 1927, lie. phil., Krankenhausseelsorger, Schriftsteller, ehem. Militärpfar- 
rer und Dozent an der Führungsakademie der Bundeswehr in Hamburg. - Kirchengeschichte. 
Hermann Josef Ingenlath, geb. 1962, verh., Dr. theol., persönl. Referent des Erzbischofs von Ber- 
lin. - Mitglied des zentralen Familienrates im Familienbund der deutschen Katholiken. 
Georg Maria Roers SJ, geb. 1965, Dipl. theol., M.A. (Religionsphilosophie, Kunstinterpretation), 
Seelsorger, Redaktionsmitglied der Zeitschrift •Geist und Leben". - Lyrik und zeitgenössische 
Kunst. 

Hans Schaller SJ, geb. 1942, lie. phil., Dr. theol., Spiritual im Pont. Collegium Germanicum et 
Hungaricum in Rom. - Exerzitien, Arbeit mit Behinderten in der •Arche" (Schweiz). 
Markus Thürig, geb. 1958, Dr. phil., lie. theol., Pfarrer und Psychotherapeut. - Kirchliche Berufe, 
geistliche Begleitung, Persönlichkeitsentwicklung. 
Hans Waidenfels SJ, geb. 1931, lie. phil., Dr. theol. habil., Dr. theol. h.c, Prof. em. Fundamental- 
theologie. - Theologie der Religionen, christliche und nichtchristliche Spiritualität, Offen- 
barungsverständnis. 




