BUCHBESPRECHUNGEN
Geschichte und spirituelle Theologie

Lambert, Willi: Die Kunst der Kommuni-
kation. Entdeckungen mit Ignatius von
Loyola. Freiburg: Herder 1999. 253 S.,
brosch., DM 28,—

Wer das Buch aufschligt, wird sich wundern
iiber fiinf Widmungen. Wer es liest, merkt, es
handelt sich bei den genannten Personen um
Menschen, die als Experten auch schwieriger
Dialoge gelten: P. Arrupe SJ, Paul VI., K. Leh-
mann, R. Herzog (seine Weihnachtsansprache
von 1997 wird ausfiihrlich zitiert, 230-232)
und ein Mitbruder des Autors, der die Gabe
hat, ,chaotisch-kommunikativ das Geschenk
der Befreundung anzubieten. Eine befremd-
liche Formulierung, die erahnen 146t, dafl das
Kommunikationsgeschehen in einem Orden
oder gar in der Kirche, wie iiberall, mithsam
eingeiibt werden will. Lambert 1ddt uns ein, es
mit Ignatius zu tun. Einleitend iibersetzt er ans
dem Exerzitienbuch den ersten Satz der GU
231: ,.Die Liebe besteht in der Kommunika-
tion von beiden Teilen.” Daher kommt der
Titel. Erst in Kapitel 9 wird das Kemnstiick ig-
natianischer Spiritualitit behandelt: die part-
nerschaftliche und selbstmitteilende (GU 234)
Liebe. Hier beginnt der dezidiert theologische
Teil des Buches (172). Im Gebet (Kap. 10)
wird der Gott der Begegnung (Kap. 1) ent-
deckt. Der Autor sieht den dreieinen Gott
im Buberschen Ich-Du-Wir gespiegelt und
schlieBt sein Buch mit konkreten ,,Spielregeln
der Kommunikation®. Wie notig diese Spiel-
regeln sind, zeigt die Tatsache, dal ein deut-
sches Ehepaar sich pro Tag im Durchschnitt
nur zwei Minuten Zeit zum personlichen Ge-
sprach nimmt. Kein Wunder, wenn es nach
den ersten guten Tagen oder Jahren der Ehe
gar nicht mehr zu den bosen Tagen (180)
kommt. Die Trennung boomt. Lambert ver-
steht es, spezifische mit allgemeinen Themen
zu verbinden. ,, Teilung wird nur durch Teilen
iiberwunden®, zitiert er den Politiker L. de
Maiziére.

Als ,,Schliisseltext interpretiert Lambert
die Instruktion (1546) des Ignatius fiir die Mit-
briider auf dem Konzil von Trient. Sieben
Regeln werden ins Heute gewendet, das Ge-

sprich suchen, bedichtig, gemeinsam, vor-
urteilsfrei. Der Leser erfihrt auch, wie Igna-
tius ,,Hiite austeilte”, sprich Kritik iibte, was
Feedback im Ordensjargon war, ndmlich cor-
rectio fraterna (154) oder lapidatio (158) und
wie professionell er die etwa 1000 Mitbriider
durch seine Offentlichkeitsarbeit (Briefkultur)
zusammenschweifite. Klarheit der Begriffe,
Zuvhoren, Unterscheidung, Abwigen von
Griinden und Gegengriinden sind Stichworte,
die durch das lang withrende Bildungsmono-
pol der Jesuiten in Europa nnsere Gespréchs-
kultur bis heute prigt.

Das Besondere dieses Buches sind weni-
ger wissenschaftliche Neuentdeckungen. Das
Besondere ist, wie der Autor einer hoffent-
lich breiten Leserschaft fast ,leichtfiiBig* die
Methoden des Ignatius vermittelt: wie er ge-
lebt hat, diplomatisch geschult wurde und
sich ,,Frennde im Herrn** gemacht hat. ,,Igna-
tins verstand die Kunst, mit Menschen umzu-
gehen und sie durch liebenswiirdiges, gewin-
nendes Benehmen an sich zu fesseln, in
einem Grade, wie ich es, aufrichtig gestan-
den, bei keinem anderen je gefunden habe ...,
so schreibt einer der ersten Gefihrten (S.
Rodriguez). Wovon Kommunikation lebt
(56f), wird in den Exerzitien (73) eingeiibt.
Konkrete Anweisungen dazu kommen nicht
platt daher, sondern sind lange gereift. Einer
Jesuitenkommunitiit von heute empfiehlt der
Autor, sich als eine ,pastorale Stilgemein-
schaft (112) zn empfinden, wie die ersten
Gefihrten. Die Grundworte dazu wurden aof
der 34. Generalkongregation Programm:
Glaube, Gerechtigkeit, Kultur, Dialog. Da-
von, das zeigt die Lektiire, konnen nicht nur
die Jesuiten profitieren!

Georg Maria Roers SJ

Lehmann, Leonhard: Franz von Assisi.
Wenn Leben Beten wird (Biicher franzis-
kanischer Geistlichkeit 34). Werl: Diet-
rich-Code-Verlag 1998. 198 S., kart., DM
24,80

Franz von Assisi (1181/82-1226) genieBt als
einziger Heiliger unter Katholiken und Nicht-



Buchbesprechungen

katholiken die gleiche Bewunderung. Seine
Tierliebe hat ihn zum Patron der modernen
Tierschutzbestrebungen gemacht. Kirchlich
betrachtet hat er eine neue Art des Ordens-
wesens, die Bettelorden, gegriindet und durch
sein Beispiel die weitverbreitete Armutsbe-
wegung seiner Zeit in kirchliche Bahnen ge-
lenkt.

In Nachfolge des Buches ,,Franziskus —
Meister des Gebetes, lddt der Kapuziner
Leonhard Lehmann zum Beten mit Franz von
Assisi, mit den Worten und im Geist des Heili-
gen, ein. Doch werden die einzelnen Gebete,
die in ihrer Tiefe und Aktualitit beeindrucken,
nicht einzeln abgedruckt, sondern sie werden
in die Biographie des Franz von Assisi einge-
bettet. Dies fiihrt zam Verstiindnis der Gebete,
aber vor allem auch zam Verstindnis des von
Franz von Assisi gewihlten Lebensweges zu
und mit Gott. Der zweite Teil des Buches er-
ortert, was das Beten des heiligen Franziskus
so lebendig macht und zeigt sieben Wege auf,
die anch uns heute zu einem lebendigen Beten
fiihren kénnen.

Dieses Buch bietet, geleitet vom heiligen
Franziskus, eine Begleitung in die lebendige
Kunst des Gebets. Daneben aber veranschau-
licht es auch die (Seelen-)Vita des Heiligen,
die mit dem Beten eng verbunden ist. Franzis-
kus ist bereits als junger Mann aof der Snche
nach seinem personlichen Weg ein Horender. —
»Das ist die Grundvoranssetzung jeglichen
Betens. Glauben kommt vom Héren. Wenn
Beten sprechender Glaube ist, dann gilt es, erst
zu héren und dann gehorchend zu antworten ...
Beten heifit horend nach dem Weg zn suchen.
Dieser geht nicht immer geradeaus; manchmal
verzweigt er sich. Am Scheideweg muB man
sich entscheiden, denn man kann nur eine
Richtung einschlagen. Hat man sich verirrt,
muf man umkehren.“ (15 f.)

War die 1989 erschienene (und seit Jahren
vergriffene) Ausgabe ,Franziskns — Meister
des Gebetes“ eine wissenschaftliche Edition
der zwolf authentischen Gebete des Heiligen,
so gibt das vorliegende Buch Einblick in
Leben, Umfeld und Denken des Franz von
Assisi. Daneben legt es Zeugnis von der
heiligen Klara von Assisi (1194-1253) ab,
die Franziskus ganz personlich auf den Weg
der Christus-Nachfolge gefiihrt hat. Und es
erschlieBt das Geheimnis nnd den medita-
tiven Grund des Betens des Franziskus. — Es
gelingt Lehmann mit diesem Buch noch mehr

312

als mit dem ersten, da die Fiille an Wissen
lebendiger nnd weniger wissenschaftlich ver-
packt ist, die gewollte Briicke zu schlagen
»vom Text zum Leben, vom Mittelalter zu
heute, von Franziskus (und Klara) za uns*
(Vorwort 7). Eine lesenswerte Biographie der
besonderen Art. Rita Haub

Feldmann, Christian: Edith Stein. Jiidin,
Atheistin, Ordensfrau. Freiburg; Basel;
Wien: Herder 1998. 158 S., geb., 15 Abb.
sw, DM 28—

Die Philosophin Edith Stein, geboren 1891 in
Breslau und 1942 im KZ Auschwitz ermordet,
Tochter eines jiidischen Kaufmanns und Schii-
lerin des beriihmten Edmund Husserl, konver-
tierte 1922 nach dreijihriger, miihsamer
Suche zam Katholizismns. Sie war 1922-31
Lehrerin im Dominikanerinnenkloster St.
Magdalena zu Speyer und 1932 Dozentin im
Dentschen Institut fiir wissenschaftliche
Padagogik in Miinster. 1933 warde sie Karme-
litin unter dem Namen Teresia Benedicta a
Cruce; zuerst war sie in Kéln, 1938 wechselte
sie wegen der Nationalsozialisten in den
Karmel nach Echt in Holland. Papst Johannes
Paul II. sprach sie 1987 in Kéln selig; am
11. Oktober 1998 wurde sie als Mirtyrerin in
Rom heiliggesprochen.

Die Biographie beginnt einleitend mit der
Frage, die sich vielleicht viele Menschen
stellen: ,,Schon wieder eine Klosterschwester?
— Warum werden eigentlich nie normale
Menschen heilig- oder seliggesprochen?
Natiirlich wieder eine Klosterschwester. Noch
dazu aus einem beschaulichen Orden ... Was
sollen wir heute mit so einer Frau anfangen,
bewnndernswert zwar, aber schrecklich weit
weg von unseren Problemen und Erfahrun-
gen?“ (7).

In sechs Kapiteln gelingt es dem Autor,
dieses Vorurteil lebendig zu widerlegen. Er
schildert — unter Einbeziehung von Original-
quellen Edith Steins — die sechs Stationen des
Lebensweges dieser anBergewohnlichen
Fran: Den Weg zum Glauben, den Weg in die
Welt, den Weg zum Karmel, den Weg ins
Exil, den Weg nach Auschwitz und den Weg
in die Herzen. Anch zeigen diese sechs Wege
auf, daB die Gestalt Edith Steins nicht mit
einem Weg allein zu fassen ist, sondern daB
sie sich aus vielschichtigen Anlagen zusam-
mensetzt, die erst langsam zur Klarheit



Buchbesprechungen

reifen. Dabei hat eine umfassende, geistig
weite Kirche groBen Anteil daran. Edith
Stein hat das Katholische immer frei und weit
empfunden. Edith Stein vertrat auch die Auf-
fassung, ,.daB es moglich sei, Wissenschaft
als Gottesdienst zu betreiben, und daB ein
religioses Leben fiihren keinesfalls bedeute,
,alles irdische aufgeben und nur im Ge-
danken an gottliche Dinge leben® ... Sie hatte
einen Weg zur Wahrheit gefunden, der weiter
filhrte als die zuvor von ihr beschrittenen
Pfade* (59). Und so ist sie durch den Versuch
bedeutsam geworden, die Begriffswelt des
Thomas von Aquin mit phinomenologischen
Methoden neu zu begriinden.

Die vorliegende — gut zu lesende und le-
senswerte — Biographie verdeutlicht, was
Edith Stein selbst gesagt hat und womit das
erste Kapitel, der ,,Weg zum Glauben* be-
ginnt: ,,Wer die Wahrheit sucht, sucht Gott, ob
es ihm klar ist oder nicht* (9). Edith Stein, die
Jiidin, Atheistin, Lehrerin, Amateur-Sozialar-
beiterin, Philosophin, Wortfiihrerin der Frau-
enemanzipation und Ordensfrau, mit einem
Blick fiir die Probleme ihrer Zeit aber auch
vorausschauend auf die Zukunft, ist eine faszi-
nierende Frau des 20. Jahrhunderts auf der
Suche nach tiefgriindiger Wahrheit, eine Zeit-
genossin. Rita Haub

Six, Jean-Frangois: Abenteurer der Liebe
Gottes. 80 unveroffentlichte Briefe von
Charles de Foucauld an Louis Massi-
gnon. Wiirzburg: Echter 1998. 219 S,
kart., DM 48,—

Charles de Foucauld (1858-1916), als Leut-
nant wegen seiner Lebensfiihrung suspen-
diert, bekehrte sich im Oktober 1886 und
wollte sich vollig Gott weihen. Nach einem
Leben als Trappist in Frankreich und Syrien
(1890-1896) und Eremit in Nazareth
(1897-1900) ging er in die Sahara, lebte dort
in Armut und nahm sich der nicht-christlichen
Stamme an. ,,Frere Charles de Jésus*, wie er
genannt wurde, wollte immer das Evangelium
an die ,Noch-Nicht-Glaubenden* weiterge-
ben. Bei seinem Tod hatte er noch keinen ein-
zigen Schiiler, doch zog sein Beispiel vor al-
lem seit 1945 immer mehr Menschen an und
er kann zu einer der bedeutendsten Gestalten
der christlichen Spiritualitit gezahlt werden.
Im Jahr 1993 edierte Jean-Francois Six
erstmals die Briefe an Louis Massignon, an

313

jenen Mann, durch den Foucaulds Werk und
Gedanken nach dessen Tod weiterlebten.
Massignons Schreiben sind nicht erhalten,
doch wird diese Liicke durch den Kommentar
geschlossen. Die vorliegende, durch Gisbert
Greshake besorgte deutsche Ausgabe gibt die
Briefe vollstindig wieder, doch wurde der
Kommentar um die Belege gekiirzt, die sich
ausschliefilich mit Angaben zu franzdsischer
Nationalgeschichte und Literatur befassen.
Der wissenschaftlich interessierte Leser sei
also dafiir als auch fiir umfangreichere Infor-
mationen iiber Massignon und seinen Einsatz
fiir das Erbe Foucaulds an die franzosische
Originalausgabe verwiesen.

Die Briefe Foucaulds konkretisieren das
beeindruckend, was iiber ihn bisher bekannt
war: Dal es ihm bei der Evangelisierung
nicht nur um Bekehrung allein ging, sondern
um eine Einheit von materiellem und geisti-
gem Fortschritt — hier nahm er die ldeen der
ab den 60er Jahren herrschenden Befreiungs-
theologie voraus. Und: Foucaulds grofter
Wunsch war es, seine ldeen an Schiiler wei-
tergeben zu konnen. Dazu suchte er ab 1908,
in ganz Europa Helfer zu gewinnen; die beab-
sichtigte Griindung einer Bruderschaft wurde
durch seinen gewaltsamen Tod verhindert.
Auch wird erhellt, daB er mit allen Mitteln
Massignon als Gefihrten und Nachfolger ge-
winnen wollte. Doch erkannte er, daf Gott
fiir den Freund einen anderen Weg vorge-
sehen hatte und gab ihn fiir die Ehe frei.

Louis Massignon ([883-1962), einer der
international anerkanntesten Arabisten und
Islamologen, fiihrte als junger Mann einen
sehr freien Lebenswandel und lebte seine
homosexuelle Neigung bis zu einem Sumpf-
fieber aus, das ihn zur Anderung seines Le-
bens und zur Bekehrung fiihrte. Gerade der
Briefwechsel mit Foucauld verdeutlicht seine
Suche nach der konkreten Lebensfithrung mit
Gott, ndmlich als Priester oder in der Univer-
sitidtslaufbahn. Es wird dabei deutlich, daB
Foucauld dem Freund zwar briiderliche Rat-
schlige zukommen 146t, daB er sich aber doch
als dessen geistlichen Begleiter sieht. Und die
Briefe Foucaulds machen auch verstédndlich,
dall Massignon den Freund unterstiitzte in
seiner Idee der Griindung einer geistlichen
Gemeinschaft. Er fiihrte sie nach seinem Tod
fort und kann damit als der wahre Erbe dieses
»geistlichen Vaters” zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts bezeichnet werden.



Buchbesprechungen

Die Briefe Foucaulds geben einen Ein-
blick in Leben und Spiritualitit Foucaulds,
des ,,Abenteurers der Liebe Gottes* und er-
hellen die Biographie seines ,,Testaments-
vollstreckers” Massignon. Beide verbindet
die Liebe zur arabischen Welt, beide sind er-
fiillt von der Idee der Glaubensweitergabe,
beide sind bestimmt vom stellvertretenden
Einsatz vor Gott fiir andere und bei beiden
hat Gott in ihrem Leben immer Vorrang.
Diese Briefedition vermittelt den Geist des
»EFrére Charles de Jésus®, den Jean-Frangois
Six als den ,,Franz von Assisi fiir unsere Zeit*
bezeichnet hat (14). Rita Haub

Meester, Conrad de (Hrsg.): Thérése von
Lisieux. Leben — Botschaft — Umwelt.
Wien: Christliche Innerlichkeit 1997. 290
S., geb.,, DM 95 —

Der vorliegende Bildband wurde schon 1997
zum Jubildumsjahr der hl. Therese heraus-
gegeben, kurze Zeit bevor sie zur Kirchen-
lehrerin ernannt worden ist. Er ist in sieben
Sprachen erschienen, die Originalausgabe
italienisch. Die meisten Beitrige sind von
Karmeliten verfafit. Alle Autoren sollen Ex-
perten auf ihrem jeweiligen Gebiet sein, aber
sie werden nicht niher vorgestellt.

Auch wer schon so manches iiber Thérese
gelesen hat, wird hier Neues entdecken. Auf-
schluBreich ist z. B. ein Beitrag (101-118), in
dem jene Schwestern beschrieben werden, mit
denen sie im Karmel von Lisieux zosammen-
lebte. Die Kurzbiographien schildern nimlich
deren charakterliche Eigenarten.

Man hat sich oft gewundert, wie schnell —
fiir damalige Verhaltnisse — Thérése heiligge-
sprochen wurde. Ein Beitrag zeigt, daB sich
die Verehrung zwar im Volk rasch verbreitete.
Aber es gab auch Gegenstimmen. Sogar ihre
leibliche Schwester Leonie, die im Kloster der
Heimsuchung in Caén eingetreten war, soll
1910, also ein Jahr nachdem der Kanonisa-
tionsprozef in Gang gekommen war, zu ihrer
Priorin auf den Hinweis, daB der ProzeR nun
beginne, geantwortet haben: , Therese, ja sie
war sehr lieb! Aber eine Heilige! Also bitte!*
(261). Leider wird die Quelle nicht angegeben.
Auch nicht fiir die Information, daf ihr Onkel
Guerin, der sich sehr um die Heransgabe der
Manuskripte Thereses bemiihte, aus Lisieux
wegziehen wollte, als er von den ersten Wun-
dern horte, die sie gewirkt hatte (ebd.).

314

Wieder ist man erschiittert iiber die letzten
Jahre und Monate der Heiligen, iiber ihre zn-
nehmende physische Behinderung und die
Qualen, die ihre Krankheit, die Tuberkulose,
verursachte. Therese war eine Dissimulantin.
Mit ihrem Humor und ihrem tapferen Willen,
anderen Freude zu machen, hat sie es wohl
fertiggebracht, daB man zundchst nicht
merkte, wie schwer ihre Krankheit und wie
schlimm die ,,Nacht des Glaubens* war, in der
sie lebte. Thr war der Himmel so vertraut ge-
wesen, daf} sie es nicht fir moglich hielt, je-
mand kénne wirklich nicht an Gott glauben.
Jetzt konnte sie Atheisten von innen her ver-
stehen. Allerdings bleibt auch in diesem Buch
einiges unklar. Und das hat einen einfachen
Grund. Therese hat nur angedeutet, was sie
litt. Sie war iiberzeugt, schon das Aussprechen
solcher Gedanken wiirde Gott nicht gefallen
und ihren Mitmenschen eher schaden als
niitzen.

Die Autoren wollen Interesse an den Quel-
len wecken und sie nicht ersetzen. Dem Ab-
kiirzungsverzeichnis (8) ist jedoch nicht zu
entnehmen, ob es sich bei den Zitaten um fran-
zosische oder deutsche Ausgaben handelt. In
einem Kurzartikel iiber das Zustandekommen
der Kapitel iiber die letzten Worte Thereses,
die den Abschluff ihrer Biographie bilden,
wird allzu scharfe Kritik anderer Autoren sanft
und ohne Namensnennung zurechtgeriickt.

Der Text wird von 200 Fotos illustriert.
Hier und da gibt es ,,Rarititen*. Ein Foto zeigt
z.B. eingeritzt in die Zellentiir in charakteristi-
scher Handschrift den Satz: ,,Jesus ist meine
einzige Liebe“ (167). Therese hat ihn in der
Zeit ihrer Glaubenspriifung angebracht — als
sie dazu noch die Kraft hatte und noch nicht
auf die , Krankenwirterei® verlegt worden
war.

Insgesamt also ein buntschichtiger Bild-
band, der dem Leser die Heilige des ,kleinen
Weges“ niherbringen kann.

Wolfgang Hoffmann SJ

Ernesti, Jorg: Princeps christianus und
Kaiser aller Romer. Theodosius der
Grofle im Lichte zeitgendssischer Quel-
len. Paderborn: Schoningh 1998. (Pader-
borner Theologische Studien Bd. 25). 508
S., mit Bildern, DM 98—

Christlicher Glaube und christliches Handeln
brauchen Vorbilder. Herausragenden Gestal-



Buchbesprechungen

ten wird von der Nachwelt ein Denkmal ge-
setzt und dieses wird Vorbild und Verhaltens-
kanon fiir nachfolgende Generationen. Nicht
immer aber werden diese Vorbild-Denkméler
der Geschichte gerecht, Absicht und Politik
bestimmen auch hier die Weitergabe der
Traditionen. Jorg Ernesti hat es in seiner Pro-
motion unternommen, bei einer Personlichkeit
von den absichtsvollen Verehrern abzusehen
und so ein vollstindigeres Bild zu bekommen.

Theodosius der GroBe, romischer Kaiser
von 379 bis 395, ist durch die Kirchenviter
zum idealen christlichen Herrscher stilisiert
worden. Er hatte das Christentum zur Staats-
religion erhoben und Gesetze gegen die
Heiden erlassen, au8erdem hatte er sich, nicht
zuletzt im von ihm einberufenen Konzil von
Konstantinopel, fiir die Einheit des Glaubens
und gegen Hiresien eingesetzt. Scheinbar —
und davon schreiben die Viter — ein idealer
Christenfiirst. Nun ist aber die Geschichte
bunter und vielfiltiger, als es bei der Lektiire
der Viterliteratur den Anschein haben mag.
Theodosius regierte kein homogen christli-
ches Reich, es gab weiterhin verschiedenste
Religionen, auch wenn das Christentum
Staatsreligion wurde. Ernesti untersucht diese
historische Realitit anhand zeitgendssischer
Zeugnisse iiber den Kaiser.

Ein erster Teil uutersucht Theodosius’
Selbstverstdudunis, eiu zweiter Teil die Be-
urteilungen durch die christlichen Zeitgenos-
sen, Ambrosius von Mailand und Johannes
Chrisostomos sind die bekanntesten. Ein
dritter Teil analysiert die Beurteilungen durch
die nichtchristlichen Zeitgenossen. Verwun-
derlich ist es hier, daB auch diese Schriftsteller
und Philosophen ihun in der groBen Mehrheit
loben. Ernesti zieht nur zeitgenossische Quel-
len ohue Keuntnis der Wirkungsgeschichte
heran. Aus diesen filtert er archiologisch ge-
vau das jeweilige Herrschaftsideal des Autors
und die einzelne politische Absicht heraus. Es
ergibt sich ein variantenreiches Bild, das den
Schluf zuldBt, da die Einordnung Theodo-
sius’ nicht ganz so einfach ist, wie die Viter
ihn uns prisentieren.

Die historische Wirklichkeit st nicht
schlechthin; dafiir, und das zeigt die Arbeit
klar, bedarf es zu vieler Stimmen, die zu sich-
ten und zu analysieren sind. Dieses Auf-
fachern historischer Realitidt und damit der
Glaubensgeschichte leistet das Buch in sehr
anregender Weise. Mit dieser Historisierung

315

von Vorbildgestalten leistet der Autor letztlich
auch dem heutigen Glanben einen Dienst,
wenn die strahlende Gloriole der wirklichen
menschlichen Geschichte weicht —~ damit
riicken dietGestalten uns schr viel niher.
Bernd Hagenkord SJ

Wollbold, Andreas: Im Rhythmus der
Liebe. Geistlich leben mit Therese von
Lisieux — Lehrerin der Kirche. Leipzig:
Benno 1998. 135 S., kart., DM 19,80

Dies ist nicht irgendein weiteres Buch iiber
die hl. Therese von Lisieux, keine Anreihung
etwa von Ausspriichen und Gedanken der
Heiligen fiir alle Tage des Jahres. Der Ver-
fasser ist der Gefahr entgangen, der andere
gerade im Fall Thereses erlegen sind, die
Heilige in ein Raster einzuordnen. Behutsam
zeigt er auf, wie sie zwar dem Milieu ihrer
Umwelt verhaftet bleibt, aber gleichzeitig
dariiber hinauswichst. Das Buch ist nicht nur
eine interessante Biographie, finden sich
doch darin Zitate, die man anderswo nicht
antrifft. (Der Verfasser ist Mitherausgeber
der Werke Thereses.) Die Biographie bildet
eher den Ausgangspunkt, von dem aus im-
mer wieder auf die Situation des modernen
Menschen eingegangen wird. So etwa auf die
Sehnsucht so mancher Menschen heute, iiber
sich hinauszuwachsen, die zugleich mit dem
Gefiihl verbunden ist, es gelinge nicht.
Auch Therese erfuhr ihr Ich als ,nicht
marktfihig®, wenn es auf sich selbst fixiert
blieb (35). In ihrem Leben verspiirte sie den
Abstand zu Gott immer mehr (125). Thr letz-
tes Wort vor dem Tod — nugeglittet: ,,Mein
Gott, ich liebe Sie* (100). Dabei war das
Herz der Heiligen auf Liebe und Erfahrung
von Gegenliebe angelegt. So lernte sie Jesus
kennen und liefl sie sich von ihm fiihren.
(Die Dissertation des Verfassers trigt den Ti-
tel: ,,Therese von Lisieux. Eine mystagogi-
sche Deutung ihrer Biographie“.) Vou Jesus
her kann sie dann auch Freuundschaft pflegen
und Liebe zu den Menschen zeigen. SchlieB3-
lich waren drei leibliche Schwestern mit ihr
im Kloster. Die Kunst christlicher Freund-
schaft, so schreibt der Autor und lebt es The-
rese, bestehe darin, das Besondere nicht zum
Exklusiven zu machen, sondern die Freund-
schaft zu einer besonderen Form christlicher
Liebe (77). Doch Jesus hat mehr zu geben als
ein Netz beim Salto mortale des Lebens



Buchbesprechungen

(130). Dem Erfurter Pastoraltheologen geht
es darum, Therese, die aus ihrer Liebe zum
Herrn heraus Patronin fiir die Ausbreitung
Seines Reiches wurde, als wegweisend fiir
eine Erneuverung der Kirche zu sehen. Jesus
will Verinderung, Wandlung, wie es der
Verfasser nennt. ,,Wandlung geschehen las-
sen” heiBt die Uberschrift dieses Kapitels
(128). Nicht nur Unbeweglichkeit, sondern
auch Uberaktivitit sind da kaum hilfreich.
Deshalb schlieBt die Arbeit mit dem
Waunsch, da wir Jesus wieder Steuermann
der Kirche sein lassen.

Das Buch bringt die hl. Therese dem heu-
tigen Menschen, besonders dem an Geistli-
chem Interessierten, nahe. Es zeigt, wieviel
Hoffrung von dieser Heiligen auch heute —
und ohne Verbiegungen — ausgeht und ist
sehr zu empfehlen.

Wolfgang Hoffmann SJ

Schipperges, Heinrich: Die Welt der
Hildegard von Bingen. Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1998. Ln., 160 S., viele
Abb., DM 68,—

Der Professor fiir Medizingeschichte ist als
Hildegardkenner in seinem umfassenden
Wissen, seiner ganzheitlichen Deutung und
seiner gekonnten Darstellungsweise immer
noch unerreicht. Begonnen hat er 1951 mit
Dissertationen iiber Hildegard; neben vielen
Darstellungen verdffentlichte er wichtige,
weil der Sprachkraft Hildegards nahestehen-
de Ubersetzungen, zuletzt, 1995 eine Nach-
dichtung ihrer Hymnen. Vorliegender
Prachtband (grofformatig) darf als Synthese
seiner Hildegardforschung gewertet werden,
der es wiederum gliickt, die christliche Welt-
sicht der Seherin dem modernen Menschen
nahezubringen.

Nachdem er sie in ihr ,,Zeitalter im Um-
bruch“ hineingestellt hat, kann Schipperges
»Leben und Wirken* mit den Stationen ihres
Lebens darstellen. ,,Schépfung im lebendi-
gen Licht” heiBt das Kapitel, das die Ge-
samtschau Hildegards entwirft: im géttlichen
Licht sieht, erfihrt sie, daB die Liebe Gottes
die ,,materie seiner Schépfung bildet. Des-
halb und auf diesem Grund entwickelt Hil-
degard ihre Heils- und Heilungs-Lehre, die
wenig zu tun hat mit der Deformation Hilde-
gards zum Kriuterweiblein. AnschlieBend
daran kann Schipperges die Schaumystik

316

Hildegards aus der Sicht des Heilswirkens
Gottes synthetisieren: iiber Kreuz und Erls-
sung, iiber Kirche und Sakramente bis zur
Vollendung im Chor der Engel und in der
himmlischen Stadt. Im SchluBkapitel ,,Aus-
blick an der Schwelle eines neuen Jahrtau-
sends* legt Schipperges ein ergreifendes Be-
kenntnis ab: daB ihm (und uns) Hildegard
den Weg zu einem christlichen Humanismus
eroffnet, in dem Heil (von Gott her) und Hei-
lung (fiir Mensch und Welt) zur Einheit fin-
den.

Der gut gegliederte Text bringt (mit aus-
gewihlten Zitaten) stets zuerst eine umgrei-
fende Darstellung des Themas; dann (kleiner
gedruckt) eine eher wissenschaftliche Besin-
nung und zuletzt einen Hildegard-Hymnus
zur Thematik. Eingeflochten sind viele,
meist farbige Bilder und Bildausschnitte aus
den Miniaturen der Hildegardschriften und
aus der umliegenden Kultur, die jeweils auch
erldutert werden. Glossar und Bibliographie
schlieBen das Buch ab. Diese vorziigliche,
fiir eine breite Leserschaft gedachte biblio-
phile Hinfilhrung zu Hildegard von einem
ihrer besten Kenner ist fiir Anfinger wie fiir
mit Hildegard Vertraute gleich wertvoll.

Josef Sudbrack SJ

Biirenz, Reinhold: Frisches Brot. Seel-
sorge, die schmeckt. Freiburg: Herder
1998. 208 S., geb., DM 29,80

Schmecken, sapere, also Wirklichkeit in sich
aufnehmen, sie erspiiren, sie auf der Zunge
zergehen lassen und sich Zeit lassen mit dem
Verdauen, darum geht es dem ungewohnli-
chen pastoraltheologischen Buch von B. Es
fiihlt sich einem weisheitlichen Ansatz von
Theologie verpflichtet, die der Autor in sei-
nen Jahren als Priesterseelsorger im Bistum
Bamberg neu gelernt hat und die wnicht
hauptsichlich vom Begriff und der Analyse,
sondern von gelebter Gemeindeerfahrung
herkommt (11-18). Gerade so, davon ist er
iiberzeugt, kamn Theologie sich neu erfri-
schen und zu einer Seelsorge anstoBen, die
,Gott in allen Dingen finden (kann), sofern
sie wahr, sie selbst, authentisch sind“ (9).
Denn ,,nichts Besonderes“ (Giinter Eich),
sondern das Alltdgliche in seiner sinnlichen
Konkretheit 146t dem Absoluten begegnen.
So geht es immer wieder um die ,,Verortung
der christlichen Botschaft im konkreten Le-



Buchbesprechungen

ben, in den konkreten Situationen (47). Da-
durch 14dt der Text zam Mitdenken, zum As-
soziieren und zum persénlichen Weiter-
schreiben ans eigener Erfahrung ein. Ein
Sachregister erlaubt es, auch einzelne The-
men leicht wiederzufinden.

In sechs Kapiteln breitet B. eher teppich-
artig Anregungen und Uberzeugungen fiir ei-
ne Seelsorge aus, die bewuBt subjektiv, er-
zdhlend und aus Betroffenheit gestaltet ist.
Deren inhaltliche Wiedergabe kann die viel-
faltigen Muster kaum wiedergeben: Nach ei-
ner Darstellung seiner Grundsitze ermutigt
er zum Wandel und zur Bejahung des Heute,
auch wenn es manchen Abschied von Lieb-
gewordenem nach sich zieht. Eine jesuani-
sche ,,Seelsorge, die aus dem Herzen kam*
(45), stellt die personliche Begegnung, das
Zuhoren und Mitleiden iiber Verwaltung,
Strukturen und Apparate, wehrt aber gleich-
zeitig auch die Ubererwartung von pastora-
len ,,Totalrollen* (56) ab und fiihrt zu einem
gelassenen Umgang mit Zeit. Ahnlich pli-
diert er fiir ,,Solidaritit statt Macht* (73), die
den Armen und Bedréingten nahe ist. Der
Wunsch nach einer realistischen Seelsorge
schlieBt sich an, die ein Klagen in rechter
Weise gelernt hat, die auch Scheitern anshal-
ten kann, die eher Mitsucher als Antwortge-
ber ist und die nicht nur geben, sondern auch
empfangen kann. Eine facettenreiche Ermu-
tigung mitten in aller Fraglichkeit und ohne
glatte Losungen (u.a. mit bemerkenswerten,
nur an wenigen Stellen etwas idealisierenden
Gedanken zu einer Kultur der Sexualitit) be-
endet den Band.

Immer wieder besticht ein gut gewihltes
Zitat, nicht selten aus der Bibel oder der Li-
teratur, oder eine einfiihlsame Formulierung,
etwa: ,Je alter man wird, desto ofter kom-
men aiich schlaflose Nachtstunden, in denen
man sich selbst begegnet. Die Lebensge-
schichte kommt auf Besuch“ (139), oder als
Ursache der Selbstiiberforderung vieler Seel-
sorger: ,Es ist der hohe Grad an Verantwor-
tung bei gleichzeitigem Zeitmangel* (133).
Hier und da gerit der weisheitliche Ansatz
aber wohl doch an Punkte, die durch genaue
theologische Analyse erginzt werden miif}-
ten, um nicht letztlich blof zeitgeistlich zu
werden: Sitze wie ,,Glaube liegt der Kirch-
lichkeit voraus und 148t sie sogleich hinter
sich“ (83) sind zumindest miBverstindlich.
Und die heikle Frage eines kirchlichen Tren-

317

nungsritus bei Scheidung ist mit dem Hin-
weis auf die Anteilnahme am ,konkreten
Menschen, auch in seiner Moglichkeit zu
scheitern,” gegeniiber theologischen Ein-
winden wohl doch zu schwach begriindet
(129-131).

Andreas Wollbold

Hughes, Gerard: In Gottes Lachen ein-
stimmen. Wege zur inneren Freiheit.
Wiirzburg: Echter 1998. 231 S., kart.,
DM 29,80

Das Gleichnis vom Schatz im Acker nimmt der
englische Jesuit Gerard Hughes zum AnlaB, je-
ne ,,Christen, die irritiert, verwirrt oder ent-
tduscht sind“ — und dazu diirften sich heute
viele zdhlen —, zur Suche nach Gott einzuladen.
Der Weg des Schatzsuchers fithrt ins Innere
des Menschen, wobei die Exerzitien des Igna-
tius als Wegweiser dienen. Jedes der 13 Kapi-
tel schlieit daher auch mit einer Anleitung zur
praktischen Einiibung des Gelesenen.

Der erste Schritt zum Gebet wird in der
Selbsterkenntnis vollzogen, die sowohl die
tiefe Sehnsucht des Menschen nach Gott, als
auch die vielen Hindernisse offenlegt, die
ihn am Leben hindern. Wer sich darauf ein-
146, offnet sich einem geistigen Entwick-
lungsprozeB, der sich in den Lebensaltern
widerspiegelt. Der Wunsch nach institutio-
neller Geborgenheit der Kindheit und das
kritische Hinterfragen im Jngendalter wird
abgerundet durch das ,,mystische Element,
das dem erwachsenen Menschen entspricht.
Damit zielt der Autor nicht etwa auf auBer-
gewohnliche Erfahrungen ab, sondern auf ei-
nen reifen Glauben, der im ,,Prinzip und Fun-
dament* der Exerzitien des Ignatius und des
christlichen Menschenbildes iiberhaupt aus-
gedriickt ist: DaB der Mensch in seinem tief-
sten Inneren auf Gott trifft und daB er den ei-
gentlichen Sinn seines Lebens nur finden
kann, wenn er sich auf seinen Schopfer hin
ausrichtet. Wie sich die Umkehr zu diesem
neuen Leben vollzieht, thematisieren die bei-
den folgenden Kapitel. Mit der Erklirung
von 7 Regeln zur Unterscheidung der Geister
(Kap. 8) fiihrt der Autor einfithlsam in ein
zentrales Thema christlichen Gebetes ein.
Die letzten Kapitel geben dann Hinweise,
wie die Betrachtung des Lebens Jesu fiir die
eigene Biographie fruchtbar werden kann.
Das gilt besonders fiir das Treffen von Le-
bensentscheidungen.



Buchbesprechungen

Dieses Buch ist ein kleines Meisterwerk
ignatianischer Spiritualitit. Es setzt bei der
Erfahrung des Menschen an, fiihrt ihn von
dort direkt ins Zentrum des christlichen
Glaubens, wobei Wachstum im Gebet zu-
gleich Wachstum im Leben bedeutet, so daB3
sich das Buch seinen Untertitel ,,Wege zur in-
neren Freiheit“ redlich verdient hat. Die
FuBangeln, die viele daran hindern, sich auf
diesen Weg zu Christus zu machen, wie der
Umgang mit manchen iuostitutionellen
Aspekten der Kirche oder ungesunde Gottes-
bilder, werden nicht umgangen, sondern von
der Mitte der christlichen Botschaft betrach-
tet und dadurch ,relativiert“ und iiberwun-
den. Wie sehr der Autor damit den Nerv der
Zeit trifft, zeigt der groBe Erfolg, den das
Buch in England hatte.

Andreas Koritensky

Hiring, Bernhard/Salvoldi, Valentino:
Toleranz. Eine tigliche Herausforderung.
Ubers. aus dem Ital. von J.H. Macho-
wetz.Graz, Wien, Koln: Styria 1998. 128
S., brosch., DM 24,80

Toleranz ist mehr als nur ein Dulden und
Ertragen bestimmter fremder Uberzeugungen,
die von den eigenen abweichen; Toleranz ist
eine besondere Art mit Konflikten umzugehen
und die Bedingung fiir eine weltweit ausge-
richtete Solidaritdl. In der multikulturellen
Weltgesellschaft, die durch ein Mit-, Neben-,
aber auch Gegeneinander der verschiedenen
Kulturen, Nationen und Religionen ge-
prégt ist, gewinnt eine so verstandene globale
Toleranz immer mehr an Bedeutung. Der ver-
storbene Moraltheologe Hiring und sein
Mitarbeiter Salvoldi beschreiben in ihrem ge-
meinsam verfaBten Buch unterschiedliche
Zugangsweisen zum Toleranzbegriff (psycho-
logische, philosophische, anthropologische,
soziologische, ethische und religidse), ver-
dentlichen den Zusammenhang zwischen
Toleranz einerseits und Solidaritiit andererseits
und plédieren schlieBlich fiir einen Dialog der
Kulturen und Religionen, der allein den Weg
zum Frieden weist. Die Autoren legen nicht
nur eine interessante Abhandlung iiber einen
fiir die christliche (Sozial)Ethik zentralen Be-
griff vor, sondern sie machen eindringlich dar-
auf aufmerksam, daB Toleranz als universaler
Wert und als sittliche Grundlage der zusam-
menwachsenden Welt zu verstehen ist.

318

In Christus wird Gott so solidarisch mit je-
dem Mann und mit jeder Frau, daB er in Thm
,einer von uns‘ wird, der Menschensohn. Er
hat das Schicksal eines jeden Menschen so mit
dem seinen verquickt, da} er sagen konnte:
,Was ihr dem Geringsten meiner Briider getan
habt, das habt ihr mir getan.*“ (94) Sowohl
eine grenzenlose Solidaritit als auch eine al-
lumfassende Toleranz sind die Voraussetzun-
gen fiir eine Knltur des Friedens. Besonders
die Religionen iibernehmen in einer Welt, in
der weiterhin Unfrieden und Intoleranz herr-
schen, eine spezifische Rolle als Friedensbrin-
gerinnen. Die Autoren schliefen sich hier den
vieldiskutierten Gedanken Haus Kiings an, in-
dem sie darauf verweisen, daB jede Religion
die Pflicht zum Dialog hat. Es kann erst dann
Friede auf Erden sein, wenn die Religionen
selbst in Frieden und gegenseitiger Toleranz
und Achtung miteinander leben.

Das Buch ist keine streng wissenschaftliche
Abhandlung iiber die Toleranzproblematik,
auch wenn unterschiedliche Theorien und
Quellen herangezogen und diskutiert werden,
sondern eine gut lesbare theologische Ein-
fihrung in einen bedeutenden ethischen
Schliisselbegriff. Die Autoren schreiben aunf
der Grundlage einer christlichen Spiritualitiit,
die die Verbindung von Glaube und Moral
zum Thema macht. Gerade in dieser Ver-
bindung liegt die spirituelle Qualitit des
Buches, denn der christliche Glaube, der sich
in der Gestalt Jesu als die Verkorperung der
Toleranz konkretisiert, wird hier als Aus-
gangspunkt fiir das Handeln der Menschen in
der Welt von heute beschrieben. Kritisch sei
anzumerken, dafl der Untertitel der deutschen
Ubersetzung weniger aussagekriftig ist als
der der italienischen Originalausgabe. ,,Tol-
leranza. Per un’etica di solidarieta e di pace“
faBt das Grundanliegen des gesamten Buches
prdgnant zusammen und stellt Solidaritit und
Frieden als zu postulierende sittliche Grund-
haltungen der Weltgesellschaft heraus.

Thomas Bohrmann

Frick, Eckhard/Huber, Roland (Hrsg.):
Die Weise von Liebe und Tod. Psycho-
analytische Betrachtungen zu Kreativitit,
Bindung und Abschied. Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1998. 228 S, kart.,
DM 44 -

,Der Tod ist groB. Wenn wir uns mitten im Le-



Buchbesprechungen

ben meinen, wagt er Zzu weinen mitten in uns.*
(214) Treffend bringt R. M. Rilke die Gegen-
wirtigkeit des Todes in unserem Leben zum
Ausdruck. Der Miinchner Arzt und Psycho-
analytiker Helmut Remmler hat sich in die
Verse Rilkes und die Musik Bachs und
Mozarts vertieft und sich der ,,Ohnmacht ge-
geniiber dem unaufhaltsamen Vordringen der
Krebszellen“ (214) im eigenen Korper ge-
stellt. Als Sterbender redete er iiber das Ster-
ben: ,,Angesichts der Wirklichkeit des Todes
werden meine Zukunftspldne auf das rechte
MaB eingestellt.“ Seinen Tod konnte er als
Gefihrten im Leben annehmen und erlebte,
wie, aus vielen Verstrickungen gelost, eine
groBe innere Ruhe in ihm einkehrte und sein
Blick auf das Wesentliche gelenkt wurde:
,-Wir werden jeden Augenblick als geschenkte
Zeit erleben.

H. Remmler starb am 26. 9. 1997. In ihren
Abschiedsworten sagte Annelise Heigl-Evers:
,,Lieber Helmut, ich habe dich immer als einen
Suchenden erlebt, ... der immer mehr zu sich
fand und damit vielleicht zu dem, was —
schwer bestimmbar — Gott genannt wird.“ Ein
Jahr nach seinem Tod erschien der vorlie-
gende Sammelband von Kollegen, Schiilern,
Freunden und Freundinnen. Die psychoanaly-
tischen Betrachtungen sind gegliedert nach
folgenden Themenkreisen: Tiefenpsychologie
des Schopferischen, Archetypische Gestalten
der Liebe, Klinische Beitrdge zu Bindung und
Abschied und Betrachtungen iiber Tod und
Leben. Mich interessierte bei der Lektiire die
Frage, wie namhafte Psychoanalytiker und
Psychoanalytikerinnen der Endlichkeit alles
Lebendigen begegnen, und war iiberrascht,
eine Reihe von Ansatzpunkten iiber eine Psy-
chologie der Spiritualitit zu finden.

Verena Kast vermittelt anschaulich die tie-
fenpsychologischen Konzepte von ,,Animus
und Anima“ und zeigt einen entwicklungspsy-
chologischen Aspekt von Spiritualitiit auf. Der
Individuationsweg fiihrt iiber die Ablosung
von den Elternkomplexen — die inneren Bilder
von Vater und Mutter — zur ,,Erfahrung von
Sinn und dem Erleben von Tiefe”. , Spiritua-
litdt* bedeutet fiir sie, daB ein Ich immer mehr
zur eigenen Mitte, dem Selbst, findet (64 f).
Diese mehr introversive Sichtweise bedarf der
Ergénzung.

Roland Huber geht aus von personlichen
Erfahrungen mit Sterben und Tod und kommt
zu der ,,Annahme einer spirituellen Reprisen-

319

tanz* (187). Entsprechend dem tiefenpsycho-
logischen Konzept einer Selbstrepréisentanz —
dem inneren Bild von uns selbst - kann von ei-
ner ,.Jmago des Totseins als eine Reprisenta-
tion des Nicht-mehr-selbst-Seins* ausgegan-
gen werden. Er spricht von , Spiritualitit® als
unserem kognitiv-affektiven Verhaltnis zu ei-
nem Nicht-Selbst: ,Man kann Spiritualitit
psychologisch als das spiirende und iiber sich
nachdenkende Sich-in-Beziehung-Setzen
zum Nicht-mehr-selbst-Sein umschreiben.*
Damit nidhert er sich einer dialogphilosophi-
schen Sichtweise von Spiritualitit an, dal
meine Personmitte sich angerufen weifl vom
ganz Anderen, von einem transzendenten Du.

Der Sammelband hat viele weitere Facet-
ten. Nicht unerwihnt bleiben soll der Beitrag
von Eckhard Frick, ,Der Priester und die
Anima*“, den er mit H. Remmler in zahlrei-
chen Gesprichen gemeinsam konzipiert hat.
Erschlossen wird die Parsifallegende fiir die
seelische Entwicklung zolibatir lebender
Priester. Auch die Diskussion psychoanaly-
tischer Theorien kommt nicht zu kurz, zum
Beispiel entfaltet Stavros Mentzos seine
These vom Tod des Todestriebes. Uber Fach-
kreise hinaus kann der Band zur Fundgrube
werden fiir Leser und Leserinnen, die Inter-
esse haben am Dialog zwischen Psychoana-
lyse und Religion. Gerfried Reichel SJ

Schiirmann, Heinz: 1m Knechtsdienst
Christi. Zur weltpriesterlichen Existenz.
Hrsg. K. Scholtissek. Paderborn: Bonifa-
tius 1998. 420 S., kart., DM 78,—.

Was der bekannte Erfurter Neutestamentler zu
den biblischen Urspriingen sowie zur Spiri-
tualitdt und Praxis der Didzesanpriester ge-
schrieben hat, war auch bisher schon an
verschiedenen Orten verborgen bzw. ,ver-
offentlicht”. In diesem Band liegen jedoch 24
seiner exegetisch-geistlichen Beitriige erstma-
lig gesammelt vor, so da} sie eine grofere
Chance haben, auch weiterhin fruchtbar zu
bleiben, denn ihre Aktuoalitit fiir unsere Ge-
genwart ist nicht zu bestreiten.

Natiirlich miissen die zwischen 1941 und
1998 vor allem in der Diasporakirche der ehe-
maligen DDR entstandenen Aufsitze bzw.
Vortrige nicht in der Anordnung des Heraus-
gebers (K. Scholtissek) gelesen und meditiert
werden. Vielleicht dringt der Leser in das zu-



Buchbesprechungen

grunde liegende Priester- und Kirchenbild so-
gar besser und leichter ein, wenn er zunichst
einmal die Anregungen zur Spiritualitit und
zur Pastoral im zweiten Teil studiert. Da wird

z.B. in einer Meditation iiber 2 Kor 2,14ff die

apostolische Existenz in sechs Bildern veran-
schaulicht, die ihren erstaunlichen ,Reich-
tum* erkennen lassen. Da wird ganz konkret
gezeigt, wie man ,Gottes Willen im Tage-
werk* suchen und handeln muB, auch ohne ihn
schon sicher gefunden zu haben. Da wird die
Bedeutung der drei evangelischen Rite im
Leben des Weltpriesters hervorgehoben, aber
nicht vergessen, daB in der kirchlichen Tradi-
tion eine andere Gestalt des Priestertums mog-
lich ist, falls sie eine andere, vorausgehende
Berufung in sich einfaft, die Ehe. Da werden
schlieBlich sieben Aspekte geschildert, die
den ,Presbyter von morgen“ kennzeichnen
miissen: Er lebt briiderlich unter Briidern und
als Mensch unter Menschen, aber als ,,Geist-
lich-Geistlicher*, solidarisch mit den Deklas-
sierten, nicht von der Welt mitten in der Welt
als Tor um Christi willen und eingedunkelt im
Licht (409).

Der erste Teil der Sammlung bietet freilich

320

theologisch reflektierende Abhandlungen, die
auf der Basis der neutestamentlichen Zeug-
nisse (Paulus, Apg, Evangelien), aber anch
wesentlicher Inhalte der spirituellen Tradition
(z.B. 1gnatius von Loyola, Johann Michael
Sailer) den ekklesiologischen Ort des Pres-
byters und seine (innere) geistliche Gestalt in
einer so griindlichen und umfassenden Weise
darstellen, daB nur ein sehr konzentrierter
Leser die praktische Relevanz dieser tiefsinni-
gen Ausfithrungen spiiren wird. Aber ohne
solche Riickbindung an die hier iiberzengend
ins Wort gebrachte urspriingliche Sendung des
Weltpriesters 148t sich sein heutiger Dienst
wohl kaum erneuern. Es geht um eine Kirche-
nordnung, die lebendig darum weif3, wie sehr
alle Amter in ein pneumatisches Gesamtge-
fiige eingebunden bleiben, das sie nicht
beherrschen kénnen (55), um eine vertikale
Offenheit, die zu briiderlichen Formen driingt
und sich so auch als horizontale Offenheit ma-
nifestiert (179), um die eschatologisch-alter-
native Lebensweise Jesu (185). Es geht um
die GroBe, die Last und die VerheiBung des
Verkiindigungsauftrags in unserer Zeit (223
bis 228). Franz-Josef Steinmetz ST

In Geist und Leben 4—1999 schrieben:

Otto Beiz, geb. 1927, verh., Dr. theol., Prof. em., Erwachsenbildung, Vortragstitigkeit. — Symbol-
verstandnis, religiose Dimension der Dichtung, Mystik.

Jan van Deenen SJ, geb. 1927, Exerzitienleiter, von 1969-1976 Provinzial der niederlindischen
Ordensprovinz SJ. - Seit vielen Jahren ist er in einem Zentrum fiir Arbeitslose in Amnheim titig.

Lothar Groppe SJ, geb. 1927, lic. phil., Krankenhausseelsorger, Schriftsteller, ehem. Militdrpfar-
rer und Dozent an der Fithrungsakademie der Bundeswehr in Hamburg. — Kirchengeschichte.
Hermann Josef Ingenlath, geb. 1962, verh., Dr. theol., persénl. Referent des Erzbischofs von Ber-
lin. - Mitglied des zentralen Familienrates im Familienbund der deutschen Katholiken.

Georg Maria Roers SJ, geb. 1965, Dipl. theol., M.A. (Religionsphilosophie, Kunstinterpretation),
Seelsorger, Redaktionsmitglied der Zeitschrift ,,Geist und Leben. — Lyrik und zeitgendssische
Kunst.

Hans Schaller SJ, geb. 1942, lic. phil., Dr. theol., Spiritual im Pont. Collegium Germanicum et
Hungaricum in Rom. — Exerzitien, Arbeit mit Behinderten in der ,,Arche* (Schweiz).

Markus Thiirig, geb. 1958, Dr. phil,, lic. theol., Pfarrer und Psychotherapeut. — Kirchliche Berufe,
geistliche Begleitung, Personlichkeitsentwicklung.

Hans Waldenfels SJ, geb. 1931, lic. phil., Dr. theol. habil., Dr. theol. h.c., Prof. em. Fundamental-

theologie. — Theologie der Religionen, christliche und nichtchristliche Spiritualitit, Offen-
barungsverstindnis.





