’

,,... zum Leben aufgeschrieben!*

Das Christentum — Eine Buchreligion

Hubertus Lutterbach, Miinster

Die Jesus-Uberlieferung berichtet nur an einer einzigen Stelle, dal3 Jesus ge-
schrieben hat — mit dem Finger auf die Erde (Jo 8,6)! Aus diesen unscheinba-
ren Anfingen entstand die zweite Buchreligion, die es neben dem Judentum in
der antiken Welt iberhaupt gab. Wihrend die iibrigen zeitgendssischen Reli-
gionen auf Schriftlichkeit vor allem im Sinne von Regieanweisungen fiir den
Ritus zuriickgriffen, rdumten das Judentum und das Christentum der Schrift-
lichkeit in der Welt der antiken Religionen einen einzigartigen Platz ein: Die
Juden und die Christen versammelten sich um das Schrift gewordene Wort
Gottes, um es als ,, Textgemeinschaft* zu lesen und zu horen; schlieBlich num es
zu kanonisieren und im Blick auf das alltidgliche Leben und die christliche
Lehre auszulegen'. Dieser Hintergrund fordert die in der Kirchengeschichte
bislang kaumn gestellte Frage herans, wie man sich die Rolle des christlichen
Buches im alltéiglichen Gebrauch wihrend der ersten fiinf Jahrhunderte eigent-
lich vorzustellen hat: Welche Form hatte das Buch? Wie wurde es produziert?
Auf welche Weise hat man es publiziert? Welche Verbreitung erlangte es? Wer
konnte es lesen? SchlieBlich: Auf welche Weise und mit welchen Folgen hat
sich im Mittelalter die christliche Wertschitznng des Buches auf die Gottes-
vorstellung ansgewirkt und die personliche Spiritualitiit zu prigen vermocht?

1. Der heidnische Hintergrund der christlichen Buchreligion

,,Als Christen im 4. Jahrhundert Heiden verfolgten, zerstorten sie ihre Schreine
und heiligen Orte. (...) Als Heiden die Christen in der letzten groBen Ver-
folgung attackierten, suchten sie deren Biicher zu vernichten!“? Wie eine ent-
sprechende Anordnung des Kaisers Diokletian im Jahre 303 ausgefiihrt wurde,
vermag eine protokollartig iiberlieferte Szene aus der nordafrikanischen Stadt
Cirta zu verdeutlichen, die im folgenden wiedergegeben und ausgewertet wer-
den soll. Gemi der Uberlieferung treffen die Beamten des Imperators als
erstes auf den Ortsbischof?.

' R.L.Fox, Literacy and Power in Early Christianity, in: G. Woolf/A. K. Bowman (Hrg.),
Literacy and Power in the Ancient World. Cambridge 1994, 126-148, bes. 127.

2 Ebd.

3 Die Begebenheit wird berichtet in den Gesta apud Zenophilum consularem. Ed. Carolus
Zwisa (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 26). Prag, Leipzig, Wien 1893, 186~188.



... Zum Leben aufgeschrieben!” 339

Aufseher: ,,Gib die Schriften des Gesetzes heraus und all das, was Ihr hier sonst
noch habt.” (...)

Bischof: ,Die Lektoren haben die Schriften, aber wir geben Euch, was wir
haben.* (...)

Aufseher: Lassen wir die Sache mit den Lektoren beiseite (...). Gebt lieber her,
was Thr habt.*

In Gegenwart des Klerus gab man die fiir die bischofliche Armensorge be-
stimmten Dinge heraus. Nachdem man einige leere Schriinke in der Bibliothek
gefunden hatte, iibergab der Subdiakon Silvanus noch eine silberne Kiste sowie
einen silbernen Leuchter.

Aufseher: ,Gebt die in eurem Besitz befindlichen Schriften heraus, so dal wir
der Anordnung des Imperators Folge leisten.

Auf diese Aufforderung hin brachte der Subdiakon Catullinus einen sehr
groBen Codex herbei.

Marcuclius und Catullinus (Subdiakone): ,,Wir haben keine weiteren Biicher,
weil wir Subdiakone sind. Die Lektoren haben die Biicher. (...)

Nachdem der Subdiakon Silvanus verraten hatte, dal es die Christen Edusius
und Junivs seien, die die Hduser der sechs Lektoren kennen, begab sich der
Major mit der Hilfe dieser Minner dorthin. Der erste Lektor iibergab 5 Biicher,
der zweite 8, der dritte 5 groBe und 2 kleine Biicher, der vierte 2 Biicher und
4 Faszikel, der fiinfte hatte nach eigener Auskunft keine Biicher, im Hause des
sechsten Lektors fanden sich 6 Biicher.

Aufseher zu den Subdiakonen: ,,Wenn irgendwelche Biicher nicht eingezogen
worden sind, liegt die Verantwortung bei Euch.

a. Das christliche Buch

Die Begebenheit in Cirta berichtet von mehr als 30 in ihrem Inhalt nicht niher
bestimmten Biichern (lat. codices) im Besitz der Christengemeinde; ein Hin-
weis darauf, daf} die Christen vornehmlich iiber Biicher in unserem Sinne ver-
fiigten, kaum dagegen {iber die in der griechisch-romischen Welt ansonsten
tiblichen Schriftrollen®. Aufgrund der erhaltenen Fragmente griechischer
Biicher schitzt man, daB die Griechen vor dem 3. Jahrhundert n.C. nur 10 Pro-
zent ihres Schrifttums in Biichern festhielten. Im Verlaufe des 3. Jahrhunderts
mag dieser Anteil auf 20 Prozent gestiegen sein, bevor er zu Beginn des 4. Jahr-
hunderts ungetihr 50 Prozent ausmachte. Withrend die Juden bei der Tradition

* T.C. Skeat/C.H. Roberts, The Birth of the Codex. London 1983: H. Y. Gamble, Books and
Readers in the Early Church. A History of Early Christian Texts. New Haven, London 1995,
42-81.



Hubertus Lutterbach 340

ihrer Schriftrollen blieben, ist das erhaltene christliche Schrifttum im Ver-
gleichszeitraum fast ausschlieBlich in Biichern iiberliefert.

Die traditionellen Schriftrollen bestanden aus aneinandergefiigten Einzel-
blattern. Diese waren ihrerseits aus diinnsten und kreuzweise tibereinanderge-
preiten und -geleimten Streifen gefertigt, die ans dem Mark der dgyptischen
Papyruspflanze stammten. Eine solche Rolle war zumeist nicht hoher als 25 cm
und zwischen sieben und elf Metern lang. Sie wurde auf der horizontal beleg-
ten Innenseite in sechs bis neun Zentimeter breiten Spalten beschrieben®. Im
Unterschied dazu bezeichnete man als ,Biicher* (codices) urspriinglich zusam-
mengebundene Holztifelchen, deren vertiefte Oberfliche mit Wachs oder Gips
gefiillt war, worauf man schreiben konnte. Diese sog. Diptychen dienten als
,Notizbl6cke* fiir den alltéiglichen Gebrauch, besonders im Handel. Es ist um-
stritten, warum die Christen nicht auf die Schriftrolle, sondern so nachhaltig
auf diese Notizblocke zuriickgriffen, indem sie die Holztafeln durch Papyrus-
blitter bzw. spiter durch Pergament ersetzten und mit einem Einband versa-
hen. Gewill deuten die christlichen Biicher auf den Gebrauchscharakter der
christlichen Schriften als Handbiicher der Gemeinden hin® mitnichten waren
sie Kultobjekte wie die jiidischen Schriftrollen mit den hebriischen Schrifttex-
ten, durch deren Beriihrung man sich sogar in schwerster Weise verunreinigen
konnte’. Die der alltiglichen Praxis dienenden Biicher vermochten sich denn
auch mit der Anerkennung des Christentums durch Konstantin im Jahre 313
allgemein durchzusetzen®.

b. Die Lesefdhigkeit der Christen

Die hohe Zahl der Biicher in Cirta wirft die Frage auf, wer in der Alten Kirche
eigentlich des Lesens kundig war. Offenbar konnten wihrend der ersten fiinf
Jahrhunderte durchschnittlich 10 bis 20 Prozent der Menschen im gesamten
Reich lesen. Unter den Christen wird man von einem gleich hohen Anteil an
Lesefihigen auszugehen haben®. Angesichts eines fehlenden o6ffentlichen
Bildungssystems waren allein die Mitglieder der Oberschicht im Lesen geiibt,
welil sie sich privaten Unterricht leisten konnten. Daf3 die zu den Christen iiber-
tretenden gebildeten Heiden oftmals erstaunlich schnell in kirchliche
Fiihrungspositionen gelangten, liegt daran, da8 sich das Christentum grund-

% L.Koep, Art. Buch I, in: RAC 3 (1954) Sp. 664—688, bes. Sp. 664—678.

¢ Ebd. Sp. 683-686.

7 M. Goodman, Sacred Scripture and "Defiling the Hands’, in: Journal of Theological Studies
41 (1990) 99-107.

8 Gamble, Books, 79-81.

9 'W. Harris, Ancient Literacy. Cambridge 1989, 323-337; Gamble, Books, 4-5.



veo. 2m Leben aufgeschrieben!* 341

legend auf Lesefdhigkeit verwiesen sah. Die Gemeindeleiter hatten die Schrif-
ten im Blick auf das alltigliche Leben in den Gemeinden auszulegen und bei
theologischen Streitigkeiten Stellung zu beziehen. So konnte auch Augustinus
( 430) Bischof von Hippo werden, weil sein Vorgéinger nicht nur alt, sondern
auch in der lateinischen Sprache ungeschickt war',

GleichermaBen war Lesefdhigkeit von den Lektoren gefordert, die aus den
Schriften von einem erhchten Podium aus, dem Ambo, beim sonntéglichen
Gottesdienst vorlasen. Wenn die Lektoren unserem Protokoll zufolge die
Schriften sogar bei sich zu Hause aufbewahrten, ist das ein Hinweis darauf, wie
sorgfiltig sie die Schriftlesung vorbereiteten. Der Vortrag setzte eine einge-
hende Beschiftigung mit dem Text voraus; denn im Unterschied zu unseren
heutigen Lektionaren schrieb man in der Antike buchstiblich ohne Punkt und
Komma, iiberdies ohne Abstinde zwischen unterschiedlichen Worten sowie
ohne Abschnitte. Man spricht von der ,,durchlaufenden Schrift* — ein fiir unse-
re Augen fremder Textblock, dessen Vortrag dem Leser tatséichlich ein hohes
interpretatorisches Geschick abforderte!!. Selbst wenn also 80 oder 90 Prozent
der Gemeindemitglieder selbst weder lesen noch schreiben konnten, boten ih-
nen sowohl die Schriftlesung als auch die Schriftauslegung im wochentlichen
Gottesdienst die Moglichkeit, mit der Welt des christlichen Schrifttums in
einer Weise in Kontakt zu kommen, wie das einem Heiden im Blick auf pa-
ganes Schrifttum niemals moglich gewesen wiire.

¢. Die Verbreitung der christlichen Biicher

Die in den Hénden der Lektoren von Cirta befindlichen Biicher gelangten eben-
so wenig wie die unter den Heiden kursierenden Schriften iiber einen kommer-
ziell arbeitenden Verlag mit Vertriebssystem in Umlauf; vielmehr zogen Biicher
im ,Selbstverlag* ihre Kreise. Die Herausgabe eines Buches, man sprach von
,Edition®, vollzog sich privat. Der Autor las seinem Freundeskreis aus seinem
Werk vor, um es bekannt zu machen. Vielleicht auch iibergab er eine selbst oder
von Schreibern gefertigte Abschrift an einen Freund, der sie dann seinerseits
weiter verbreitete'>. Angesichts des Fehlens von ,Copyrights‘ konnte grundsiitz-
lich jeder, dem das Buch zukiinftig in die Hiinde fiel, dieses Werk abschreiben
und dabei bewult oder unbewuBt sinnentstellende Fehler in seine Abschrift ein-
bauen. Derartiges widerfuhr nicht allein Tertullian ( nach 220)", sondern auch

' Zur Literalitit bei Augustinus s. den uniibertroffenen Artikel von J. Scheele, Buch und
Bibliothek bei Augustinus, in: Bibliothek und Wissenschaft 12 (1978) 14-114 (Lit.), hier bes. 41 f.
""" Gamble, Books, 203.

"> 'W. Schubart, Das Buch bei den Griechen und Romern. Berlin , Leipzig 1921, 148 1.

'Y Tertullian, Adversus Marcionem 1 1,1-2. Ed. R. Braun (Hrsg.), Tertullien. Contre Marcion.
(Sources Chrétiennes 365) Paris 1990, 98—100.



Hubertus Lutterbach 342

zahlreichen anderen Kirchenvitern; einigen von ihnen rif man gar ihre erst
halb fertigen Werke buchstéiblich unter den Hianden weg.

Der Anthropologe Jack Goody weist darauf hin, dafl nur Schriftreligionen
missionarische, grenziiberwindende Religionen sein konnen'. Deshalb auch
schitzten die romischen Imperatoren das Christentum als so geféhrlich ein.
Wiihrend ein paganer Autor bei der Verbreitung einer Schrift auf seinen Freun-
deskreis angewiesen war'>, zirkulierten die Biicher bei den Christen innerhalb
eines schon am Ende des 1. Jahrhunderts imperinmsweit gespannten und iiber
die romischen FernstraBen verbundenen Gemeindenetzes. So kursierten die
auf weite Verbreitung hin angelegten paulinischen Briefe bereits im 2. Jahr-
hundert an weit voneinander entfernten Orten des Reiches als Briefsammlun-
gen. Die Apologie ,,Gegen die Héresien®, durch Irendus von Lyon um 180
ebendort abgefat, fand sich schon vor dem Ende des 2. Jahrhunderts in Agyp-
ten und Kleinasien. Die Schrift ,,An Autolycus®, um 180 von Bischof Pamphy-
lius aus Antiochien geschrieben, 14t sich umgekehrt bereits fir die Zeit vor
dem Ende des Jahrhunderts in Gallien nachweisen. Die 6ffentliche Lektiire aus
den christlichen Biichern bestimmte schlieBlich mafigeblich dariiber, welche
Schriften Eingang in den Kanon fanden nnd als ,kanonisch® gelten durften, so
daf sie bis heute mafigeblich sind'®.

d. Das donatistische Schisma

Die diokletianische Biichervernichtung war auch im Blick auf die weitere Ent-
wicklung des Christentums folgenreich. Vor allem wurden jene kirchlichen
Mitarbeiter zur Rechenschaft gezogen, die in den Verfolgungen Judas-gleich
Biicher an den heidnischen Kaiser iibergeben hatten und so zu fraditores ge-
worden waren, indem sie sich durch diesen zeichenhaften Akt den Gegnern der
Christen gebeugt hatten. Nichtsdestotrotz vermochte unser Subdiakon Silva-
nus (siehe oben in dem Protokoll) 305 das Amt des Ortsbischofs von Cirta zu
erlangen. Indem er schlieBlich mit Unterstiitzung seiner Anhénger sogar noch
den als Bischof von Karthago gewihlten Caecilian der Ubergabe christlicher
Biicher an die Heiden beschuldigte, 1ste er das donatistische Schisma mit aus.
Zwar verlor Bischof Silvanus von Cirta als fraditor 320 sein Amt; die von
ihm mit heraufbeschworene Kirchenspaltung hatte allerdings bald schon ein

14 J. Goody, Die Logik der Schrift und die Organisation von Gesellschaft. Frankfurt .M. 1990, 28.
'S Zur Verbreitung von Literatur im spitantiken Westen s. grundlegend G. Woolf, Power and
the Spread of Writing in the West, in: A. K. Bowman/G. Woolf (Hrg.), Literacy and Power in the
Ancient World. Cambridge 1994, 84-98.

16 H. Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. 2 Bde. Miinchen 1990-1994, hier 1, 144-150;
H. Karpp, Schrift, Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der Geschichte der
Kirche. Von der Antike bis zum Ausgang der Reformationszeit. Darmstadt 1992, 11-38.



»e-. 2Um Leben aufgeschrieben ! 343

solches Ausmal erreicht, dafl sich um 400 in Nordafrika bereits 400 katholi-

sche und 400 donatistische Bischéfe gegeniiberstanden'’. Vor diesem Hinter-

grund ist es auch unser Bischof Silvanus, der die im Zentrum des donatisti-

schen Schismas stehende Frage heraufbeschwor, ob ein Siinder, z.B. ein tradi-

tor, die Sakramente giiltig spenden konne oder nicht; eine Frage, die Augusti-

nus bekanntlich bis heate wegweisend dahingehend entschied, daB die Wir-

kung des Sakramentes von der Wiirdigkeit des Spenders unabhingig ist'®,
Thesenartig 146t sich folgendes Zwischenfazit formulieren:

1. Die Ausbreitung der Buchreligion Christentum basierte auf Faktoren, die die
griechisch-romische Kultur kennzeichneten: ein funktionierendes FernstraBen-
system; internationaler Papyrushandel; eine zumindest teilweise anf Schriftlich-
keit zuriickgreifende kommunale Administration; eine gewil} partiell durch Ur-
banitiit gepriigte Zivilisation; schlieBlich: die Bildung der heidnischen Elite.

2. Das Christentum als neben dem Judentum einzige Buchreligion der Antike
erreichte sowohl eine in ihrer geographischen Reichweite ohne Vergleich
dastehende Zirkulation von Biichern als auch eine einzigartige Breitenwir-
kung christlicher Biicher aufgrund der Schriftlesung im wochentlichen
Gottesdienst.

3. Im Blick auf das westliche Mittelalter ist festzuhalten, daB sich das Chri-
stentum als Buchreligion in dem Mafle veridnderte, wie die spitantiken
,Hintergrundbedingungen‘ schwanden: das Fernstraensystem verfiel, der
Handel erlahmte, die kommunale Administration verlor an Bedeutung, die
Entvolkerung der Stidte setzte ein, die Philosophenakademien schlossen. In
der Folge verlagerten sich Bildung und Buchproduktion aus den Gemein-
den in die Kloster; aufgrund der gleichzeitigen , Verléndlichung* der Ge-
sellschaft ging die fiir das Christentum ehedem prigende Durchlissigkeit
von Lesenden zu Nicht-Lesenden zuriick, so da u.a. Religionspraktiken
zur Bliite gelangten, die als ,allgemein-religios‘, nicht aber als neutesta-
mentlich gelten diirfen. Diese Verschiebung hin zu einfachen Religions-
formen beeinflute mit dem Beginn des Mittelalters auch die Rezeption der
biblisch grundgelegten Idee des lesenden und schreibenden Gottes.

2. Der lesende und schreibende Gott

Ebenso wie sich die Juden und die Christen in einzigartiger Weise als Gemein-
schaften um die Texte als das Wort Gottes sammelten, setzten sie auch im Blick

"7 W. H. C. Frend, The Donatist Church. Oxford 1952, bes. 11-21.

'8 J. Finkenzeller, Lehire von den Sakramenten im allgemeinen.Von der Schrift bis zur Schola-
stik. (Handbuch der Dogmengeschichte 4,1) Freiburg i.B. 1980, 55-58; zur Rezeption dieses
Gedankens im Mittelalter s. A. Angenendt, Geschichte der Religiositiit im Mittelalter. Darmstadt
1997, 451-453.



Hubertus Lutterbach 344

auf den lesenden und schreibenden Gott einen beispiellosen Akzent. Die Rede
ist vom sog. ,Buch des Lebens‘. Damit ist die Biirgerliste des himmlischen
Jerusalems gemeint, die in Analogie zur stadtischen Biirgerliste von Gott selbst
gefiihrt wird; ein Gedanke, der unter den Christen nicht zuféllig besonders von
ehemaligen heidnischen Verwaltungsfachleuten — wie Tertullian — propagiert
wurde. In dieses gottliche Verzeichnis sind nach Offb 13,8 seit Anfang der Welt
grundsiitzlich alle Menschen eingetragen. Lediglich um der endgiiltigen Rati-
fizierung (Phil 4,3) bzw. Streichung (Offb 3,5) aus dieser Biirgerliste willen
fiihrt Gott gemiB der jiidisch-christlichen Tradition im Blick auf jeden Men-
schen ein auch in anderen griechisch-romischen Religionen bekanntes ,Buch
der Werke®. Darin notiert er im Sinne eines Buchhalters die guten und die
bdsen Taten, um fiir das Urteil am Ende der Tage eine solide Entscheidungsba-
sis grundzulegen, welche er sich dann lesend vergegenwirtigt. So heiBt es bei
Dan 7,10: ,,Das Gericht nahm Platz, und Biicher wurden aufgeschlagen.* Die
mittelalterliche Ikonographie vermittelt eine Vorstellung davon, wie die Engel
die Biicher der guten, die Ddmonen die Biicher der schlechten Werke zum
Jiingsten Gericht herbeitragen (siehe Abb. 1 und 2). Diejenigen, die im Gericht
bestehen werden, sind in das ,Buch des Lebens® fiir immer eingeschrieben:
,»An Hand des inden ,Biichern der Werke* festgestellten Befundes wird das Ur-
teil gefillt; das aber bedeutet fiir das ,Lebensbuch® die endgiiltige Fixierung,
die Promulgierung und Ratifizierung der Biirgerliste.“!?

Vor diesem Hintergrund ist wiederum im Sinne eines Zwischenfazits her-
auszustellen:

1. Aus der Perspektive des neutestamentlichen Gottesbildes wird durch die
grundlegende Eintragung jedes Menschen in die himmlische Biirgerliste
Gottes voraussetzungslose Liebe gegeniiber jedem Menschen sichtbar; um
der Verwirklichung der Botschaft vom Gottesreich unter den Menschen den
notwendigen Nachdruck zu verleihen, wurde Gott sekundir auch in der
Rolle des Buchhalters gesehen.

2. Dem westlichen Frithmittelalter, das wie jede einfache Gesellschaft die Ent-
sprechung von irdischer Leistung und géttlicher Gegenleistung voraussetz-
te, waren das gottliche ,Buch der Werke* und das himmlische ,Buch des
Lebens® so plausibel, dal man auch aof Erden zum einen begann, geleistete
Frommigkeitsakte analog zum himmlischen ,Buch der Werke* kaufmanns-

' L. Koep, Das himmlische Buch in Antike und Christentum. Eine religionsgeschichiliche Un-
tersuchung zur altchristlichen Bildersprache. (Theophaneia 8). Bonn 1952, bes. 31-33; auch
ders., Art. Buch 1V, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum 2 (1954) 725-731; weitere
Beispiele bei H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und Spéitjiudentum (Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2). Tiibingen 1951, 231-254 (,,Die himmli-
schen Biicher und Tafeln®)






Hubertus Lutterbach 346

3. Das gesellschaftsprdagende Miihen um das Verstindnis der
Heiligen Schrift im Mittelalter

Nachdem der Westen aufgrund der oben schon angesprochenen ,,Dekomposi-
tion der Alten Welt“* in vieler Hinsicht auf das Niveau einer Einfachkultur ge-
sunken war, sollten drei ,Buchreformen‘ das Gesicht des Mittelalters nachhal-
tig veriindern; sie verfolgten allesamt das Ziel, ein verbessertes Verstindnis der
Heiligen Schrift grundzulegen. Diese Bemiihungen wirkten sich so fundamen-
tal aus, daB der zivilisatorische Standard des Mittelalters auf diese Weise auch
in anderen Bereichen des alltéiglichen Lebens langsam wieder an das antik-phi-
losophische Niveau herangefiihrt werden konnte.

Als erstes suchte Kaiser Karl der Grofie (f 814) die Erneuerung seines
Reiches mit Hilfe einer Buchreform zu bewerkstelligen, welche er mit einer
,international* zusammengesetzten theologischen Expertengruppe initiierte®.
Im Blick auf die himmlisch-irdische Buchfiihrung ging Karl davon aus, daf3
nur jener Christ im Blick auf das Ewige Leben eine gnte ,Bilanz* fiir sich er-
hoffen kénne, der Gott in der rechten Weise verehrt. Den Maf3stab fiir eine Gott
bis in den Wortlaut hinein wohlgefallige Liturgie sah er in den rémischen Ge-
briauchen: Rom ragte durch die Prisenz des Apostels Petrus hervor, dem Jesus
die himmlische Schliisselgewalt verliehen hatte. Diese Ubergabe der Schliissel
verstand Karl allerdings nicht im urspriinglich-metaphorischen, sondern viel-
mehr im ,real-dinglichen’ Sinn. Er zeigte sich davon iiberzeugt, daB allein der-
jenige, der die rémischen Gebrauchen befolgt, mit seinem Namen im himmli-
schen Lebensbuch verbleiben und vom Himmelspfortner Petrus den EinlaB ins
Paradies erwarten konne. Aus dieser Heilssorge heraus lieB er u.a. die als
,rdmisch® bekannten Liturgiebiicher im Sinne von Normbiichern an seinen
Kaiserhof schaffen, die verderbte Vulgata korrigieren sowie um eines besseren
Verstindnisses der Heiligen Schrift willen auch die noch verfiigbaren Schriften
aus der paganen und christlichen Antike in den Klosterskriptorien abschrei-
ben?. Da seit dem Friithen Mittelalter das aus Tierhiduten gewonnene Perga-
ment die Fasern der Papyruspflanze als Beschreibstoff abgelost hatte, waren
die in den Klostern gefertigten Biicher von zuvor unbekannter Haltbarkeit;

2 A. Angenendt, Das Friihmittelalter. Die abendlindische Christenheit von 400 bis 900.
Stuttgart, Berlin, Koln 1995, 147-159.

2 Zu dem im Hintergrund stehenden herrscherlichen Selbstverstiandnis s. umfassend Th. M.
Buck, Admonitio und Praedicatio. Zur religios-pastoralen Dimension von Kapitularien und
kapitulariennahen Texten (507-814). (Freiburger Beitrdge zur mittelalterlichen Geschichte 9).
Frankfurt, Berlin, New York 1997, zur technischen Seite der Buchreform auch K. Schottenloher,
Biicher bewegten die Welt. Eine Kulturgeschichte des Buches 1. Stuttgart 1968, 46-56.

2 W. von den Steinen, Der Neubeginn, in: W. Braunfels (Hrg.), Karl der Grofie. Lebenswerk
und Nachleben 2. Diisseldorf 1965, 9-27, 19; B. Fischer, Bibeltext und Bibelreform unter Karl
dem Groflen, in: W. Braunfels (Hrg.), Karl der Grofle. Lebenswerk und Nachleben 2. Diisseldorf
1965, 156-216.






Hubertus Lutterbach 348

denen der Westen noch heute seine einheitliche Sprache, seine einheitliche
Schrift sowie seine einheitliche Kultur verdankt und die ihm Verhiiltnisse wie
gegenwirtig auf dem Balkan ersparen.

Mehr noch: Karls im Dienste der christlichen Gottesverehrung unternom-
menen Anstrengungen fiir den Erhalt des antiken Schriftgntes bildeten die un-
verzichtbare Grundlage dafiir, dal der Westen in den folgenden sieben Jahr-
hunderten weitere Fortschritte machen konnte, um das hohe Reflexionsniveau
der antiken Bildung wiederzugewinnen. Eine zweite Reformwelle, wie sie —
wiederum als Buchreform — das westliche Mittelalter im 12. Jahrhundert er-
faBte, wurde durch eine Bevolkerungsexplosion erméglicht, die nach mehr als
einem halben Jahrtausend wieder zu Einwohnerzahlen wie in der Antike ge-
fiihrt hatte. Die im Gefolge eingetretene Urbanisierung erdffnete den Weg fiir
eine umfassende Freisetzung von geistiger Tétigkeit, die sich vor allem als eine
neuerliche Riickwendung zu antikem Gedankengut manifestierte: Die aufkom-
menden Universititen setzten mit ihrem Lehr- und Forschungsbetrieb bei den
aus der Antike iiberlieferten und von Karl dem GroBen ,geretteten‘ Grund-
schriften in den Bereichen Theologie, Recht und Medizin ein. Im Zuge dieser
Entwicklung erhohte sich auch die Anzahl der Biicher erheblich: Verfiigten be-
deutende Klosterbibliotheken bis dahin iiber etwa 200 Biicher, so waren es seit
dem 12. Jahrhundert oftmals 1000 und mehr?’. Bedenkt man, daB eine Vollbi-
bel bis zu 500 Seiten umfassen konnte und dafiir die Hiute von 200, bisweilen
sogar 500 jungen Limmern erforderlich waren, iiberdies Hunderte von
Schreibstunden aufgewendet werden mufiten®, mag man die hochmittelalterli-
chen Anstrengungen im Dienste der Buchreligion Christentum ermessen.
Auch zeichnete sich dieser zivilisatorische Wachstumsschub dadurch aus, daf}
Biicher und Schriftlichkeit nach beinahe 700 Jahren nicht linger exklusive
Domine der Kleriker blieben; vielmehr wuBten die kommunale Administra-
tion und der sich wieder internationalisierende Handel das durch die Kirche
stets lebendig gehaltene ,know how* der antiken Administration fiir sich
fruchtbar zu machen®.

Eine dritte Buchreform im 15. und 16. Jahrhundert, die aufgrund ihrer nun-
mehr vollstindigen Wiedererlangung des antiken Reflexionsniveans die
Moderne grundlegte, gewann ihre Schubkraft vor allem aufgrund der Erfin-
dung des Papiers und des Buchdrucks. Wihrend das Buch bis dahin vornehm-
lich in der Hand von theologischen Spezialisten verblieben war, suchte man es

2 H. Fichtenau, Monastisches und scholastisches Lesen, in: G. Jenal, Herrschaft, Kirche, Kul-
tur. Beitriige zur Geschichte des Mittelalters. FS Friedrich Prinz. (Monographien zur Geschich-
te des Mittelalters 37). Stuttgart 1993, 317-337, hier 326 f.

* R. McKitterick, The Carolingians and the Written Word. Cambridge 1989, 138—141.

# H. Keller, Vom ‘heiligen Buch” zur ‘Buchfiihrung . Lebensfunktionen der Schriftlichkeit im
Mittelalter, in: Friithmittelalterliche Studien 26 (1992) 1-31.



we.. 2m Leben aufgeschrieben! 349

fortan in zuvor unbekannter Massenhaftigkeit auch unter den ,einfachen Gliu-
bigen‘ zu verbreiten, um diese zu einer Spiritualitit des gelesenen und ge-
schriebenen Wortes anzuregen. Ausdriicklich bezeichnet Ignatius von Loyola
(t 1556) das Lehren von Lesen und Schreiben als ein ,,Werk der Liebe**. In
diesem Zusammenhang ist gleichfalls daran zu erinnern, dal vor Martin Luther
(t 1546) bereits 18 deutschsprachige Vollbibeln erschienen waren, die es mit
oft mehr als 1000 Exemplaren sogar zu einer ,,ungewohnlichen Bliite* brach-
ten®'. Die intensive Lektiire zur eigenen geistlichen Orientierung, die Medita-
tion anhand von handgeschriebenen Merksitzen sowie eine schriftliche Ge-
wissenserforschung sollten der christlichen Ansrichtung des Lebens voran-
helfen: ,Hier wurde sozusagen die stadtisch-rationale Verwaltungspraxis in
die private Religiositit iibertragen.“** In zuvor unbekanntem AusmaB diente
die Riickbesinnung auf Schriftlichkeit der Herausbildung des ,inneren Men-
schen‘. So kann Thomas von Kempen (7 1471) im Blick auf den Umgang
auch mit der Bibel die Devise ausgeben: ,,Mir liegt daran, da mein Buch
mich behiitet und nicht umgekehrt ich mein Buch! Ein Buch muf dem Nut-
zen des Lesers dienen, nicht der Eitelkeit des Betrachters.**® Ein anderer, um
die Erneuerung der Frommigkeit im 15. Jahrhundert bemiihter Christ, unter-
streicht: ,Man mul} alles Studium und alle Lektiire daraufhin ausrichten, die
Laster auszurotten und die Tugenden einzupflanzen und das, was man liest,
auch durch die Tat zu erfiillen oder entflammt zu werden zu Frommig-
keit, Fasten, BuBle, Handarbeit und den anderen Stiitzen auf dem Weg zur
Tugend.** Besonders eine von den Niederlanden ausgehende christliche Be-
wegung — die Devotio moderna — griff gezielt auf die Lektiire und das Schrei-
ben zuriick, um ,,die betreffenden LebensauBerungen methodisch zu struktu-
rieren, durch Fixierung und Wiederholbarkeit zu intensivieren und in ihrer
Effektivitit zu kontrollieren.**

* Ignatius von Loyola, Sarzungen der Gesellschaft Jesu (Tex1t B) 12,3c. Hrsg. von P. Knauer.
Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. (Ignatius von Loyola. Deulsche
Werkausgabe 2) Wiirzburg 1998, 714.

K. Schreiner, Volkstiimliche Bibelmagie und volkssprachliche Bibellektiire. Theologische und
soziale Probleme mittelalterlicher Laienfrommigkeit, in: P. Dinzelbacher/D. Bauer (Hrg.),
Volksreligion im hohen und spdten Mittelalter. (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der
Geschichte. Neue Folge 13) Paderborn 1990, 330--375, 368 {.; H. Karpp, Schrift, Geist und Wort
Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der Geschichte der Kirche. Von der Antike bis zum
Ausgang der Reformationszeit. Darmstadt 1992, 122 (Zitat).

¥ Angenendl, Geschichte der Religiositiit, 78.

¥ Thomas von Kempen, Dialogi noviciorum 2,13, Ed. M. J. Pohl, Thomas a Kempis. Opera
omnia. 7 Bde. Freiburg 1902-1922, hier 7, 65 f.

% Florens Radewijns, Tractatulus devotus 7, in: L. AM. Goossens, De meditatie in de eerste tijd
van de Moderne Devotie. Haarlem, Antwerpen 1952, 218-220.

¥ N. Stanbach, Pragmatische Schriftlichkeit im Bereich der Devotio moderna, in: Friihmittelal-
terliche Studien 25 (1991) 418-461, 431.



Hubertus Lutterbach 350

Ziehen wir ein Zwischenfazit:

1. Vornehmlich drei Entwicklungsschiibe, die die Entwicklung des Mittel-
alters zu prigen vermochten, brachten die vollstindige Wiedergewinnung
des antiken Wissensstandes nach iiber 1000 Jahren. Jede dieser Reformen
wurde aufgrund einer sozial- und religionsgeschichtlich einmaligen Kon-
stellation ermoglicht: Karl der Grof3e suchte sein Reich ,Petrus-getreu‘ um-
zugestalten; im 12. Jahrhundert fiihrte das rasante Bevolkerungswachstum
zu einer Stadt- und im Gefolge zu einer Bildungskultur; im 15. und 16. Jahr-
hundert schlieBlich intensivierten das Miihen um Volkssprachlichkeit sowie
die Erfindung von Papier und Buchdruck die Verbreitung von Literatur anch
unter den Laien.

2. Im Kern bezogen sich die angesprochenen Reformen jeweils auf eine
Neuvausrichtung an der Heiligen Schrift, nachgeordnet an der antiken
Schriftkultur insgesamt. Keine andere gesellschaftliche Gruppe rekurrierte
wihrend der 1000 Jahre Mittelalter so kontinuierlich und so intensiv auf die
Errungenschaften der antiken Schriftkultur wie die Kirche, fiir die jeder der
drei Reformschiibe auch theologisch mit einem Nenaufbruch einherging.

3. Somit wurden die theologischen Nenansitze der Reformatoren im 16. Jahr-
hundert erst moglich auf dem Fundament einer christlichen Buchkultur, die
seit dem 14. Jahrhundert vermehrt auch durch Laien mitgeprigt worden
war.

4. Ausblick

Martin Luther und die Reformatoren setzten die theologischen Reformanstren-
gungen des Mittelalters fort, indem auch sie die Heilige Schrift in das Zentrum
ihres Bemiihens stellten. Anfgrund ihrer universitdren Studien erkannten sie,
daf} die Petrus verlichene Schliisselgewalt nrspriinglich keineswegs in einem
dinglichen, sondern vielmehr in einem metaphorischen Sinne gemeint war; in
der Folge erfafite sie ein tiefes Mifitrauen gegeniiber der Bedeutung, die man
seit Kaiser Karl dem christlichen Rom und seinen Gewohnbheiten fiir die Erlan-
gung des persénlichen Heils zugeschrieben hatte. Vor allem realisierten die Re-
formatoren, da§ die mittelalterliche Frommigkeit weithin eine ,schiefe*, von
der Heiligen Schrift abweichende, Sicht von Gottes ,Lebensbuch’ vertrat: Gott
galt kaum noch als derjenige, der jeden Menschen immer schon in sein
,Lebensbuch* eingetragen hat und diesen Eintrag aufgrund der menschlichen
Taten lediglich ratifiziert oder verwirft; vielmehr sahen sie das Verstindnis
eines buchhalterischen Gottes dominieren, dessen Wohlwollen man sich zu-
allererst durch eine dem Neuen Testament unbekannte ,Leistungsfrommigkeit’
(AblaB, Reliquienverehrung oder Streben in den Kloster- und Priesterstand)
verdienen muB. Das grundlegende ,Ja‘ Gottes gegeniiber jedem Menschen, ein



... 2um Leben aufgeschrieben!* 351

Schliisselgedanke des Neuen Testaments, ist somit nicht zuletzt aufgrund des
theologisch-philologischen und existentiell-personlichen Ringens der Refor-
matoren um den biblischen Urtext wieder in den christlichen Blick geraten.

Zumindest in den westlichen Gesellschaften konnen heute zwar 100 Prozent
der Christen lesen und schreiben, aber nur noch 10 bis 20 Prozent von ihnen
horen das Wort Gottes regelmiBig in der Liturgie. Wird es gelingen, das Miihen
um die ErschlieBung der Heiligen Schrift und das Verlangen nach persénlichen
Sinnhorizonten so miteinander zu verbinden, daf3 es nicht allein das persénli-
che Leben, sondern umfassender auch die Gesellschaft zu prigen vermag? Ge-
will stimmt es hoffnungsvoll, daB} viele Menschen in der Suche nach Weisen,
die Zuginge zur Heiligen Schrift und zur persénlichen Biographie gleicher-
mafen erdffnen konnen, ein Herzensanliegen sehen. Eine nicht nur an DEM
Buch, sondern iiberhaupt an Biichern und am Lesen ausgerichtete Spiritualitét
hat sich heute allerdings nicht zuletzt gegeniiber der Ubermacht von Fernse-
hen, Video und Kino zu behaupten, wie eine soeben vorgelegte empirische
Studie fiir das Gebiet der Niederlande beweist*. Die in der Gesellschaft allent-
halben zu beobachtende Bewegung ,weg von der Buchlektiire — hin zur Bil-
derwelt der elektronischen Medien erschwert die Entwicklung einer personli-
chen Spiritualitit; wihrend hdufiges Fernsehen und ausgiebige Kinoprogram-
me vorrangig in die Unterhaltung und in die Zerstreuung fiihren, ebnet beson-
ders die Lektiire den stillen Weg in die personliche und konzentrierte Ausein-
andersetzung: Lesen ermdglicht innere Umkehr und vertiefte Neuausrichtung.
Insofern bedarf die Hinfithrung und die Einladung zu christlicher Spiritualitit
immer zugleich einer Anleitung zum Lesen!

% W. Knulst/G. Kraaykamp, Trends in Leisure Reading, in: Poetics 50 (1998). Obwohl —so die
Studie — Niederliander heute durchschnittlich besser gebildet sind als in den fiinfziger Jahren, was
traditionell ein Hinweis auf gesteigerte Leselust wire, lasen sie 1995 nur noch halb so lange. Be-
sonders der Anteil der Buchlektiire sank erheblich von 2,4 auf 0,9 Stunden pro Woche.





