
•... zum Leben aufgeschrieben!" 

Das Christentum - Eine Buchreligion 

Hubertus Lutterbach, Münster 

Die Jesus-Überlieferung berichtet nur an einer einzigen Stelle, daß Jesus ge- 
schrieben hat - mit dem Finger auf die Erde (Jo 8,6)! Aus diesen unscheinba- 
ren Anfängen entstand die zweite Buchreligion, die es neben dem Judentum in 
der antiken Welt überhaupt gab. Während die übrigen zeitgenössischen Reli- 
gionen auf Schriftlichkeit vor allem im Sinne von Regieanweisungen für den 
Ritus zurückgriffen, räumten das Judentum und das Christentum der Schrift- 
lichkeit in der Welt der antiken Religionen einen einzigartigen Platz ein: Die 
Juden und die Christen versammelten sich um das Schrift gewordene Wort 
Gottes, um es als •Textgemeinschaft" zu lesen und zu hören; schließlich um es 
zu kanonisieren und im Blick auf das alltägliche Leben und die christliche 
Lehre auszulegen1. Dieser Hintergrund fordert die in der Kirchengeschichte 
bislang kaum gestellte Frage heraus, wie man sich die Rolle des christlichen 
Buches im alltäglichen Gebrauch während der ersten fünf Jahrhunderte eigent- 
lich vorzustellen hat: Welche Form hatte das Buch? Wie wurde es produziert? 
Auf welche Weise hat man es publiziert? Welche Verbreitung erlangte es? Wer 
konnte es lesen? Schließlich: Auf welche Weise und mit welchen Folgen hat 
sich im Mittelalter die christliche Wertschätzung des Buches auf die Gottes- 
vorstellung ausgewirkt und die persönliche Spiritualität zu prägen vermocht? 

/. Der heidnische Hintergrund der christlichen Buchreligion 

•Als Christen im 4. Jahrhundert Heiden verfolgten, zerstörten sie ihre Schreine 
und heiligen Orte. (...) Als Heiden die Christen in der letzten großen Ver- 
folgung attackierten, suchten sie deren Bücher zu vernichten!"2 Wie eine ent- 
sprechende Anordnung des Kaisers Diokletian im Jahre 303 ausgeführt wurde, 
vermag eine protokollartig überlieferte Szene aus der nordafrikanischen Stadt 
Cirta zu verdeutlichen, die im folgenden wiedergegeben und ausgewertet wer- 
den soll. Gemäß der Überlieferung treffen die Beamten des Imperators als 
erstes auf den Ortsbischof3. 

'    R.L.Fox, Literacy and Power in Early Christianity, in: G. Woolf/A. K. Bowman (Hrg.), 
Literacy and Power in the Ancient World. Cambridge 1994, 126-148, bes. 127. 
2    Ebd. 
1    Die Begebenheit wird berichtet in den Gesta apud Zenophilum consularem. Ed. Carolus 
Zwisa (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 26). Prag, Leipzig, Wien 1893,186-188. 



•... zum Leben aufgeschrieben!" 339 

Aufseher. •Gib die Schriften des Gesetzes heraus und all das, was Ihr hier sonst 
noch habt." (...) 

Bischof: •Die Lektoren haben die Schriften, aber wir geben Euch, was wir 
haben." (...) 

Aufseher: •Lassen wir die Sache mit den Lektoren beiseite (...). Gebt lieber her, 
was Ihr habt." 

In Gegenwart des Klerus gab man die für die bischöfliche Armensorge be- 
stimmten Dinge heraus. Nachdem man einige leere Schränke in der Bibliothek 
gefunden hatte, übergab der Subdiakon Silvanus noch eine silberne Kiste sowie 
einen silbernen Leuchter. 

Aufseher: •Gebt die in eurem Besitz befindlichen Schriften heraus, so daß wir 
der Anordnung des Imperators Folge leisten." 

Auf diese Aufforderung hin brachte der Subdiakon Catullinus einen sehr 
großen Codex herbei. 

Marcuclius und Catullinus (Subdiakone): •Wir haben keine weiteren Bücher, 
weil wir Subdiakone sind. Die Lektoren haben die Bücher." (...) 
Nachdem der Subdiakon Silvanus verraten hatte, daß es die Christen Edusius 
und Junius seien, die die Häuser der sechs Lektoren kennen, begab sich der 
Major mit der Hilfe dieser Männer dorthin. Der erste Lektor übergab 5 Bücher, 
der zweite 8, der dritte 5 große und 2 kleine Bücher, der vierte 2 Bücher und 
4 Faszikel, der fünfte hatte nach eigener Auskunft keine Bücher, im Hause des 
sechsten Lektors fanden sich 6 Bücher. 

Aufseher zu den Subdiakonen: •Wenn irgendwelche Bücher nicht eingezogen 
worden sind, liegt die Verantwortung bei Euch." 

a. Das christliche Buch 

Die Begebenheit in Cirta berichtet von mehr als 30 in ihrem Inhalt nicht näher 
bestimmten Büchern (lat. codices) im Besitz der Christengemeinde; ein Hin- 
weis darauf, daß die Christen vornehmlich über Bücher in unserem Sinne ver- 
fügten, kaum dagegen über die in der griechisch-römischen Welt ansonsten 
üblichen Schriftrollen4. Aufgrund der erhaltenen Fragmente griechischer 
Bücher schätzt man, daß die Griechen vor dem 3. Jahrhundert n.C. nur 10 Pro- 
zent ihres Schrifttums in Büchern festhielten. Im Verlaufe des 3. Jahrhunderts 
mag dieser Anteil auf 20 Prozent gestiegen sein, bevor er zu Beginn des 4. Jahr- 
hunderts ungefähr 50 Prozent ausmachte. Während die Juden bei der Tradition 

4 T.C. Skeat/C.H. Roberts, The Birth of the Codex. London 1983; H. Y. Gamble, Books and 
Readers in the Early Church. A History of Early Christian Texts. New Haven, London 1995, 
42-81. 



Hubertus Lutterbach 340 

ihrer Schriftrollen blieben, ist das erhaltene christliche Schrifttum im Ver- 
gleichszeitraum fast ausschließlich in Büchern überliefert. 

Die traditionellen Schriftrollen bestanden aus aneinandergefügten Einzel- 
blättern. Diese waren ihrerseits aus dünnsten und kreuzweise übereinanderge- 
preßten und -geleimten Streifen gefertigt, die aus dem Mark der ägyptischen 
Papyruspflanze stammten. Eine solche Rolle war zumeist nicht höher als 25 cm 
und zwischen sieben und elf Metern lang. Sie wurde auf der horizontal beleg- 
ten Innenseite in sechs bis neun Zentimeter breiten Spalten beschrieben5. Im 
Unterschied dazu bezeichnete man als ,Bücher' {codices) ursprünglich zusam- 
mengebundene Holztäfeichen, deren vertiefte Oberfläche mit Wachs oder Gips 
gefüllt war, worauf man schreiben konnte. Diese sog. Diptychen dienten als 
,Notizblöcke' für den alltäglichen Gebrauch, besonders im Handel. Es ist um- 
stritten, warum die Christen nicht auf die Schriftrolle, sondern so nachhaltig 
auf diese Notizblöcke zurückgriffen, indem sie die Holztafeln durch Papyrus- 
blätter bzw. später durch Pergament ersetzten und mit einem Einband versa- 
hen. Gewiß deuten die christlichen Bücher auf den Gebrauchscharakter der 
christlichen Schriften als Handbücher der Gemeinden hin6; mitnichten waren 
sie Kultobjekte wie die jüdischen Schriftrollen mit den hebräischen Schrifttex- 
ten, durch deren Berührung man sich sogar in schwerster Weise verunreinigen 
konnte7. Die der alltäglichen Praxis dienenden Bücher vermochten sich denn 
auch mit der Anerkennung des Christentums durch Konstantin im Jahre 313 
allgemein durchzusetzen8. 

b. Die Lesefähigkeit der Christen 

Die hohe Zahl der Bücher in Cirta wirft die Frage auf, wer in der Alten Kirche 
eigentlich des Lesens kundig war. Offenbar konnten während der ersten fünf 
Jahrhunderte durchschnittlich 10 bis 20 Prozent der Menschen im gesamten 
Reich lesen. Unter den Christen wird man von einem gleich hohen Anteil an 
Lesefähigen auszugehen haben9. Angesichts eines fehlenden öffentlichen 
Bildungssystems waren allein die Mitglieder der Oberschicht im Lesen geübt, 
weil sie sich privaten Unterricht leisten konnten. Daß die zu den Christen über- 
tretenden gebildeten Heiden oftmals erstaunlich schnell in kirchliche 
Führungspositionen gelangten, liegt daran, daß sich das Christentum grund- 

5 L. Koep.Arf. Buch I, in: RAC 3 (1954) Sp. 664-688, bes. Sp. 664-678. 
6 Ebd. Sp. 683-686. 
7 M. Goodman, Sacred Scripture and 'Defiling the Hands', in: Journal of Theological Studies 
41(1990)99-107. 
8 Gamble, Books, 79-81. 
9 W. Harris, Ancient Literacy. Cambridge 1989, 323-337; Gamble, Books, 4-5. 



 zum Leben aufgeschrieben!'" 341 

legend auf Lesefähigkeit verwiesen sah. Die Gemeindeleiter hatten die Schrif- 
ten im Blick auf das alltägliche Leben in den Gemeinden auszulegen und bei 
theologischen Streitigkeiten Stellung zu beziehen. So konnte auch Augustinus 
(t 430) Bischof von Hippo werden, weil sein Vorgänger nicht nur alt, sondern 
auch in der lateinischen Sprache ungeschickt war10. 

Gleichermaßen war Lesefähigkeit von den Lektoren gefordert, die aus den 
Schriften von einem erhöhten Podium aus, dem Ambo, beim sonntäglichen 
Gottesdienst vorlasen. Wenn die Lektoren unserem Protokoll zufolge die 
Schriften sogar bei sich zu Hause aufbewahrten, ist das ein Hinweis darauf, wie 
sorgfältig sie die Schriftlesung vorbereiteten. Der Vortrag setzte eine einge- 
hende Beschäftigung mit dem Text voraus; denn im Unterschied zu unseren 
heutigen Lektionaren schrieb man in der Antike buchstäblich ohne Punkt und 
Komma, überdies ohne Abstände zwischen unterschiedlichen Worten sowie 
ohne Abschnitte. Man spricht von der •durchlaufenden Schrift" - ein für unse- 
re Augen fremder Textblock, dessen Vortrag dem Leser tatsächlich ein hohes 
interpretatorisches Geschick abforderte". Selbst wenn also 80 oder 90 Prozent 
der Gemeindemitglieder selbst weder lesen noch schreiben konnten, boten ih- 
nen sowohl die Schriftlesung als auch die Schriftauslegung im wöchentlichen 
Gottesdienst die Möglichkeit, mit der Welt des christlichen Schrifttums in 
einer Weise in Kontakt zu kommen, wie das einem Heiden im Blick auf pa- 
ganes Schrifttum niemals möglich gewesen wäre. 

c. Die Verbreitung der christlichen Bücher 

Die in den Händen der Lektoren von Cirta befindlichen Bücher gelangten eben- 
so wenig wie die unter den Heiden kursierenden Schriften über einen kommer- 
ziell arbeitenden Verlag mit Vertriebssystem in Umlauf; vielmehr zogen Bücher 
im Selbstverlag' ihre Kreise. Die Herausgabe eines Buches, man sprach von 
•Edition", vollzog sich privat. Der Autor las seinem Freundeskreis aus seinem 
Werk vor, um es bekannt zu machen. Vielleicht auch übergab er eine selbst oder 
von Schreibern gefertigte Abschrift an einen Freund, der sie dann seinerseits 
weiter verbreitete12. Angesichts des Fehlens von ,Copyrights' konnte grundsätz- 
lich jeder, dem das Buch zukünftig in die Hände fiel, dieses Werk abschreiben 
und dabei bewußt oder unbewußt sinnentstellende Fehler in seine Abschrift ein- 
bauen. Derartiges widerfuhr nicht allein Tertullian (f nach 220)13, sondern auch 

10 Zur Literalität bei Augustinus s. den unübertroffenen Artikel von J. Scheele, Buch und 
Bibliothek bei Augustinus, in: Bibliothek und Wissenschaft 12 (1978) 14-114 (Lit.!), hier bes. 41 f. 
11 Gamble, Books, 203. 
12 W. Schubart, Das Buch beiden Griechen und Römern. Berlin , Leipzig 1921, 148 f. 
"   Tertullian, Adversus Marcionem I 1,1-2. Ed. R. Braun (Hrsg.), Tertullien. Contre Marcion. 
(Sources Chretiennes 365) Paris 1990, 98-100. 



Hubertus Lutterbach 342 

zahlreichen anderen Kirchenvätern; einigen von ihnen riß man gar ihre erst 
halb fertigen Werke buchstäblich unter den Händen weg. 

Der Anthropologe Jack Goody weist darauf hin, daß nur Schriftreligionen 
missionarische, grenzüberwindende Religionen sein können14. Deshalb auch 
schätzten die römischen Imperatoren das Christentum als so gefährlich ein. 
Während ein paganer Autor bei der Verbreitung einer Schrift auf seinen Freun- 
deskreis angewiesen war15, zirkulierten die Bücher bei den Christen innerhalb 
eines schon am Ende des 1. Jahrhunderts imperiumsweit gespannten und über 
die römischen Fernstraßen verbundenen Gemeindenetzes. So kursierten die 
auf weite Verbreitung hin angelegten paulinischen Briefe bereits im 2. Jahr- 
hundert an weit voneinander entfernten Orten des Reiches als Briefsammlun- 
gen. Die Apologie •Gegen die Häresien", durch Irenäus von Lyon um 180 
ebendort abgefaßt, fand sich schon vor dem Ende des 2. Jahrhunderts in Ägyp- 
ten und Kleinasien. Die Schrift •An Autolycus", um 180 von Bischof Pamphy- 
lius aus Antiochien geschrieben, läßt sich umgekehrt bereits für die Zeit vor 
dem Ende des Jahrhunderts in Gallien nachweisen. Die öffentliche Lektüre aus 
den christlichen Büchern bestimmte schließlich maßgeblich darüber, welche 
Schriften Eingang in den Kanon fanden und als ,kanonisch' gelten durften, so 
daß sie bis heute maßgeblich sind16. 

d. Das donatistische Schisma 

Die diokletianische Büchervernichtung war auch im Blick auf die weitere Ent- 
wicklung des Christentums folgenreich. Vor allem wurden jene kirchlichen 
Mitarbeiter zur Rechenschaft gezogen, die in den Verfolgungen Judas-gleich 
Bücher an den heidnischen Kaiser übergeben hatten und so zu traditores ge- 
worden waren, indem sie sich durch diesen zeichenhaften Akt den Gegnern der 
Christen gebeugt hatten. Nichtsdestotrotz vermochte unser Subdiakon Silva- 
nus (siehe oben in dem Protokoll) 305 das Amt des Ortsbischofs von Cirta zu 
erlangen. Indem er schließlich mit Unterstützung seiner Anhänger sogar noch 
den als Bischof von Karthago gewählten Caecilian der Übergabe christlicher 
Bücher an die Heiden beschuldigte, löste er das donatistische Schisma mit aus. 
Zwar verlor Bischof Silvanus von Cirta als traditor 320 sein Amt; die von 
ihm mit heraufbeschworene Kirchenspaltung hatte allerdings bald schon ein 

14 J. Goody, Die Logik der Schrift und die Organisation von Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1990,28. 
15 Zur Verbreitung von Literatur im spätantiken Westen s. grundlegend G. Woolf, Power and 
the Spread of Writing in the West, in: A. K. Bowman/G. Woolf (Hrg.), Literacy and Power in the 
Ancient World. Cambridge 1994, 84-98. 
16 H. Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. 2 Bde. München 1990-1994, hier 1, 144-150; 
H. Karpp, Schrift, Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der Geschichte der 
Kirche. Von der Antike bis zum Ausgang der Reformationszeit. Darmstadt 1992, 11-38. 



•... zum Leben aufgeschrieben!" 343 

solches Ausmaß erreicht, daß sich um 400 in Nordafrika bereits 400 katholi- 
sche und 400 donatistische Bischöfe gegenüberstanden17. Vor diesem Hinter- 
grund ist es auch unser Bischof Silvanus, der die im Zentrum des donatisti- 
schen Schismas stehende Frage heraufbeschwor, ob ein Sünder, z.B. ein tradi- 
tor, die Sakramente gültig spenden könne oder nicht; eine Frage, die Augusti- 
nus bekanntlich bis heute wegweisend dahingehend entschied, daß die Wir- 
kung des Sakramentes von der Würdigkeit des Spenders unabhängig ist18. 

Thesenartig läßt sich folgendes Zwischenfazit formulieren: 
1. Die Ausbreitung der Buchreligion Christentum basierte auf Faktoren, die die 

griechisch-römische Kultur kennzeichneten: ein funktionierendes Fernstraßen- 
system; internationaler Papyrushandel; eine zumindest teilweise auf Schriftlich- 
keit zurückgreifende kommunale Administration; eine gewiß partiell durch Ur- 
banität geprägte Zivilisation; schließlich: die Bildung der heidnischen Elite. 

2. Das Christentum als neben dem Judentum einzige Buchreligion der Antike 
erreichte sowohl eine in ihrer geographischen Reichweite ohne Vergleich 
dastehende Zirkulation von Büchern als auch eine einzigartige Breitenwir- 
kung christlicher Bücher aufgrund der Schriftlesung im wöchentlichen 
Gottesdienst. 

3. Im Blick auf das westliche Mittelalter ist festzuhalten, daß sich das Chri- 
stentum als Buchreligion in dem Maße veränderte, wie die spätantiken 
,Hintergrundbedingungen' schwanden: das Fernstraßensystem verfiel, der 
Handel erlahmte, die kommunale Administration verlor an Bedeutung, die 
Entvölkerung der Städte setzte ein, die Philosophenakademien schlössen. In 
der Folge verlagerten sich Bildung und Buchproduktion aus den Gemein- 
den in die Klöster; aufgrund der gleichzeitigen ,Verländlichung' der Ge- 
sellschaft ging die für das Christentum ehedem prägende Durchlässigkeit 
von Lesenden zu Nicht-Lesenden zurück, so daß u.a. Religionspraktiken 
zur Blüte gelangten, die als ,allgemein-religiös', nicht aber als neutesta- 
mentlich gelten dürfen. Diese Verschiebung hin zu einfachen Religions- 
formen beeinflußte mit dem Beginn des Mittelalters auch die Rezeption der 
biblisch grundgelegten Idee des lesenden und schreibenden Gottes. 

2. Der lesende und schreibende Gott 

Ebenso wie sich die Juden und die Christen in einzigartiger Weise als Gemein- 
schaften um die Texte als das Wort Gottes sammelten, setzten sie auch im Blick 

17 W. H. C. Frend, The Donatist Church. Oxford 1952, bes. 11-21. 
18 J. Finkenzeller, Lehre von den Sakramenten im allgemeinen. Von der Schrift bis zur Schola- 
stik. (Handbuch der Dogmengeschichte 4,1) Freiburg i.B. 1980, 55-58; zur Rezeption dieses 
Gedankens im Mittelalter s. A. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter. Darmstadt 
1997,451^53. 



Hubertus Lutterbach 344 

auf den lesenden und schreibenden Gott einen beispiellosen Akzent. Die Rede 
ist vom sog. ,Buch des Lebens'. Damit ist die Bürgerliste des himmlischen 
Jerusalems gemeint, die in Analogie zur städtischen Bürgerliste von Gott selbst 
geführt wird; ein Gedanke, der unter den Christen nicht zufällig besonders von 
ehemaligen heidnischen Verwaltungsfachleuten - wie Tertullian - propagiert 
wurde. In dieses göttliche Verzeichnis sind nach Offb 13,8 seit Anfang der Welt 
grundsätzlich alle Menschen eingetragen. Lediglich um der endgültigen Rati- 
fizierung (Phil 4,3) bzw. Streichung (Offb 3,5) aus dieser Bürgerliste willen 
führt Gott gemäß der jüdisch-christlichen Tradition im Blick auf jeden Men- 
schen ein auch in anderen griechisch-römischen Religionen bekanntes ,Buch 
der Werke'. Darin notiert er im Sinne eines Buchhalters die guten und die 
bösen Taten, um für das Urteil am Ende der Tage eine solide Entscheidungsba- 
sis grundzulegen, welche er sich dann lesend vergegenwärtigt. So heißt es bei 
Dan 7,10: •Das Gericht nahm Platz, und Bücher wurden aufgeschlagen." Die 
mittelalterliche Ikonographie vermittelt eine Vorstellung davon, wie die Engel 
die Bücher der guten, die Dämonen die Bücher der schlechten Werke zum 
Jüngsten Gericht herbeitragen (siehe Abb. 1 und 2). Diejenigen, die im Gericht 
bestehen werden, sind in das ,Buch des Lebens' für immer eingeschrieben: 
•An Hand des in den ,Büchern der Werke' festgestellten Befundes wird das Ur- 
teil gefällt; das aber bedeutet für das ,Lebensbuch' die endgültige Fixierung, 
die Promulgierung und Ratifizierung der Bürgerliste."19 

Vor diesem Hintergrund ist wiederum im Sinne eines Zwischenfazits her- 
auszustellen: 
1. Aus der Perspektive des neutestamentlichen Gottesbildes wird durch die 

grundlegende Eintragung jedes Menschen in die himmlische Bürgerliste 
Gottes voraussetzungslose Liebe gegenüber jedem Menschen sichtbar; um 
der Verwirklichung der Botschaft vom Gottesreich unter den Menschen den 
notwendigen Nachdruck zu verleihen, wurde Gott sekundär auch in der 
Rolle des Buchhalters gesehen. 

2. Dem westlichen Frühmittelalter, das wie jede einfache Gesellschaft die Ent- 
sprechung von irdischer Leistung und göttlicher Gegenleistung voraussetz- 
te, waren das göttliche ,Buch der Werke' und das himmlische ,Buch des 
Lebens' so plausibel, daß man auch auf Erden zum einen begann, geleistete 
Frömmigkeitsakte analog zum himmlischen ,Buch der Werke' kaufmanns- 

" L. Koep, Das himmlische Buch in Antike und Christentum. Eine religionsgeschichtliche Un- 
tersuchung zur altchristlichen Bildersprache. (Theophaneia 8). Bonn 1952, bes. 31-33; auch 
ders., Art. Buch IV, in: Reallexikon für Antike und Christentum 2 (1954) 725-731; weitere 
Beispiele bei H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und Spätjudentum (Wissen- 
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2). Tübingen 1951, 231-254 (•Die himmli- 
schen Bücher und Tafeln") 



345 

Bilder 1 und 2: Beim Jüngsten Gericht sollen die Menschen anhand der Schriftstücke, die Engel 
und Teufel herbeitragen, gerichtet werden. Weltgerichtsaltar, Mittelrhein (?), um 1475, unbe- 
kannter Meister, Privatsammlung. Rechter und linker Seitenflügel (Ausschnitte). 

Foto: Privatsammlung Heinz Kisters 

artig festzuhalten20. Zum anderen legten die Klöster im Sinne einer Paralle- 
lität zur himmlischen Bürgerliste ,libri vitae' an: Listen mit Zehntausenden 
von Namen der Menschen (zumeist Mönche), die sich zu Gebetsverbrüde- 
rungen zusammengeschlossen hatten, um einander für den Todesfall zum 
Zwecke der Heilssicherung das stellvertretende Gebet zuzusagen und um 
durch den Eintrag im irdischen ,liber vitae' die Promulgation des eigenen 
Namens im himmlischen Lebensbuch zu präfigurieren21. 

20 A. Angenendt/Th. Braucks/R. Busch/Th. Lentes/H. Lutterbach, Gezählte Frömmigkeit, in: 
Frühmittelalterliche Studien 29 (1995) 1-71. 
21 K. Schmidt, Gebetsgedenken und adliges Selbstverständnis im Mittelalter. Ausgewählte 
Beiträge. Festgabe zu seinem 60. Geburtstag. Sigmaringen 1983; K. Schmid/O. G. Oexle, Vor- 
aussetzungen und Wirkungen des Gebetsbundes vonAttigny, in: Francia 2 (1974) 71-122. 



Hubertus Lutterbach 346 

3. Das gesellschaftsprägende Mühen um das Verständnis der 
Heiligen Schrift im Mittelalter 

Nachdem der Westen aufgrund der oben schon angesprochenen •Dekomposi- 
tion der Alten Welt"22 in vieler Hinsicht auf das Niveau einer Einfachkultur ge- 
sunken war, sollten drei,Buchreformen' das Gesicht des Mittelalters nachhal- 
tig verändern; sie verfolgten allesamt das Ziel, ein verbessertes Verständnis der 
Heiligen Schrift grundzulegen. Diese Bemühungen wirkten sich so fundamen- 
tal aus, daß der zivilisatorische Standard des Mittelalters auf diese Weise auch 
in anderen Bereichen des alltäglichen Lebens langsam wieder an das antik-phi- 
losophische Niveau herangeführt werden konnte. 

Als erstes suchte Kaiser Karl der Große (f 814) die Erneuerung seines 
Reiches mit Hilfe einer Buchreform zu bewerkstelligen, welche er mit einer 
.international' zusammengesetzten theologischen Expertengruppe initiierte23. 
Im Blick auf die himmlisch-irdische Buchführung ging Karl davon aus, daß 
nur jener Christ im Blick auf das Ewige Leben eine gute ,Bilanz' für sich er- 
hoffen könne, der Gott in der rechten Weise verehrt. Den Maßstab für eine Gott 
bis in den Wortlaut hinein wohlgefällige Liturgie sah er in den römischen Ge- 
bräuchen: Rom ragte durch die Präsenz des Apostels Petrus hervor, dem Jesus 
die himmlische Schlüsselgewalt verliehen hatte. Diese Übergabe der Schlüssel 
verstand Karl allerdings nicht im ursprünglich-metaphorischen, sondern viel- 
mehr im ,real-dinglichen' Sinn. Er zeigte sich davon überzeugt, daß allein der- 
jenige, der die römischen Gebräuchen befolgt, mit seinem Namen im himmli- 
schen Lebensbuch verbleiben und vom Himmelspförtner Petrus den Einlaß ins 
Paradies erwarten könne. Aus dieser Heilssorge heraus ließ er u.a. die als 
,römisch' bekannten Liturgiebücher im Sinne von Normbüchern an seinen 
Kaiserhof schaffen, die verderbte Vulgata korrigieren sowie um eines besseren 
Verständnisses der Heiligen Schrift willen auch die noch verfügbaren Schriften 
aus der paganen und christlichen Antike in den Klosterskriptorien abschrei- 
ben24. Da seit dem Frühen Mittelalter das aus Tierhäuten gewonnene Perga- 
ment die Fasern der Papyruspflanze als Beschreibstoff abgelöst hatte, waren 
die in den Klöstern gefertigten Bücher von zuvor unbekannter Haltbarkeit; 

22   A. Angenendt, Das Frühmittelalter. Die abendländische Christenheit von 400 bis 900. 
Stuttgart, Berlin, Köln 1995, 147-159. 
21   Zu dem im Hintergrund stehenden herrscherlichen Selbstverständnis s. umfassend Th. M. 
Buck, Admonitio und Praedicatio. Zur religiös-pastoralen Dimension von Kapitularien und 
kapitulariennahen Texten (507-814). (Freiburger Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte 9). 
Frankfurt, Berlin, New York 1997; zur technischen Seite der Buchreform auch K. Schottenloher, 
Bücher bewegten die Welt. Eine Kulturgeschichte des Buches 1. Stuttgart 1968, 46-56. 
24  W. von den Steinen, Der Neubeginn, in: W. Braunfels (Hrg.), Karl der Große. Lebenswerk 
und Nachleben 2. Düsseldorf 1965, 9-27, 19; B. Fischer, Bibeltext und Bibelreform unter Karl 
dem Großen, in: W. Braunfels (Hrg.), Karl der Große. Lebenswerk und Nachleben 2. Düsseldorf 
1965, 156-216. 



•... zum Leben aufgeschrieben!" 347 

beinahe alle heute noch überlieferten antiken und spätantiken Texte verdanken 
Karls Maßnahme ihr Überleben25. Im Rahmen seines Mühens um die Revitali- 
sierung der Buchreligion Christentum führte dieser schließlich eine einheitli- 
che Schrift und die Liturgiesprache Latein als eine den Westen einende Spra- 
che ein26. Es sind diese aus der Buchreligion Christentum hervorgewachsenen 
und um der Buchreligion Christentum willen unternommenen Anstrengungen, 

25 Von den Steinen, Der Neubeginn, 21: »Auch zur antik-heidnischen Kunst und Dichtung tat 
sich die wichtigste Straße durch die Erneuerung der christlichen Überlieferung auf.« 
26 Dazu grundlegend J. Fleckenstein, Die Bildungsreform Karls des Großen als Verwirkli- 
chung dernorma rectitudinis. Freiburg 1953; F. Brunhölzl, Der Bildungsauftrag der Hofschu- 
le, in: W. Braunfels (Hrg.), Karl der Große. Lebenswerk und Nachleben 2. Düsseldorf 1965, 
28-41. 



Hubertus Lutterbach 348 

denen der Westen noch heute seine einheitliche Sprache, seine einheitliche 
Schrift sowie seine einheitliche Kultur verdankt und die ihm Verhältnisse wie 
gegenwärtig auf dem Balkan ersparen. 

Mehr noch: Karls im Dienste der christlichen Gottesverehrung unternom- 
menen Anstrengungen für den Erhalt des antiken Schriftgutes bildeten die un- 
verzichtbare Grundlage dafür, daß der Westen in den folgenden sieben Jahr- 
hunderten weitere Fortschritte machen konnte, um das hohe Reflexionsniveau 
der antiken Bildung wiederzugewinnen. Eine zweite Reformwelle, wie sie - 
wiederum als Buchreform - das westliche Mittelalter im 12. Jahrhundert er- 
faßte, wurde durch eine Bevölkerungsexplosion ermöglicht, die nach mehr als 
einem halben Jahrtausend wieder zu Einwohnerzahlen wie in der Antike ge- 
führt hatte. Die im Gefolge eingetretene Urbanisierung eröffnete den Weg für 
eine umfassende Freisetzung von geistiger Tätigkeit, die sich vor allem als eine 
neuerliche Rückwendung zu antikem Gedankengut manifestierte: Die aufkom- 
menden Universitäten setzten mit ihrem Lehr- und Forschungsbetrieb bei den 
aus der Antike überlieferten und von Karl dem Großen .geretteten' Grund- 
schriften in den Bereichen Theologie, Recht und Medizin ein. Im Zuge dieser 
Entwicklung erhöhte sich auch die Anzahl der Bücher erheblich: Verfügten be- 
deutende Klosterbibliotheken bis dahin über etwa 200 Bücher, so waren es seit 
dem 12. Jahrhundert oftmals 1000 und mehr27. Bedenkt man, daß eine Vollbi- 
bel bis zu 500 Seiten umfassen konnte und dafür die Häute von 200, bisweilen 
sogar 500 jungen Lämmern erforderlich waren, überdies Hunderte von 
Schreibstunden aufgewendet werden mußten28, mag man die hochmittelalterli- 
chen Anstrengungen im Dienste der Buchreligion Christentum ermessen. 
Auch zeichnete sich dieser zivilisatorische Wachstumsschub dadurch aus, daß 
Bücher und Schriftlichkeit nach beinahe 700 Jahren nicht länger exklusive 
Domäne der Kleriker blieben; vielmehr wußten die kommunale Administra- 
tion und der sich wieder internationalisierende Handel das durch die Kirche 
stets lebendig gehaltene ,know how' der antiken Administration für sich 
fruchtbar zu machen29. 

Eine dritte Buchreform im 15. und 16. Jahrhundert, die aufgrund ihrer nun- 
mehr vollständigen Wiedererlangung des antiken Reflexionsniveaus die 
Moderne grundlegte, gewann ihre Schubkraft vor allem aufgrund der Erfin- 
dung des Papiers und des Buchdrucks. Während das Buch bis dahin vornehm- 
lich in der Hand von theologischen Spezialisten verblieben war, suchte man es 

27 H. Fichtenau, Monastisches und scholastisches Lesen, in: G. Jenal, Herrschaft, Kirche, Kul- 
tur. Beiträge zur Geschichte des Mittelalters. FS Friedrich Prinz. (Monographien zur Geschich- 
te des Mittelalters 37). Stuttgart 1993, 317-337, hier 326 f. 
28 R. McKitterick, The Carolingians and the Written Word. Cambridge 1989, 138-141. 
29 H. Keller, Vom 'heiligen Buch' zur 'Buchführung'. Lebensfunktionen der Schriftlichkeit im 
Mittelalter, in: Frühmittelalterliche Studien 26 (1992) 1-31. 



 zum Leben aufgeschrieben!" 349 

fortan in zuvor unbekannter Massenhaftigkeit auch unter den einfachen Gläu- 
bigen' zu verbreiten, um diese zu einer Spiritualität des gelesenen und ge- 
schriebenen Wortes anzuregen. Ausdrücklich bezeichnet Ignatius von Loyola 
(t 1556) das Lehren von Lesen und Schreiben als ein •Werk der Liebe"30. In 
diesem Zusammenhang ist gleichfalls daran zu erinnern, daß vor Martin Luther 
(t 1546) bereits 18 deutschsprachige Vollbibeln erschienen waren, die es mit 
oft mehr als 1000 Exemplaren sogar zu einer •ungewöhnlichen Blüte" brach- 
ten31. Die intensive Lektüre zur eigenen geistlichen Orientierung, die Medita- 
tion anhand von handgeschriebenen Merksätzen sowie eine schriftliche Ge- 
wissenserforschung sollten der christlichen Ausrichtung des Lebens voran- 
helfen: •Hier wurde sozusagen die städtisch-rationale Verwaltungspraxis in 
die private Religiosität übertragen."32 In zuvor unbekanntem Ausmaß diente 
die Rückbesinnung auf Schriftlichkeit der Herausbildung des , inneren Men- 
schen'. So kann Thomas von Kempen (t 1471) im Blick auf den Umgang 
auch mit der Bibel die Devise ausgeben: •Mir liegt daran, daß mein Buch 
mich behütet und nicht umgekehrt ich mein Buch! Ein Buch muß dem Nut- 
zen des Lesers dienen, nicht der Eitelkeit des Betrachters."33 Ein anderer, um 
die Erneuerung der Frömmigkeit im 15. Jahrhundert bemühter Christ, unter- 
streicht: •Man muß alles Studium und alle Lektüre daraufhin ausrichten, die 
Laster auszurotten und die Tugenden einzupflanzen und das, was man liest, 
auch durch die Tat zu erfüllen oder entflammt zu werden zu Frömmig- 
keit, Fasten, Buße, Handarbeit und den anderen Stützen auf dem Weg zur 
Tugend."34 Besonders eine von den Niederlanden ausgehende christliche Be- 
wegung - die Devotio moderna - griff gezielt auf die Lektüre und das Schrei- 
ben zurück, um •die betreffenden Lebensäußerungen methodisch zu struktu- 
rieren, durch Fixierung und Wiederholbarkeit zu intensivieren und in ihrer 
Effektivität zu kontrollieren."35 

3,1
 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu (Text B) 12,3c Hrsg. von P. Knauer. 

Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. (Ignatius von Loyola. Deutsche 
Werkausgabe 2) Würzburg 1998, 714. 
31 K. Schreiner, Volkstümliche Bibelmagie und volkssprachliche Bibellektüre. Theologische und 
soziale Probleme mittelalterlicher Laienfrömmigkeit, in: P. Dinzelbacher/D. Bauer (Hrg.), 
Volksreligion im hohen und späten Mittelalter. (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der 
Geschichte. Neue Folge 13) Paderborn 1990, 330-375, 368 f.; H. Karpp, Schrift, Geist und Wort 
Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der Geschichte der Kirche. Von der Antike bis zum 
Ausgang der Reformationszeit. Darmstadt 1992, 122 (Zitat). 
32 Angenendt, Geschichte der Religiosität, 78. 
13 Thomas von Kempen, Dialogi noviciorum 2,13, Ed. M. J. Pohl, Thomas a Kempis. Opera 
omnia. 7 Bde. Freiburg 1902-1922, hier 7, 65 f. 
34 Florens Radewijns, Tractatulus devotus 7, in: L. A.M. Goossens, De meditatie in de eerste tijd 
van de Moderne Devotie. Haarlem, Antwerpen 1952, 218-220. 
35 N. Staubach, Pragmatische Schriftlichkeit im Bereich der Devotio moderna, in: Frühmittelal- 
terliche Studien 25 (1991) 418-461,431. 



Hubertus Lutterbach 350 

Ziehen wir ein Zwischenfazit: 
1. Vornehmlich drei Entwicklungsschübe, die die Entwicklung des Mittel- 

alters zu prägen vermochten, brachten die vollständige Wiedergewinnung 
des antiken Wissensstandes nach über 1000 Jahren. Jede dieser Reformen 
wurde aufgrund einer sozial- und religionsgeschichtlich einmaligen Kon- 
stellation ermöglicht: Karl der Große suchte sein Reich ,Petrus-getreu' um- 
zugestalten; im 12. Jahrhundert führte das rasante Bevölkerungswachstum 
zu einer Stadt- und im Gefolge zu einer Bildungskultur; im 15. und 16. Jahr- 
hundert schließlich intensivierten das Mühen um Volkssprachlichkeit sowie 
die Erfindung von Papier und Buchdruck die Verbreitung von Literatur auch 
unter den Laien. 

2. Im Kern bezogen sich die angesprochenen Reformen jeweils auf eine 
Neuausrichtung an der Heiligen Schrift, nachgeordnet an der antiken 
Schriftkultur insgesamt. Keine andere gesellschaftliche Gruppe rekurrierte 
während der 1000 Jahre Mittelalter so kontinuierlich und so intensiv auf die 
Errungenschaften der antiken Schriftkultur wie die Kirche, für die jeder der 
drei Reformschübe auch theologisch mit einem Neuaufbruch einherging. 

3. Somit wurden die theologischen Neuansätze der Reformatoren im 16. Jahr- 
hundert erst möglich auf dem Fundament einer christlichen Buchkultur, die 
seit dem 14. Jahrhundert vermehrt auch durch Laien mitgeprägt worden 
war. 

4. Ausblick 

Martin Luther und die Reformatoren setzten die theologischen Reformanstren- 
gungen des Mittelalters fort, indem auch sie die Heilige Schrift in das Zentrum 
ihres Bemühens stellten. Aufgrund ihrer universitären Studien erkannten sie, 
daß die Petrus verliehene Schlüsselgewalt ursprünglich keineswegs in einem 
dinglichen, sondern vielmehr in einem metaphorischen Sinne gemeint war; in 
der Folge erfaßte sie ein tiefes Mißtrauen gegenüber der Bedeutung, die man 
seit Kaiser Karl dem christlichen Rom und seinen Gewohnheiten für die Erlan- 
gung des persönlichen Heils zugeschrieben hatte. Vor allem realisierten die Re- 
formatoren, daß die mittelalterliche Frömmigkeit weithin eine ,schiefe', von 
der Heiligen Schrift abweichende, Sicht von Gottes ,Lebensbuch' vertrat: Gott 
galt kaum noch als derjenige, der jeden Menschen immer schon in sein 
,Lebensbuch' eingetragen hat und diesen Eintrag aufgrund der menschlichen 
Taten lediglich ratifiziert oder verwirft; vielmehr sahen sie das Verständnis 
eines buchhalterischen Gottes dominieren, dessen Wohlwollen man sich zu- 
allererst durch eine dem Neuen Testament unbekannte,Leistungsfrömmigkeit' 
(Ablaß, Reliquienverehrung oder Streben in den Kloster- und Priesterstand) 
verdienen muß. Das grundlegende Ja' Gottes gegenüber jedem Menschen, ein 



•... zum Leben aufgeschrieben!'" 351 

Schlüsselgedanke des Neuen Testaments, ist somit nicht zuletzt aufgrund des 
theologisch-philologischen und existentiell-persönlichen Ringens der Refor- 
matoren um den biblischen Urtext wieder in den christlichen Blick geraten. 
Zumindest in den westlichen Gesellschaften können heute zwar 100 Prozent 
der Christen lesen und schreiben, aber nur noch 10 bis 20 Prozent von ihnen 
hören das Wort Gottes regelmäßig in der Liturgie. Wird es gelingen, das Mühen 
um die Erschließung der Heiligen Schrift und das Verlangen nach persönlichen 
Sinnhorizonten so miteinander zu verbinden, daß es nicht allein das persönli- 
che Leben, sondern umfassender auch die Gesellschaft zu prägen vermag? Ge- 
wiß stimmt es hoffnungsvoll, daß viele Menschen in der Suche nach Weisen, 
die Zugänge zur Heiligen Schrift und zur persönlichen Biographie gleicher- 
maßen eröffnen können, ein Herzensanliegen sehen. Eine nicht nur an DEM 
Buch, sondern überhaupt an Büchern und am Lesen ausgerichtete Spiritualität 
hat sich heute allerdings nicht zuletzt gegenüber der Übermacht von Fernse- 
hen, Video und Kino zu behaupten, wie eine soeben vorgelegte empirische 
Studie für das Gebiet der Niederlande beweist36. Die in der Gesellschaft allent- 
halben zu beobachtende Bewegung ,weg von der Buchlektüre - hin zur Bil- 
derwelt der elektronischen Medien' erschwert die Entwicklung einer persönli- 
chen Spiritualität; während häufiges Fernsehen und ausgiebige Kinoprogram- 
me vorrangig in die Unterhaltung und in die Zerstreuung führen, ebnet beson- 
ders die Lektüre den stillen Weg in die persönliche und konzentrierte Ausein- 
andersetzung: Lesen ermöglicht innere Umkehr und vertiefte Neuausrichtung. 
Insofern bedarf die Hinführung und die Einladung zu christlicher Spiritualität 
immer zugleich einer Anleitung zum Lesen! 

16 W. Knulst/G. Kraaykamp, Trends in Leisure Reading, in: Poetics 50 (1998). Obwohl - so die 
Studie - Niederländer heute durchschnittlich besser gebildet sind als in den fünfziger Jahren, was 
traditionell ein Hinweis auf gesteigerte Leselust wäre, lasen sie 1995 nur noch halb so lange. Be- 
sonders der Anteil der Buchlektüre sank erheblich von 2,4 auf 0,9 Stunden pro Woche. 




