Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung?

Georg Glonner, Miinchen

In letzter Zeit wichst zunehmend das Interesse an einer weitgehend unbekann-
ten Schrift des Nenen Testaments: der Apokalypse des Johannes von Patmos.
Nur ganz selten werden Perikopen daraus in der Liturgie gelesen und ihr diiste-
rer Inhalt will so gar nicht zur Frohbotschaft der Evangelien passen. Denkt man
an die Apokalypse, so fallen einem zuerst die apokalyptischen Reiter ein, die
Albrecht Diirer neben anderen Holzschnitten zor Apokalypse so meisterlich in
Szene setzte, wie iiberhaupt alles, was mit Katastrophen und Infernos zu tun
hat, mit der Apokalypse verbunden wird. Der Begriff ist zu einem Synonym fiir
Untergang nnd Verderben geworden.

Hierfiir gibt es mehrere Griinde:

— Die Handlung der Apokalypse wird allzu wortlich verstanden und die be-
schriebenen Katastrophen mit echten Naturkatastrophen oder kriegerischen
Infernos verbunden;

— die Apokalypse wird als eine Art Fernsehbericht betrachtet, was dazu fiihrt,
dall der Leser mit all den Bedridngten und Sterbenden mit leidet. Dieser
Blickwinkel ist aber vollig falsch;

— in einer Zeit, da es dem Menschen erstmals méglich scheint, seine Zukuonft
selbst zu gestalten, kann er es nicht verwinden, daBl Gott souverin die Ziigel
des Weltgeschehens in der Hand hiilt;

— schlieBlich wird beim schrecklichen Szenario innegehalten und das Ende der
Geschichte, die neue Schépfung und das ewige Heil, nicht bedacht.

Eine solchermaBen falsche Lesart der Apokalypse wenden besonders gern Sekten
und Esoteriker an. Sie entfalten eine wahre Lust am Untergang; tun dies aber vor
allen Dingen, um ihre Mitglieder einzoschiichtern und bei der Stange zu halten
oder um die Auflagenstirke diverser Zeitschriften in die Hohe zn treiben — es ist
ein Geschift mit der Angst. DaB sich hente ansgerechnet apokalyptische Themen
in den Medien héufen, ist nicht verwunderlich. Kuarz vor einer Jahrtausendwende
hat die Apokalypse die Christen schon einmal tief bewegt. Denn in der Apokalyp-
se ist vom Tausendjdhrigen Reich (Oftb 20,6-15) die Rede — eine Zwischenzeit
des Friedens nach dem Sieg iiber den Satan und seiner endgiiltigen Vernichtung
im grofien Endgericht. Schon num das Jahr 1000 erwartete die westliche Christen-
heit im Gefolge des heiligen Aongustinus den bevorstehenden Untergang. Das
Osterereignis, der Sieg Christi iiber den Tod wurde als Beginn des Tausendjéhri-
gen Reiches interpretiert. Nun war es folglich an der Zeit fiir das Endgericht. Weil
es ausblieb, haftet heute fiir viele dem Jahr 2000 eine dhnliche Faszination an.



Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung? 405

Aber wird nun im Laufe der kommenden Jahre ein apokalyptisches Ereignis
eintreten, dndert das vor kurzem angebrochene Wassermann-Zeitalter die
Menschheit grundlegend, oder steigt der von Nostradamus prognostizierte
Schreckensherrscher im Gefolge der Sonnenfinsternis vom 11. August 1999
auf die Erde herab, wie kiirzlich in einem astrologischen Jahresheft' zu lesen
war? Die Sonnenfinsternis haben wir jedenfalls iiberlebt.

Das Weltbild der Apokalypse

Es wird hier schon deutlich, da der Apokalypse einiges an Gewalt angetan
wird.

Von den Evangelien ist es heute hinreichend bekannt, da3 sie eine bilder-
reiche, symbolische Sprache verwenden. In der Apokalypse ist diese Bilder-
sprache noch um einiges dichter. Die meisten seiner Bilder und Symbole iiber-
nimmt Johannes, eine charismatische Personlichkeit, die vermutlich in Ephe-
sos wirkte und zumindest zeitweilig auf die karge Insel Patmos verbannt war,
aus dem Alten Testament. Die Apokalypse gleicht einem Teppich, der aus einer
Vielzahl von Fdden gewebt ist. Hier sind es Faden vor allem aus den groBen alt-
testamentlichen Propheten und zeitgendssischen jiidischen Apokalypsen. Jo-
hannes wihlte seine Bilder mit solcher Kenntnis und fiigte sie mit derartiger Si-
cherheit zusammen, daff ihm seine Schrift ein beeindruckendes Zeugnis aus-
stellt.

Er — neben Paulus librigens der einzige neutestamentliche Autor, der sich in
seiner Schrift selbst mit Namen nennt — hat sich mit seiner Apokalypse in eine
lange Tradition apokalyptischer Schriften eingereiht, die im Judentum iiber
Jahrhunderte entstanden war. Die bedeutendsten sind die Abrahamsapokalyp-
se, das vierte Buch Esra, die syrische Baruchapokalypse und vor allem die
dthiopische Henochapokalypse.? So war die Schrift des Johannes von Patmos
also weder die erste noch die einzige ihres Genres; freilich ist sie heute die be-
kannteste.

Die Apokalypse spricht vom bevorstehenden Weltuntergang, vom Endge-
richt und der neuen Schépfung. Gibt sie auch Auskunft dariiber, wie und wann
das alles geschehen wird? Heute gibt es ja viele Bewegungen, die versuchen,
den Weltuntergang im Kalender festzuschreiben. Dazu gehoren etwa die Zeu-

' E. Teissier, Schicksalsjahr 1999. Miinchen 1998, 10ff.

* Die beiden letztgenannten sind durch die Quellen niher bestimmt, in denen sie sich erhalten
haben. Die Henochapokalypse steht heute noch in der Bibel der dthiopischen Kirche. Daneben
gibt es Varianten in slawischen und hebrdischen Handschriften. Ebenso kennt man neben der
syrischen auch eine griechische Baruchapokalypse. Man lasse sich allerdings davon nicht
tduschen, sie alle sind jiidischen Ursprungs und entstanden zwischen dem dritten vorchristlichen
Jahrhundert und der Zeit der Johannesapokalypse.



Georg Glonner 406

gen Jehovas, die Adventisten, die Vereinigungskirche von Sung Myung Moon
oder, jiingst bekannt geworden, die Children of the Sun. Fiir solche Bewegun-
gen ist ein konkretes Datum fiir den Weltuntergang unbedingt notwendig, weil
ihre ganze Ideologie darauf hingeordnet ist. Gelegentlich wird ein Datum be-
nannt, um den Eifer der Mitglieder anzufachen — der Ernstfall wird geprobt.
Selbst wenn das Datum ereignislos verstreicht, bedeutet das heute im Gegen-
satz zu frilheren Bewegungen nicht mehr deren Ende. Wenn der Untergang
ausbleibt, dann weil entweder Gott den Menschen nochmals eine Chance zur
Bekehrung gibt oder weil die Gebete der Sektenmitglieder den Weltuntergang
aufgehalten haben!

Johannes nennt kein Datum. Wie die Apokalyptiker der jiidischen Literatur
begreift auch er sich zwar an der Schwelle zur Endzeit, es steht fiir ihn aber
auBer Zweifel, daf} Gott allein den Tag des Gerichts voilig souverin festsetzt
und sich dabei von keinem Menschen nétigen l4t: Es kann noch heute Nacht
geschehen oder erst in zehntausend Jahren. In den Evangelien gebraucht Jesus
fiir das Kommen des Menschensohnes im Gericht das Bild vom Dieb, der un-
erwartet in der Nacht kommen kann (Mt 24,43; Lk 12,39f). Wann die Endzeit
anbricht, weiB kein Mensch; nur daf} sie kommen wird, das ist von Anfang an
festgeschrieben in Gottes Heilsplan.

Eine solche Einstellung liegt im Weltbild der Apokalyptik begriindet. Die
Autoren des Alten Testaments vertraten die Ansicht, dafl Gott unmittelbar in
die Welt eingreife®. Solange das Konigreich der Davididen bliihte, gab es hier-
mit keine Probleme. Auch das Mif3geschick des assyrischen und babyloni-
schen Exils wurde als Strafe Gottes fiir das fortwihrende Siindigen Israels aus-
gelegt. Dieses Weltbild brach aber zusammen, als die frommen Israeliten ganz
offensichtlich grundlos unter der Religionspolitik der seleukidischen Diado-
chen zu leiden hatten. Antiochos IV. schaffte den Jahwe-Glauben ab und rich-
tete im Tempel ein Zeus-Heiligtum ein. Am meisten traf das Judentum, daf3
zahlreiche Gebildete aus der jiidischen Oberschicht zu den Hellenen iiberliefen
und ihre einstigen Glaubensgenossen heftig bekiimpften. Das konnte unmég-
lich auf Gottes Handeln zuriickgehen. Dieses Problem wurde zunichst von der
Weisheitsliteratur behandelt. Der klassische leidende Gerechte ist Ijob. Ijobs
Freunde vertreten eben jene traditionelle Ansicht, wonach der Gute von Gott
belohnt, der Bose aber bestraft wird. Ijob jedoch paBt nicht in dieses Konzept.
Obwohl er einen Schicksalsschlag nach dem anderen erleidet, bleibt er der
Gute und Gerechte.

Etwa zur selben Zeit setzte die apokalyptische Literatur ein. Sie erklirte,
Gott mische sich in den Lauf der Welt iiberhaupt nicht ein. Die Welt sei viel-

3 So rettet er Israel vor den Agyptern am Schilfmeer (Ex 14), er baut dem David eine Dynastie
als Lohn fiir dessen Glauben (2 Sam 7,1-17), er erhilt seine Schopfung tiglich neu (Ps 104) und
er selbst schickt Nebukadnezzar gegen das abtriinnige Tyros (Ez 26,7-14).



Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung? 407

mehr von Grund auf schlecht. Sie kénne auch nicht mehr gebessert werden.
Darum habe Gott bereits beschlossen, die verdorbene Welt durch eine neue,
heile Schopfung komplett zu ersetzen.

Das Datum fiir das damit verbundene groBe Gericht, das dic Guten von den
Bosen scheidet, kennt Gott allein. Das Escharon, ist jedoch keine Endzeit (wie
es der griechische Begriff definiert), sondern vielmehr eine Wendezeit. Denn
die neue Schopfung ist kein jenseitiges Elysium, sondemn sie wird genauso ma-
teriell vorgestellt, wie die alte Schopfung. Folglich ist das Geschichtsverstéind-
nis der Apokalyptiker kein offenes oder zyklisches wie bei den Griechen*, son-
dern die gesamte Geschichte wird von ihrem Ende her als Ganzes gesehen.

Im christlichen Verstindnis beginnt die ,,Endzeit" mit der Auferstehung Je-
su von den Toten. Seither leben wir in einer Spannung des ,,schon® und ,,noch
nicht“. Denn das Eschaton hat schon begonnen, seine Vollendung in der
Wiederkunft Christi und der Auferstehung aller Toten ist noch nicht einge-
treten. Obwohl auch Jesus der apokalyptischen Grundeinstellung verhaftet ist
(er wuchs in einer apokalyptisch denkenden Umwelt auf), kann er dennoch
vom unmittelbaren Wirken Gottes in der Welt sprechen. Denn er weil sich be-
reits in dieser Zwischenzeit, in der das Gericht schon angebrochen ist. Und im
Gericht greift Gott ganz entschieden in die Welt ein.

Der Blickwinkel, aus dem die Apokalyptik die Dinge betrachtet, zeigt, dal3
die Botschaft der jiidischen Apokalyptik wie auch der Johannesapokalypse mit
den Augen derer gesehen werden will, die sich als die leidenden Gerechten be-
trachten. Anders aber als die jiidischen Schriften, die das Heil ausschlieBlich
fiir einen Heiligen Rest, dem sich die Autoren jeweils zurechnen, erwarten,
bleibt die Johannesapokalypse offen fiir alle, die bereit sind, Christus nachzu-
folgen.

Woher kommt aber nun das Bediirfnis des Menschen nach einem apokalyp-
tischen Gericht? In einem Buch, das dem Thema Weltuntergang und Gottes-
herrschaft nachspiirt, wurde der Aufsatz eines siebenjahrigen Médchens zitiert.
Es wiinscht sich darin, dafB all die Leute und Dinge, die es nicht mag, verbrannt
und vernichtet werden.’ Solches Denken ist offenbar allen Menschen geldufig.
Auch die Miirchen aller Volker sind voll davon: der Gute siegt und der Bose
nimmt ein iibles, aber wohlverdientes Ende. Wer beispielsweise hat Mitleid mit
dem Wolf, der mit siecben Wackersteinen anstelle der sieben Geifllein im Bauch
in den Brunnen fillt und ertrinkt? Nie wire es einer Tierschutzorganisation ein-
gefallen, gegen eine solche Tierquélerei Einspruch zu erheben, niemand hat je
die Gewalt in den Mirchen gebrandmarkt. Es ist allen klar, daf} es sich hierbei
um Bilder fiir die gerechte Bestrafung des Ungerechten handelt. Auch die Apo-

4 Bei den griechischen Philosophen herrschte die Vorstellung, in der Geschichte kehre alles
einmal wieder.
5 D. Dormeyer, L. Hauser, Weltuntergang und Gottesherrschaft. Mainz 1990, 7ff.



Georg Glonner 408

kalypse hat kein Interesse daran, Menschen zu quilen oder leiden zu lassen.
Die apokalyptischen Katastrophen wollen die Bésen treffen, nicht die Guten
und schon gar nicht die Unbeteiligten, Schuldlosen oder den Menschen als
Individuum.

Die Bildersprache des Johannes von Patmos

Wenn nun Johannes seine Offenbarung aus einer Vielzahl alttestamentlicher
und apokalyptischer Motive zusammengewebt hat, dann stellt sich die Frage
nach der visiondren Unmittelbarkeit. Johannes gibt vor, aufzuschreiben, was er
soeben in seiner Vision geschaut hat. Die sprachliche Gestaltung 18t aber viel-
mehr auf eine durchdachte Bearbeitung des Buches iiber einen lingeren Zeit-
raum schlieBen. Beides muf sich nicht unbedingt widersprechen. Johannes
mag schon vor seinem Exil auf Patmos verschiedene Visionen erlebt haben.
Die entscheidende Schau auf der Insel war moglicherweise jene, die seither
sein Buch einleitet (Oftb 1,9-20) und aufgrund derer er dann sein Werk nie-
derschrieb. Warum aber schilderte er seine Visionen nicht mit eigenen Worten,
wie das in heutigen Berichten der Fall wire? All diese Anspielungen hatten fiir
seine damaligen Adressaten Signalwirkung. Sie kannten die heiligen Schriften
ebenso wie er und mit jedem zitierten Bild schwang fiir sie der je urspriingliche
Kontext mit. Ein Beispiel soll das verdeutlichen.

Im zehnten Kapitel der Apokalypse schaut Johannes einen gewaltigen
Engel, der feierlich das nahe Ende der Welt beschwort und dem Seher ein
Biichlein iibergibt, damit er es esse und nachher weitere Prophezeiungen aus-
spreche.® Eine solche Vision ist sonst nirgends in den Schriften des Alten
Testaments oder der jiidischen Apokalyptik zu finden, ist von Johannes also
nicht abgeschrieben worden. Auf den ersten Blick steht also nichts dagegen,
daB er diese Schau genau so erlebt hat.

Auf den zweiten Blick dagegen finden sich in dieser eindrucksvollen Hand-
lung viele traditionelle Bildmuster, die darauf schlieBen lassen, daB auch jene
Vision eine kunstvolle Komposition aus unterschiedlichen Vorlagen ist:

Der Engel ist in eine Wolke gehiillt, seine FiiBe sind wie Feuersiulen, sein
Gesicht strahlt wie die Sonne, tiber ihm steht ein Regenbogen. Es handelt sich
dabei um prominente Theophaniezeichen. Wolken umbhiillten den Sinai (auch
das dortige Donnergrollen kommt in dieser Perikope vor) und aus einer Wolke
offenbart Gott bei der Taufe Jesus als seinen Sohn. Die Feuersiule schreitet
Israel beim Auszug aus Agypten voran und tritt am Schilfmeer schiitzend zwi-
schen Israel und die Agypter. Die Sonne geht unter, als Gott Abrahams Opfer

¢ Siehe hierzu ausfiihrlich in: G. Glonner, Die Bildersprache des Johannes von Patmos (NTA
34). Miinster 1999, 201-238.



Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung? 409

annimmt und sie erhebt sich am Horizont, als Gottes Gericht Sodom und Go-
morra trifft. SchlieBlich ist der Regenbogen das Bundeszeichen fiir Noah nach
der Sintflut. Allein durch diese Beschreibung wird der Engel zu einer Schiliis-
selfigur sowohl des Gerichts wie auch der Bundestreue Gottes. Den Zeitgenos-
sen des Johannes war dadurch von vornherein klar, daf sich das Gericht nicht
gegen sie wenden wiirde!

Der Schwur, den der Engel tut, orientiert sich exakt an einigen bekannten
Schwiiren im Alten Testament: In gleicher Weise schworen Abraham (Gen
14,22-23), Jeschua, der erste Hohepriester nach dem Exil (Neh 9,5-37) und
der Mann im Leinenkleid dem Propheten Daniel gegeniiber (Dan 12,7). Der
Engel reiht sich also neben zwei anerkannten Autorititen des jiidischen Glau-
bens ein und bestitigt den Schwur, den Daniel bereits ,vorausgesagt*’ hatte.
All das hitte eine Prosaschilderung niemals einholen konnen, selbst wenn sie
sich haargenau an die Vision gehalten hétte.

Johannes wird geheiBen, das Buch zu essen, das der Engel in der Hand hilt.
Diese Szene orientiert sich an der Berufung des Propheten Ezechiel. Das mag
nicht verwundern; wie Ezechiel in Babylonien war Johannes im Exil. Er setzt
sich mit dem groBen Propheten gleich. Das wirft ein Licht auf sein Selbstver-
stindnis! Was er in der Folge prophezeien soll, ist unzweifelhaft der Inhalt je-
nes Buches, den er erst einmal ,,verdauen* muf. Wie schon bei Ezechiel ent-
faltet das gottliche Wort bei Johannes ein charakteristisches Eigenleben. Eben-
so wie Maria mit Christus schwanger ging und ihn gebar, tréigt auch Johannes
das Wort Gottes im Bauch (das griechische Wort kotA{ar meint auch den Ute-
rus) und wird es durch seinen Mund hervorbringen. Eine Stimme aus dem
Himmel befiehlt dem Johannes, iiber Volker, Stimme, Sprachen und Konige
zu prophezeien. Dieselbe Formulierung finden wir bei Daniel (Dan 3,4). Jo-
hannes reiht sich also nicht nur neben Ezechiel, sondern auch neben Daniel ein,
dem zweiten groBen Propheten des babylonischen Exils, der zudem erstmals
vom groflen Endgericht spricht.

Indem Johannes Motive aus alttestamentlichen Schriften in seine Visionen
aufnimmt, wird seine Apokalypse zur Bestitigung all der friiheren VerheiBun-
gen. Das ekstatische Erlebnis der Vision wird dadurch wirkungsvoll und sinn-
fillig ausgedriickt: Das Gericht wird sicher kommen und den Menschen, die an
Gott festhalten, droht davon keine Gefahr. Johannes in der Verbannung ist da-
zu ausersehen, diese Offenbarung im Gefolge der groen Propheten, die einst

7 Obwohl das Buch Daniel zur Zeit des Antiochos IV. um 164 v. Chr. entstanden ist, wird es in
die Zeit des babylonischen Exils von 582 bis 550 v. Chr. zuriickdatiert. Dadurch hat es den
Anschein, als habe der Prophet Daniel Dinge voraussehen konnen, die sich in der Gegenwart des
anonymen Autors tatsichlich ereignet haben. Diesen Vorgang nennt man vaticinia ex eventu.
Gerade apokalyptische Schriften bedienen sich hiufig dieser Technik, um die Wahrheit der goit-
lichen Offenbarung zu untermauern.



Georg Glonner 410

sein Schicksal teilten, den Gemeinden zu verkiinden.

Als der Engel auftritt, briillt er wie ein Léwe. Die Antwort der sieben Don-
ner will Johannes aufschreiben. Ein Engel aber befiehlt ihm, die Donnerrede zu
versiegeln. Diese Szene irritiert, denn iiberall sonst in der Apokalypse ist im
Gegensatz zu den anderen apokalyptischen Biichern vom Offnen der Siegel
(etwa Oftb 6,1-17) und von der Verkiindung aller Visionen die Rede. Johannes
erlebt sich unmittelbar an der Schwelle des Gerichts, es gibt nichts mehr, das
fiir eine ferne Zukunft aufgehoben werden miiBte. Den ersten Worten Gottes in
direkter Rede kommt aber eine besondere programmatische Bedeutung iiber
das ganze Werk zu.® An dieser Stelle, die eine Bestitigung des Engels durch
Gott erfordert, wiren diese Worte aus dramaturgischen Griinden noch nicht
angebracht gewesen. Darum wendet Johannes die Metapher von der Versiege-
lung an, um die Notwendigkeit einer verfriihten Gottesrede zu umgehen.

Soweit unser kurzer Streifzug. Es konnten nicht alle Bilder der Vision aus-
geschopft werden. Doch es ist deutlich geworden, in welchem Mafe und wes-
halb Johannes seine Visionen in tradierte Motive kleidete.

Bedeutung der Apokalypse friiher und heute

Jede Zeit ging anders mit der Botschaft der Apokalypse um. Die unterschiedli-
che Verwendung apokalyptischer Motive im Bildschmuck der Kirchen bei-
spielsweise spiegelt sinnfillig wieder, auf welche Komponenten der Apoka-
lypse die jeweilige Epoche besonderen Wert legte.’ Im ersten Jahrtausend sind
nur einzelne Elemente wie feurige Wolken, die vier Thronwesen (Offb 4,6-8)
oder das Christuslamm (Oftb 5,6ff) in die Bilder eingebaut worden. '

Durch die Beigabe apokalyptischer Bildelemente wurden die Darstellungen
Christi, der Muttergottes und der Heiligen in einen eschatologischen Zusam-
menhang gestellt. Christus wurde nicht als historische Person dargestellt, son-
dern als der im Endgericht Wiederkehrende. Als Konstantin das Christentum
protegierte, unterlegte er es mit dem ganzen Symbolreichtum der kaiserlichen
Ikonographie. Christus wurde zum Himmelskaiser, Maria zur Kaiserinmutter,
die Apostel und Heiligen zum Hofstaat. Im Kulturkreis des Ostrémischen
Reichs ist das bis iiber die Eroberung Konstantinopels 1453 hinaus so geblie-
ben. Selbst im Kloster auf der Insel Patmos gibt es keine spezifischen Bildmo-
tive aus der Apokalypse. Auch im Westen folgte die Kunst der Romanik die-
sem traditionellen Kanon. Um das Jahr 1000 wurden allerdings mehrere Hand-

¢ Darauf wird am SchluB dieser Betrachtungen eingegangen.

® Siehe hierzu avsfiihrlich in: G. Glonner, Bildersprache, a.a.0. 239-245.

' Ich méchte in diesem Zusammenhang auch anf das Kuppelmosaik im Arianerbaptisterium
von Ravenna hinweisen. Die zwolf Apostel wurden dort mit den 24 Altesten aus Offb 4,4.10 ver-
schmolzen.



Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung? 411

schriften wie die Bamberger Apokalypse geschaffen, in denen die Motive der
Apokalypse sehr nahe am Wortlaut wiedergegeben wurden. Das plotzliche In-
teresse an der Apokalypse erklrt sich aus der bereits genannten akuten End-
zeitstimmung.

Wihrend in der Gotik apokalyptische Darstellungen eher selten waren, ob-
wohl sie wegen des Desasters der Kreuzziige und der Schrecken von Pest,
Papstschisma und Kriegen gut in den Zeitgeist gepalit hitten, wurden sie in der
Renaissance erstmals intensiv aufgenommen. Hauptmotiv war das Jiingste Ge-
richt — hier geniigt ein Verweis auf Michelangelo Buonarotiis geniales Fresko
in der Sixtinischen Kapelle in Rom. Die Renaissance hat zum Individuum ge-
funden. Dem Einzelnen, der das Bild betrachtet, wurde vor Augen gefiihrt,
welche Konsequenz sein gegenwirtiges Handeln auf seine Zukunft im Jenseits
haben wiirde: ewiges Heil oder ewige Verdammnis. "'

Die Barockzeit malt die Gerichtsbilder wieder etwas optimistischer. Die Ge-
genreformation war erfolgreich, der Reichtum durch die amerikanischen Kolo-
nien enorm und die unglidubigen Tiirken erlagen mehr und mehr den christli-
chen Heeren. In dieser Zeit ist es hdufig der Erzengel Michael, der Tod und
Teufel in barocker Dramatik niederwirft. An die Stelle der individuellen Ent-
scheidung ist der Beistand der himmlischen Mdichte getreten.

Das 19. Jahrhundert hat, wenn iiberhaupt, nur mythisches Interesse an der
Apokalypse. Das Werk paBt weder in den niichternen Geist der Aufkldrung,
noch in jenen der Romantik.

Die Menschen des 20. Jahrhunderts dagegen haben mehrere ,,Apokalypsen®
am eigenen Leibe erfahren: die beiden Weltkriege, Holocaust, Massenvertrei-
bung, Vietnamkrieg, atomare Bedrohung, sowie Umweltkatastrophen gewalti-
gen AusmaBes. In religiosen Bildern sind heute kaum apokalyptische Themen
zu finden; allenfalls, wenn die Darstellungen die urchristlichen Wurzeln suchen,
was heute verstirkt der Fall ist. Moderne Kiinstler und Filmemacher dagegen
thematisieren apokalyptische Motive zuhauf. Sie versuchen darin die Schrecken
der begangenen Unmenschlichkeiten auszudriicken oder sie stellen die erlebten
oder befiirchteten Naturkatastrophen mit den Plagen der Apokalypse gleich.
Und damit ist das Spezifikum unserer Zeit gefunden: nie zuvor sind die Plagen
und Katastrophen der Apokalypse in solchem Mafle thematisiert worden wie
heute. Mehr als je zuvor erkennt der Mensch, wie empfindlich das Gleichge-
wicht der Natur auf seine erheblichen Eingriffe reagiert. Durch die moderne
Astronomie wird zudem bewuBt, wie schutzlos die Zivilisation etwa einem Me-
teoriteneinschlag ausgeliefert ist. So sehr der Mensch auch in der Lage ist, seine
Umwelt selbst zu gestalten, so sehr ist er sich auch der Verwundbarkeit seiner

1 Auch die Reformatoren begriffen sich an der Schwelle zur Endzeit. Darum wurde die Luther-
bibel mit Kopien der Apokalypse-Stiche Albrecht Diirers illustriert. Diese Stiche waren aller-
dings tendenzits gegen die katholische Kirche gerichtet.



Georg Glonner 412

Werke bewuBt. Und das erschreckt ihn, weil in der Apokalypse die Vernichtung
der Welt —er glaubt seiner Welt — von Gott beschlossen ist! Wie eingangs schon
erwdhnt, wird heute aber der Fehler begangen, die apokalyptischen Katastro-
phen mit realen Infernos gleichzusetzen. Das widerspricht dem theologischen
Konzept des tief im Alten Testament verwurzelten Auntors.

Denn Jahwe ist der Gott der Lebenden. Er ist der Menschheit nicht feindlich
gesinnt und will sie nicht vernichten. Hat er doch den Vitern das Land ver-
heiBien, in dem Milch und Honig flieBen. So ist auch die Hochtechnologie kein
Teufelswerk, wurde sie doch in der Schépfung von Gott selbst grundgelegt.
Die Siinde, mit der der Mensch behaftet ist (Gen 3), besteht nicht darin, daB er
sich verbotenermafen géttliches Wissen aneignet, sondern daB er Gott aus sei-
nem Leben ausklammert. Damit namlich verliert der Mensch seine Mitte. Oh-
ne seinen Schopfer ist der Mensch nichts. Selbst die Menschenrechte leiten
sich allein ans der Beziehung des Menschen zn Gott ab (Gen 1,26f). Ein Pro-
methens, der den Gottern das Feuer abtrotzt, 148t sich mit dem biblischen Welt-
bild nicht vereinbaren.

Hieraus ist zu erkennen, daf} der Begriff der Apokalypse weit mehr enthilt als
Inferno und Existenzbedrohnng. Es ist danach zn fragen, was ,, Apokalypse* ei-
gentlich bedeutet. Der griechische Begriff dmoxdAvyic hat nicht etwa ,,Un-
tergang™ oder ,Katastrophe* zum Inhalt, sondern ,,Enthiillung®, , Offenba-
rung”. Er meint die Offenbarung von Gottes Heilsplan. ,, Apokalypsis* ist das
erste Wort des ersten Satzes, der wie eine Uberschrift dem Buch vorangestellt
ist und wurde zum Titel fiir das ganze Werk und schlieBlich fiir die ganze li-
terarische Gattung der Apokalyptik. Die Apokalypse will von vornherein also
kein Horrorroman oder Katastrophenbericht sein, sie will im Grunde, genanso
wie die Evangelien, Gottes Heilsplan als Frohbotschaft offenbaren!

Die Apokalypse schildert das Endgericht und die neue Schopfung ans der
Sicht derer, denen das ewige Heil zuteil werden soll. Diese Perspektive ist hente
weitgehend vergessen. Das Erleben, daB die Existenz des Menschen gefihrdet
ist, hat durchaus seine Berechtigung. Das war immer schon so. Auch in Antike
und Mittelalter sah der Mensch sein Leben durch Feinde, Mangel oder Krank-
heiten bedroht. Doch je eindrucksvoller die Zivilisation wird, um so katastro-
phaler wiirde sich ihr Zusammenbruch gestalten, und — das ist etwas vollig
Neues — erstmals liegt die Gefahr des Untergangs im Vermégen des Menschen
selbst begriindet. Er ist féahig zn ungehenrem Wohlstand, aber ebenso zn nnge-
hewrer Vernichtung. Doch die Infernos der Apokalypse erheben eben nicht den
Anspruch, echte Naturkatastrophen schildern zu wollen. Sie orientieren sich an
den dgyptischen Plagen und sollen einerseits Gottes Macht demonstrieren und
die Bewohner der Erde zur Umkehr bewegen, wie es in den Evangelien auch
Johannes der Téufer oder Jesus tun (Mt 3,1—12; Joh 5,24). Zum anderen stellen
sie eine Umkehr des Schopfungsberichtes (Gen 1) dar. Gottes Schopfung ist



Die Apokalypse — Bedrohung oder Hoffnung? 413

durch die Siinde verdorben und muf} wie eine kranke Pflanze ausgerissen wer-
den, ehe der Boden fiir eine neue Schépfung bereiten werden kann. Ist damit
die Existenz des Menschen bedroht, da er doch Teil dieser Welt ist? Keines-
wegs, denn wie Gott Noah und seine Familie iiber die Sintflut gerettet hat, so
rettet er auch in diesem letzten Gericht all jene Menschen, die sich za ihm be-
kennen und bereitet ihnen in der neuen Schopfung einen neuen Lebensraum.
Die Plagen warnen die Menschen und fordern sie zur Umkehr auf. Anders als
in den Schriften der jiidischen Apokalyptik ist das Heil auch nicht durch das
minutitse Einhalten der zahlreichen Gebote, durch fromme Praktiken und
Werke zu erlangen. Gegen ein solches Verstéindnis wenden sich sowohl Jesus
(Mt 23) wie auch Paulus (Rom 3,21{f). Allein der Glaube ist Indikator fiir die
Rettung im Gericht. Wer sein Leben mit ganzem Herzen an Christus Jesus
ausrichtet, ist zum ewigen Leben berufen.

Heute stellt sich aber die Frage, ob etwa ein Hindu oder Muslim, der nie
von Christus gehort hat, automatisch der Verdammnis anheimfillt. Gewil3
nicht! Natiirlich werden alle Menschen gerettet werden, die innerhalb ihrer
Religion nach Gott suchen und in thm leben. Es wiire vermessen, wollten die
Christen heute noch das Heil allein fiir sich beanspruchen. Die einseitige
Fixierung auf die apokalyptischen Weltkatastrophen, denen niemand auf Er-
den entrinnen kann, ist falsch.

Was kann also die Apokalypse dem heutigen Christen vermitteln? Zunichst
ist festzustellen, dal der Mensch trotz all seines Vermogens den Kosmos nicht
im Griff hat, sondern Gott allein souveriner Herr seiner Schopfung ist. Und
Gott hat erkldrtermafien das Heil des Menschen im Sinn. Selbst wenn der
Mensch sich zugrunde richtet, gibt Gott ihn nicht auf. Selbst wenn das Denken
des aufgekldrten Menschen am Ende des 20. Jahrhunderts Gott weitgehend
ausblendet, hilt ihm Gott die Treue und wacht iiber ihn, wie Eltern ihre Kinder
sicher an der Hand durch den quirligen Straenverkehr fithren, obwohl die Kin-
der selbst tiberhaupt nicht auf die Gefahren achten.

Auch aus den Evangelien ist bekannt, das deren Autoren viel Gewicht auf die
ersten Worte direkter Rede legten, die Jesus jeweils spricht. Wie eine program-
matische Uberschrift stehen diese Worte iiber den Evangelien'?. Gleicher-
malflen sind die ersten Worte Gottes in der Apokalypse zu werten. Sie erfolgen
erst an Ende des groBen Gerichts in Offb 21,5: ,,Siehe, ich mache alles neu.
Das ist das Programm, unter dem die Apokalypse steht. Und die neue Schop-
fung, die Gott errichten wird, ist die Heimstatt fiir uns Menschen. Es gibt also
wirklich keinen Grund fiir die, die Gott suchen, sich vor der Botschaft der Apo-
kalypse zu fiirchten. Das Buch will ihnen nicht Angst machen, sondern Hoff-
nung vermitteln.

12 Siehe Mt 3,15; Mk 1,15; Lk 2,49; Joh 1,39.





