
Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung' 
Georg Glonner, München 

In letzter Zeit wächst zunehmend das Interesse an einer weitgehend unbekann- 
ten Schrift des Neuen Testaments: der Apokalypse des Johannes von Patmos. 
Nur ganz selten werden Perikopen daraus in der Liturgie gelesen und ihr düste- 
rer Inhalt will so gar nicht zur Frohbotschaft der Evangelien passen. Denkt man 
an die Apokalypse, so fallen einem zuerst die apokalyptischen Reiter ein, die 
Albrecht Dürer neben anderen Holzschnitten zur Apokalypse so meisterlich in 
Szene setzte, wie überhaupt alles, was mit Katastrophen und Infernos zu tun 
hat, mit der Apokalypse verbunden wird. Der Begriff ist zu einem Synonym für 
Untergang und Verderben geworden. 
Hierfür gibt es mehrere Gründe: 

- Die Handlung der Apokalypse wird allzu wörtlich verstanden und die be- 
schriebenen Katastrophen mit echten Naturkatastrophen oder kriegerischen 
Infernos verbunden; 

- die Apokalypse wird als eine Art Fernsehbericht betrachtet, was dazu führt, 
daß der Leser mit all den Bedrängten und Sterbenden mit leidet. Dieser 
Blickwinkel ist aber völlig falsch; 

- in einer Zeit, da es dem Menschen erstmals möglich scheint, seine Zukunft 
selbst zu gestalten, kann er es nicht verwinden, daß Gott souverän die Zügel 
des Weltgeschehens in der Hand hält; 

- schließlich wird beim schrecklichen Szenario innegehalten und das Ende der 
Geschichte, die neue Schöpfung und das ewige Heil, nicht bedacht. 

Eine solchermaßen falsche Lesart der Apokalypse wenden besonders gern Sekten 
und Esoteriker an. Sie entfalten eine wahre Lust am Untergang; tun dies aber vor 
allen Dingen, um ihre Mitglieder einzuschüchtern und bei der Stange zu halten 
oder um die Auflagenstarke diverser Zeitschriften in die Höhe zu treiben - es ist 
ein Geschäft mit der Angst. Daß sich heute ausgerechnet apokalyptische Themen 
in den Medien häufen, ist nicht verwunderlich. Kurz vor einer Jahrtausendwende 
hat die Apokalypse die Christen schon einmal tiefbewegt. Denn in der Apokalyp- 
se ist vom Tausendjährigen Reich (Offb 20,6-15) die Rede - eine Zwischenzeit 
des Friedens nach dem Sieg über den Satan und seiner endgültigen Vernichtung 
im großen Endgericht. Schon um das Jahr 1000 erwartete die westliche Christen- 
heit im Gefolge des heiligen Augustinus den bevorstehenden Untergang. Das 
Osterereignis, der Sieg Christi über den Tod wurde als Beginn des Tausendjähri- 
gen Reiches interpretiert. Nun war es folglich an der Zeit für das Endgericht. Weil 
es ausblieb, haftet heute für viele dem Jahr 2000 eine ähnliche Faszination an. 



Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung ? 405 

Aber wird nun im Laufe der kommenden Jahre ein apokalyptisches Ereignis 
eintreten, ändert das vor kurzem angebrochene Wassermann-Zeitalter die 
Menschheit grundlegend, oder steigt der von Nostradamus prognostizierte 
Schreckensherrscher im Gefolge der Sonnenfinsternis vom 11. August 1999 
auf die Erde herab, wie kürzlich in einem astrologischen Jahresheft1 zu lesen 
war? Die Sonnenfinsternis haben wir jedenfalls überlebt. 

Das Weltbild der Apokalypse 

Es wird hier schon deutlich, daß der Apokalypse einiges an Gewalt angetan 
wird. 

Von den Evangelien ist es heute hinreichend bekannt, daß sie eine bilder- 
reiche, symbolische Sprache verwenden. In der Apokalypse ist diese Bilder- 
sprache noch um einiges dichter. Die meisten seiner Bilder und Symbole über- 
nimmt Johannes, eine charismatische Persönlichkeit, die vermutlich in Ephe- 
sos wirkte und zumindest zeitweilig auf die karge Insel Patmos verbannt war, 
aus dem Alten Testament. Die Apokalypse gleicht einem Teppich, der aus einer 
Vielzahl von Fäden gewebt ist. Hier sind es Fäden vor allem aus den großen alt- 
testamentlichen Propheten und zeitgenössischen jüdischen Apokalypsen. Jo- 
hannes wählte seine Bilder mit solcher Kenntnis und fügte sie mit derartiger Si- 
cherheit zusammen, daß ihm seine Schrift ein beeindruckendes Zeugnis aus- 
stellt. 

Er - neben Paulus übrigens der einzige neutestamentliche Autor, der sich in 
seiner Schrift selbst mit Namen nennt - hat sich mit seiner Apokalypse in eine 
lange Tradition apokalyptischer Schriften eingereiht, die im Judentum über 
Jahrhunderte entstanden war. Die bedeutendsten sind die Abrahamsapokalyp- 
se, das vierte Buch Esra, die syrische Baruchapokalypse und vor allem die 
äthiopische Henochapokalypse.2 So war die Schrift des Johannes von Patmos 
also weder die erste noch die einzige ihres Genres; freilich ist sie heute die be- 
kannteste. 

Die Apokalypse spricht vom bevorstehenden Weltuntergang, vom Endge- 
richt und der neuen Schöpfung. Gibt sie auch Auskunft darüber, wie und wann 
das alles geschehen wird? Heute gibt es ja viele Bewegungen, die versuchen, 
den Weltuntergang im Kalender festzuschreiben. Dazu gehören etwa die Zeu- 

1 E. Teissier, Schicksalsjahr 1999. München 1998, lOff. 
2 Die beiden letztgenannten sind durch die Quellen näher bestimmt, in denen sie sich erhalten 

haben. Die Henochapokalypse steht heute noch in der Bibel der äthiopischen Kirche. Daneben 
gibt es Varianten in slawischen und hebräischen Handschriften. Ebenso kennt man neben der 
syrischen auch eine griechische Baruchapokalypse. Man lasse sich allerdings davon nicht 
täuschen, sie alle sind jüdischen Ursprungs und entstanden zwischen dem dritten vorchristlichen 
Jahrhundert und der Zeit der Johannesapokalypse. 



Georg Glonner 406 

gen Jehovas, die Adventisten, die Vereinigungskirche von Sung Myung Moon 
oder, jüngst bekannt geworden, die Children of the Sun. Für solche Bewegun- 
gen ist ein konkretes Datum für den Weltuntergang unbedingt notwendig, weil 
ihre ganze Ideologie darauf hingeordnet ist. Gelegentlich wird ein Datum be- 
nannt, um den Eifer der Mitglieder anzufachen - der Ernstfall wird geprobt. 
Selbst wenn das Datum ereignislos verstreicht, bedeutet das heute im Gegen- 
satz zu früheren Bewegungen nicht mehr deren Ende. Wenn der Untergang 
ausbleibt, dann weil entweder Gott den Menschen nochmals eine Chance zur 
Bekehrung gibt oder weil die Gebete der Sektenmitglieder den Weltuntergang 
aufgehalten haben! 

Johannes nennt kein Datum. Wie die Apokalyptiker der jüdischen Literatur 
begreift auch er sich zwar an der Schwelle zur Endzeit, es steht für ihn aber 
außer Zweifel, daß Gott allein den Tag des Gerichts völlig souverän festsetzt 
und sich dabei von keinem Menschen nötigen läßt: Es kann noch heute Nacht 
geschehen oder erst in zehntausend Jahren. In den Evangelien gebraucht Jesus 
für das Kommen des Menschensohnes im Gericht das Bild vom Dieb, der un- 
erwartet in der Nacht kommen kann (Mt 24,43; Lk 12,39f). Wann die Endzeit 
anbricht, weiß kein Mensch; nur daß sie kommen wird, das ist von Anfang an 
festgeschrieben in Gottes Heilsplan. 

Eine solche Einstellung liegt im Weltbild der Apokalyptik begründet. Die 
Autoren des Alten Testaments vertraten die Ansicht, daß Gott unmittelbar in 
die Welt eingreife3. Solange das Königreich der Davididen blühte, gab es hier- 
mit keine Probleme. Auch das Mißgeschick des assyrischen und babyloni- 
schen Exils wurde als Strafe Gottes für das fortwährende Sündigen Israels aus- 
gelegt. Dieses Weltbild brach aber zusammen, als die frommen Israeliten ganz 
offensichtlich grundlos unter der Religionspolitik der seleukidischen Diado- 
chen zu leiden hatten. Antiochos IV. schaffte den Jahwe-Glauben ab und rich- 
tete im Tempel ein Zeus-Heiligtum ein. Am meisten traf das Judentum, daß 
zahlreiche Gebildete aus der jüdischen Oberschicht zu den Hellenen überliefen 
und ihre einstigen Glaubensgenossen heftig bekämpften. Das konnte unmög- 
lich auf Gottes Handeln zurückgehen. Dieses Problem wurde zunächst von der 
Weisheitsliteratur behandelt. Der klassische leidende Gerechte ist Ijob. Ijobs 
Freunde vertreten eben jene traditionelle Ansicht, wonach der Gute von Gott 
belohnt, der Böse aber bestraft wird. Ijob jedoch paßt nicht in dieses Konzept. 
Obwohl er einen Schicksalsschlag nach dem anderen erleidet, bleibt er der 
Gute und Gerechte. 

Etwa zur selben Zeit setzte die apokalyptische Literatur ein. Sie erklärte, 
Gott mische sich in den Lauf der Welt überhaupt nicht ein. Die Welt sei viel- 

3 So rettet er Israel vor den Ägyptern am Schilfmeer (Ex 14), er baut dem David eine Dynastie 
als Lohn für dessen Glauben (2 Sam 7,1-17), er erhält seine Schöpfung täglich neu (Ps 104) und 
er selbst schickt Nebukadnezzar gegen das abtrünnige Tyros (Ez 26,7-14). 



Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung ? 407 

mehr von Grund auf schlecht. Sie könne auch nicht mehr gebessert werden. 
Darum habe Gott bereits beschlossen, die verdorbene Welt durch eine neue, 
heile Schöpfung komplett zu ersetzen. 

Das Datum für das damit verbundene große Gericht, das die Guten von den 
Bösen scheidet, kennt Gott allein. Das Eschaton, ist jedoch keine Endzeit (wie 
es der griechische Begriff definiert), sondern vielmehr eine Wendezeit. Denn 
die neue Schöpfung ist kein jenseitiges Elysium, sondern sie wird genauso ma- 
teriell vorgestellt, wie die alte Schöpfung. Folglich ist das Geschichtsverständ- 
nis der Apokalyptiker kein offenes oder zyklisches wie bei den Griechen4, son- 
dern die gesamte Geschichte wird von ihrem Ende her als Ganzes gesehen. 

Im christlichen Verständnis beginnt die •Endzeit" mit der Auferstehung Je- 
su von den Toten. Seither leben wir in einer Spannung des •schon" und •noch 
nicht". Denn das Eschaton hat schon begonnen, seine Vollendung in der 
Wiederkunft Christi und der Auferstehung aller Toten ist noch nicht einge- 
treten. Obwohl auch Jesus der apokalyptischen Grundeinstellung verhaftet ist 
(er wuchs in einer apokalyptisch denkenden Umwelt auf), kann er dennoch 
vom unmittelbaren Wirken Gottes in der Welt sprechen. Denn er weiß sich be- 
reits in dieser Zwischenzeit, in der das Gericht schon angebrochen ist. Und im 
Gericht greift Gott ganz entschieden in die Welt ein. 

Der Blickwinkel, aus dem die Apokalyptik die Dinge betrachtet, zeigt, daß 
die Botschaft der jüdischen Apokalyptik wie auch der Johannesapokalypse mit 
den Augen derer gesehen werden will, die sich als die leidenden Gerechten be- 
trachten. Anders aber als die jüdischen Schriften, die das Heil ausschließlich 
für einen Heiligen Rest, dem sich die Autoren jeweils zurechnen, erwarten, 
bleibt die Johannesapokalypse offen für alle, die bereit sind, Christus nachzu- 
folgen. 

Woher kommt aber nun das Bedürfnis des Menschen nach einem apokalyp- 
tischen Gericht? In einem Buch, das dem Thema Weltuntergang und Gottes- 
herrschaft nachspürt, wurde der Aufsatz eines siebenjährigen Mädchens zitiert. 
Es wünscht sich darin, daß all die Leute und Dinge, die es nicht mag, verbrannt 
und vernichtet werden.5 Solches Denken ist offenbar allen Menschen geläufig. 
Auch die Märchen aller Völker sind voll davon: der Gute siegt und der Böse 
nimmt ein übles, aber wohlverdientes Ende. Wer beispielsweise hat Mitleid mit 
dem Wolf, der mit sieben Wackersteinen anstelle der sieben Geißlein im Bauch 
in den Brunnen fällt und ertrinkt? Nie wäre es einer Tierschutzorganisation ein- 
gefallen, gegen eine solche Tierquälerei Einspruch zu erheben, niemand hat je 
die Gewalt in den Märchen gebrandmarkt. Es ist allen klar, daß es sich hierbei 
um Bilder für die gerechte Bestrafung des Ungerechten handelt. Auch die Apo- 

4 Bei den griechischen Philosophen herrschte die Vorstellung, in der Geschichte kehre alles 
einmal wieder. 

5 D. Dormeyer, L. Hauser, Weltuntergang und Gottesherrschaft. Mainz 1990, 7ff. 



Georg Glonner 408 

kalypse hat kein Interesse daran, Menschen zu quälen oder leiden zu lassen. 
Die apokalyptischen Katastrophen wollen die Bösen treffen, nicht die Guten 
und schon gar nicht die Unbeteiligten, Schuldlosen oder den Menschen als 
Individuum. 

Die Bildersprache des Johannes von Patmos 

Wenn nun Johannes seine Offenbarung aus einer Vielzahl alttestamentlicher 
und apokalyptischer Motive zusammengewebt hat, dann stellt sich die Frage 
nach der visionären Unmittelbarkeit. Johannes gibt vor, aufzuschreiben, was er 
soeben in seiner Vision geschaut hat. Die sprachliche Gestaltung läßt aber viel- 
mehr auf eine durchdachte Bearbeitung des Buches über einen längeren Zeit- 
raum schließen. Beides muß sich nicht unbedingt widersprechen. Johannes 
mag schon vor seinem Exil auf Patmos verschiedene Visionen erlebt haben. 
Die entscheidende Schau auf der Insel war möglicherweise jene, die seither 
sein Buch einleitet (Offb 1,9-20) und aufgrund derer er dann sein Werk nie- 
derschrieb. Warum aber schilderte er seine Visionen nicht mit eigenen Worten, 
wie das in heutigen Berichten der Fall wäre? All diese Anspielungen hatten für 
seine damaligen Adressaten Signalwirkung. Sie kannten die heiligen Schriften 
ebenso wie er und mit jedem zitierten Bild schwang für sie der je ursprüngliche 
Kontext mit. Ein Beispiel soll das verdeutlichen. 

Im zehnten Kapitel der Apokalypse schaut Johannes einen gewaltigen 
Engel, der feierlich das nahe Ende der Welt beschwört und dem Seher ein 
Büchlein übergibt, damit er es esse und nachher weitere Prophezeiungen aus- 
spreche.6 Eine solche Vision ist sonst nirgends in den Schriften des Alten 
Testaments oder der jüdischen Apokalyptik zu finden, ist von Johannes also 
nicht abgeschrieben worden. Auf den ersten Blick steht also nichts dagegen, 
daß er diese Schau genau so erlebt hat. 

Auf den zweiten Blick dagegen finden sich in dieser eindrucksvollen Hand- 
lung viele traditionelle Bildmuster, die darauf schließen lassen, daß auch jene 
Vision eine kunstvolle Komposition aus unterschiedlichen Vorlagen ist: 

Der Engel ist in eine Wolke gehüllt, seine Füße sind wie Feuersäulen, sein 
Gesicht strahlt wie die Sonne, über ihm steht ein Regenbogen. Es handelt sich 
dabei um prominente Theophaniezeichen. Wolken umhüllten den Sinai (auch 
das dortige Donnergrollen kommt in dieser Perikope vor) und aus einer Wolke 
offenbart Gott bei der Taufe Jesus als seinen Sohn. Die Feuersäule schreitet 
Israel beim Auszug aus Ägypten voran und tritt am Schilfmeer schützend zwi- 
schen Israel und die Ägypter. Die Sonne geht unter, als Gott Abrahams Opfer 

6   Siehe hierzu ausführlich in: G. Glonner, Die Bildersprache des Johannes von Patmos (NTA 
34). Münster 1999, 201-238. 



Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung ? 409 

annimmt und sie erhebt sich am Horizont, als Gottes Gericht Sodom und Go- 
morra trifft. Schließlich ist der Regenbogen das Bundeszeichen für Noah nach 
der Sintflut. Allein durch diese Beschreibung wird der Engel zu einer Schlüs- 
selfigur sowohl des Gerichts wie auch der Bundestreue Gottes. Den Zeitgenos- 
sen des Johannes war dadurch von vornherein klar, daß sich das Gericht nicht 
gegen sie wenden würde! 

Der Schwur, den der Engel tut, orientiert sich exakt an einigen bekannten 
Schwüren im Alten Testament: In gleicher Weise schwören Abraham (Gen 
14,22-23), Jeschua, der erste Hohepriester nach dem Exil (Neh 9,5-37) und 
der Mann im Leinenkleid dem Propheten Daniel gegenüber (Dan 12,7). Der 
Engel reiht sich also neben zwei anerkannten Autoritäten des jüdischen Glau- 
bens ein und bestätigt den Schwur, den Daniel bereits •vorausgesagt"7 hatte. 
All das hätte eine Prosaschilderung niemals einholen können, selbst wenn sie 
sich haargenau an die Vision gehalten hätte. 

Johannes wird geheißen, das Buch zu essen, das der Engel in der Hand hält. 
Diese Szene orientiert sich an der Berufung des Propheten Ezechiel. Das mag 
nicht verwundern; wie Ezechiel in Babylonien war Johannes im Exil. Er setzt 
sich mit dem großen Propheten gleich. Das wirft ein Licht auf sein Selbstver- 
ständnis! Was er in der Folge prophezeien soll, ist unzweifelhaft der Inhalt je- 
nes Buches, den er erst einmal •verdauen" muß. Wie schon bei Ezechiel ent- 
faltet das göttliche Wort bei Johannes ein charakteristisches Eigenleben. Eben- 
so wie Maria mit Christus schwanger ging und ihn gebar, trägt auch Johannes 
das Wort Gottes im Bauch (das griechische Wort KOtA.toc meint auch den Ute- 
rus) und wird es durch seinen Mund hervorbringen. Eine Stimme aus dem 
Himmel befiehlt dem Johannes, über Völker, Stämme, Sprachen und Könige 
zu prophezeien. Dieselbe Formulierung finden wir bei Daniel (Dan 3,4). Jo- 
hannes reiht sich also nicht nur neben Ezechiel, sondern auch neben Daniel ein, 
dem zweiten großen Propheten des babylonischen Exils, der zudem erstmals 
vom großen Endgericht spricht. 

Indem Johannes Motive aus alttestamentlichen Schriften in seine Visionen 
aufnimmt, wird seine Apokalypse zur Bestätigung all der früheren Verheißun- 
gen. Das ekstatische Erlebnis der Vision wird dadurch wirkungsvoll und sinn- 
fällig ausgedrückt: Das Gericht wird sicher kommen und den Menschen, die an 
Gott festhalten, droht davon keine Gefahr. Johannes in der Verbannung ist da- 
zu ausersehen, diese Offenbarung im Gefolge der großen Propheten, die einst 

7 Obwohl das Buch Daniel zur Zeit des Antiochos IV. um 164 v. Chr. entstanden ist, wird es in 
die Zeit des babylonischen Exils von 582 bis 550 v. Chr. zurückdatiert. Dadurch hat es den 
Anschein, als habe der Prophet Daniel Dinge voraussehen können, die sich in der Gegenwart des 
anonymen Autors tatsächlich ereignet haben. Diesen Vorgang nennt man vaticinia ex eventu. 
Gerade apokalyptische Schriften bedienen sich häufig dieser Technik, um die Wahrheit der gött- 
lichen Offenbarung zu untermauern. 



Georg Glonner 4]0 

sein Schicksal teilten, den Gemeinden zu verkünden. 
Als der Engel auftritt, brüllt er wie ein Löwe. Die Antwort der sieben Don- 

ner will Johannes aufschreiben. Ein Engel aber befiehlt ihm, die Donnerrede zu 
versiegeln. Diese Szene irritiert, denn überall sonst in der Apokalypse ist im 
Gegensatz zu den anderen apokalyptischen Büchern vom Öffnen der Siegel 
(etwa Offb 6,1-17) und von der Verkündung aller Visionen die Rede. Johannes 
erlebt sich unmittelbar an der Schwelle des Gerichts, es gibt nichts mehr, das 
für eine ferne Zukunft aufgehoben werden müßte. Den ersten Worten Gottes in 
direkter Rede kommt aber eine besondere programmatische Bedeutung über 
das ganze Werk zu.8 An dieser Stelle, die eine Bestätigung des Engels durch 
Gott erfordert, wären diese Worte aus dramaturgischen Gründen noch nicht 
angebracht gewesen. Darum wendet Johannes die Metapher von der Versiege- 
lung an, um die Notwendigkeit einer verfrühten Gottesrede zu umgehen. 

Soweit unser kurzer Streifzug. Es konnten nicht alle Bilder der Vision aus- 
geschöpft werden. Doch es ist deutlich geworden, in welchem Maße und wes- 
halb Johannes seine Visionen in tradierte Motive kleidete. 

Bedeutung der Apokalypse früher und heute 

Jede Zeit ging anders mit der Botschaft der Apokalypse um. Die unterschiedli- 
che Verwendung apokalyptischer Motive im Bildschmuck der Kirchen bei- 
spielsweise spiegelt sinnfällig wieder, auf welche Komponenten der Apoka- 
lypse die jeweilige Epoche besonderen Wert legte.9 Im ersten Jahrtausend sind 
nur einzelne Elemente wie feurige Wolken, die vier Thronwesen (Offb 4,6-8) 
oder das Christuslamm (Offb 5,6ff) in die Bilder eingebaut worden.10 

Durch die Beigabe apokalyptischer Bildelemente wurden die Darstellungen 
Christi, der Muttergottes und der Heiligen in einen eschatologischen Zusam- 
menhang gestellt. Christus wurde nicht als historische Person dargestellt, son- 
dern als der im Endgericht Wiederkehrende. Als Konstantin das Christentum 
protegierte, unterlegte er es mit dem ganzen Symbolreichtum der kaiserlichen 
Ikonographie. Christus wurde zum Himmelskaiser, Maria zur Kaiserinmutter, 
die Apostel und Heiligen zum Hofstaat. Im Kulturkreis des Oströmischen 
Reichs ist das bis über die Eroberung Konstantinopels 1453 hinaus so geblie- 
ben. Selbst im Kloster auf der Insel Patmos gibt es keine spezifischen Bildmo- 
tive aus der Apokalypse. Auch im Westen folgte die Kunst der Romanik die- 
sem traditionellen Kanon. Um das Jahr 1000 wurden allerdings mehrere Hand- 

8 Darauf wird am Schluß dieser Betrachtungen eingegangen. 
9 Siehe hierzu ausführlich in: G. Glonner, Bildersprache, a.a.O. 239-245. 

10 Ich möchte in diesem Zusammenhang auch auf das Kuppelmosaik im Arianerbaptisterium 
von Ravenna hinweisen. Die zwölf Apostel wurden dort mit den 24 Ältesten aus Offb 4,4.10 ver- 
schmolzen. 



Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung ? 411 

Schriften wie die Bamberger Apokalypse geschaffen, in denen die Motive der 
Apokalypse sehr nahe am Wortlaut wiedergegeben wurden. Das plötzliche In- 
teresse an der Apokalypse erklärt sich aus der bereits genannten akuten End- 
zeitstimmung. 

Während in der Gotik apokalyptische Darstellungen eher selten waren, ob- 
wohl sie wegen des Desasters der Kreuzzüge und der Schrecken von Pest, 
Papstschisma und Kriegen gut in den Zeitgeist gepaßt hätten, wurden sie in der 
Renaissance erstmals intensiv aufgenommen. Hauptmotiv war das Jüngste Ge- 
richt - hier genügt ein Verweis auf Michelangelo Buonarottis geniales Fresko 
in der Sixtinischen Kapelle in Rom. Die Renaissance hat zum Individuum ge- 
funden. Dem Einzelnen, der das Bild betrachtet, wurde vor Augen geführt, 
welche Konsequenz sein gegenwärtiges Handeln auf seine Zukunft im Jenseits 
haben würde: ewiges Heil oder ewige Verdammnis." 

Die Barockzeit malt die Gerichtsbilder wieder etwas optimistischer. Die Ge- 
genreformation war erfolgreich, der Reichtum durch die amerikanischen Kolo- 
nien enorm und die ungläubigen Türken erlagen mehr und mehr den christli- 
chen Heeren. In dieser Zeit ist es häufig der Erzengel Michael, der Tod und 
Teufel in barocker Dramatik niederwirft. An die Stelle der individuellen Ent- 
scheidung ist der Beistand der himmlischen Mächte getreten. 

Das 19. Jahrhundert hat, wenn überhaupt, nur mythisches Interesse an der 
Apokalypse. Das Werk paßt weder in den nüchternen Geist der Aufklärung, 
noch in jenen der Romantik. 

Die Menschen des 20. Jahrhunderts dagegen haben mehrere •Apokalypsen" 
am eigenen Leibe erfahren: die beiden Weltkriege, Holocaust, Massenvertrei- 
bung, Vietnamkrieg, atomare Bedrohung, sowie Umweltkatastrophen gewalti- 
gen Ausmaßes. In religiösen Bildern sind heute kaum apokalyptische Themen 
zu finden; allenfalls, wenn die Darstellungen die urchristlichen Wurzeln suchen, 
was heute verstärkt der Fall ist. Moderne Künstler und Filmemacher dagegen 
thematisieren apokalyptische Motive zuhauf. Sie versuchen darin die Schrecken 
der begangenen Unmenschlichkeiten auszudrücken oder sie stellen die erlebten 
oder befürchteten Naturkatastrophen mit den Plagen der Apokalypse gleich. 
Und damit ist das Spezifikum unserer Zeit gefunden: nie zuvor sind die Plagen 
und Katastrophen der Apokalypse in solchem Maße thematisiert worden wie 
heute. Mehr als je zuvor erkennt der Mensch, wie empfindlich das Gleichge- 
wicht der Natur auf seine erheblichen Eingriffe reagiert. Durch die moderne 
Astronomie wird zudem bewußt, wie schutzlos die Zivilisation etwa einem Me- 
teoriteneinschlag ausgeliefert ist. So sehr der Mensch auch in der Lage ist, seine 
Umwelt selbst zu gestalten, so sehr ist er sich auch der Verwundbarkeit seiner 

1' Auch die Reformatoren begriffen sich an der Schwelle zur Endzeit. Darum wurde die Luther- 
bibel mit Kopien der Apokalypse-Stiche Albrecht Dürers illustriert. Diese Stiche waren aller- 
dings tendenziös gegen die katholische Kirche gerichtet. 



Georg Glonner 412 

Werke bewußt. Und das erschreckt ihn, weil in der Apokalypse die Vernichtung 
der Welt - er glaubt seiner Welt - von Gott beschlossen ist! Wie eingangs schon 
erwähnt, wird heute aber der Fehler begangen, die apokalyptischen Katastro- 
phen mit realen Infernos gleichzusetzen. Das widerspricht dem theologischen 
Konzept des tief im Alten Testament verwurzelten Autors. 

Denn Jahwe ist der Gott der Lebenden. Er ist der Menschheit nicht feindlich 
gesinnt und will sie nicht vernichten. Hat er doch den Vätern das Land ver- 
heißen, in dem Milch und Honig fließen. So ist auch die Hochtechnologie kein 
Teufelswerk, wurde sie doch in der Schöpfung von Gott selbst grundgelegt. 
Die Sünde, mit der der Mensch behaftet ist (Gen 3), besteht nicht darin, daß er 
sich verbotenermaßen göttliches Wissen aneignet, sondern daß er Gott aus sei- 
nem Leben ausklammert. Damit nämlich verliert der Mensch seine Mitte. Oh- 
ne seinen Schöpfer ist der Mensch nichts. Selbst die Menschenrechte leiten 
sich allein aus der Beziehung des Menschen zu Gott ab (Gen l,26f). Ein Pro- 
metheus, der den Göttern das Feuer abtrotzt, läßt sich mit dem biblischen Welt- 
bild nicht vereinbaren. 

Hieraus ist zu erkennen, daß der Begriff der Apokalypse weit mehr enthält als 
Inferno und Existenzbedrohung. Es ist danach zu fragen, was •Apokalypse" ei- 
gentlich bedeutet. Der griechische Begriff &7tOKd^vjY|/t<; hat nicht etwa •Un- 
tergang" oder •Katastrophe" zum Inhalt, sondern •Enthüllung", •Offenba- 
rung". Er meint die Offenbarung von Gottes Heilsplan. •Apokalypsis" ist das 
erste Wort des ersten Satzes, der wie eine Überschrift dem Buch vorangestellt 
ist und wurde zum Titel für das ganze Werk und schließlich für die ganze li- 
terarische Gattung der Apokalyptik. Die Apokalypse will von vornherein also 
kein Horrorroman oder Katastrophenbericht sein, sie will im Grunde, genauso 
wie die Evangelien, Gottes Heilsplan als Frohbotschaft offenbaren! 

Die Apokalypse schildert das Endgericht und die neue Schöpfung aus der 
Sicht derer, denen das ewige Heil zuteil werden soll. Diese Perspektive ist heute 
weitgehend vergessen. Das Erleben, daß die Existenz des Menschen gefährdet 
ist, hat durchaus seine Berechtigung. Das war immer schon so. Auch in Antike 
und Mittelalter sah der Mensch sein Leben durch Feinde, Mangel oder Krank- 
heiten bedroht. Doch je eindrucksvoller die Zivilisation wird, um so katastro- 
phaler würde sich ihr Zusammenbruch gestalten, und - das ist etwas völlig 
Neues - erstmals liegt die Gefahr des Untergangs im Vermögen des Menschen 
selbst begründet. Er ist fähig zu ungeheurem Wohlstand, aber ebenso zu unge- 
heurer Vernichtung. Doch die Infernos der Apokalypse erheben eben nicht den 
Anspruch, echte Naturkatastrophen schildern zu wollen. Sie orientieren sich an 
den ägyptischen Plagen und sollen einerseits Gottes Macht demonstrieren und 
die Bewohner der Erde zur Umkehr bewegen, wie es in den Evangelien auch 
Johannes der Täufer oder Jesus tun (Mt 3,1-12; Joh 5,24). Zum anderen stellen 
sie eine Umkehr des Schöpfungsberichtes (Gen 1) dar. Gottes Schöpfung ist 



Die Apokalypse - Bedrohung oder Hoffnung ? 413 

durch die Sünde verdorben und muß wie eine kranke Pflanze ausgerissen wer- 
den, ehe der Boden für eine neue Schöpfung bereiten werden kann. Ist damit 
die Existenz des Menschen bedroht, da er doch Teil dieser Welt ist? Keines- 
wegs, denn wie Gott Noah und seine Familie über die Sintflut gerettet hat, so 
rettet er auch in diesem letzten Gericht all jene Menschen, die sich zu ihm be- 
kennen und bereitet ihnen in der neuen Schöpfung einen neuen Lebensraum. 
Die Plagen warnen die Menschen und fordern sie zur Umkehr auf. Anders als 
in den Schriften der jüdischen Apokalyptik ist das Heil auch nicht durch das 
minutiöse Einhalten der zahlreichen Gebote, durch fromme Praktiken und 
Werke zu erlangen. Gegen ein solches Verständnis wenden sich sowohl Jesus 
(Mt 23) wie auch Paulus (Rom 3,21ff). Allein der Glaube ist Indikator für die 
Rettung im Gericht. Wer sein Leben mit ganzem Herzen an Christus Jesus 
ausrichtet, ist zum ewigen Leben berufen. 

Heute stellt sich aber die Frage, ob etwa ein Hindu oder Muslim, der nie 
von Christus gehört hat, automatisch der Verdammnis anheimfällt. Gewiß 
nicht! Natürlich werden alle Menschen gerettet werden, die innerhalb ihrer 
Religion nach Gott suchen und in ihm leben. Es wäre vermessen, wollten die 
Christen heute noch das Heil allein für sich beanspruchen. Die einseitige 
Fixierung auf die apokalyptischen Weltkatastrophen, denen niemand auf Er- 
den entrinnen kann, ist falsch. 

Was kann also die Apokalypse dem heutigen Christen vermitteln? Zunächst 
ist festzustellen, daß der Mensch trotz all seines Vermögens den Kosmos nicht 
im Griff hat, sondern Gott allein souveräner Herr seiner Schöpfung ist. Und 
Gott hat erklärtermaßen das Heil des Menschen im Sinn. Selbst wenn der 
Mensch sich zugrunde richtet, gibt Gott ihn nicht auf. Selbst wenn das Denken 
des aufgeklärten Menschen am Ende des 20. Jahrhunderts Gott weitgehend 
ausblendet, hält ihm Gott die Treue und wacht über ihn, wie Eltern ihre Kinder 
sicher an der Hand durch den quirligen Straßenverkehr führen, obwohl die Kin- 
der selbst überhaupt nicht auf die Gefahren achten. 

Auch aus den Evangelien ist bekannt, das deren Autoren viel Gewicht auf die 
ersten Worte direkter Rede legten, die Jesus jeweils spricht. Wie eine program- 
matische Überschrift stehen diese Worte über den Evangelien12. Gleicher- 
maßen sind die ersten Worte Gottes in der Apokalypse zu werten. Sie erfolgen 
erst an Ende des großen Gerichts in Offb 21,5: •Siehe, ich mache alles neu. " 
Das ist das Programm, unter dem die Apokalypse steht. Und die neue Schöp- 
fung, die Gott errichten wird, ist die Heimstatt für uns Menschen. Es gibt also 
wirklich keinen Grund für die, die Gott suchen, sich vor der Botschaft der Apo- 
kalypse zu fürchten. Das Buch will ihnen nicht Angst machen, sondern Hoff- 
nung vermitteln. 

12  Siehe Mt 3,15; Mk 1,15; Lk 2,49; Joh 1,39. 




