,,Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen*

Christliche Zeitgenossenschaft in der Spur Bischofs Ketteler!

Marianne Heimbach-Steins, Bamberg

,»Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen® — das ist das Leitmotiv einer der
sechs Adventspredigten, die Wilhelm Emanuel Freiherr von Ketteler, damals
Pfarrer im westfilischen Hopsten und Abgeordneter der Frankfurter National-
versammlung, im Advent 1848 im Mainzer Dom gehalten hat. Fiir die
katholische Kirche in Deutschland hat er mit diesen Predigten ein unerhort
wichtiges Signal gesetzt. Es war das Jahr der biirgerlichen Revolution, das Jahr,
in dem die Nationalversammlung sich konstituierte, und zugleich ein Jahr be-
deutender kirchlicher Weichenstellungen: Wenige Monate zuvor hatte der erste
Katholikentag ebenfalls hier in Mainz stattgefunden, auf dem Ketteler als be-
gnadeter Redner aufgefallen war; und es ist auch das Jahr, in dem erstmals die
Deutsche Bischofskonferenz zusammengetreten war.

In diesem geschichtstrichtigen Jahr widmet der junge Ketteler seine Ad-
ventspredigten den grofen sozialen Fragen der Gegenwart. Das hatte bis dato
noch kein Domprediger getan, weder in Mainz noch anderswo. Und doch zeigt
Ketteler, dafl gerade diese Fragen die Christen anmittelbar angehen und ihr
Christsein im Kern betreffen. Die Antworten, die Ketfeler 1848 zu geben ver-
suchte, haben sich heute groBtenteils tiberlebt — ja, Ketteler hat schon zu seinen
spiteren Lebzeiten vieles anders gesehen als noch im Revolutionsjahr. Die
Grundgedanken aber, die ihn dazu bestimmten, die soziale Frage auf die Tages-
ordnung der christlichen Predigt zu setzen, haben 150 Jahre spiter nicht an Ak-
tualitidt verloren. Anhand eines Textauszugs aus einer Predigt mochte ich Ket-
teler selbst zu Wort kommen lassen. Das Leitmotiv der Predigt ist dem Romer-
brief des Apostels Paulus entnommen: ,,Und da wir die Zeit erkennen, so ist
nun die Stunde da, vom Schlafe anfzustehen® (Rém 13,11). Im Anschluf3 an
das Pauluswort heilit es bei Ketteler:

,Man kann ... von der jetzigen Zeit nicht reden, und noch weniger ihre Lage
in Wahrheit erkennen, ohne immer wieder auf unsere sozialen Verhiltnisse und
insbesondere auf die Spaltung zwischen Besitzenden und Nichtbesitzenden,
auf den Zustand unserer armen Mitbriider, auf die Mittel, hier zu helfen,
zuriickzukommen. Mag man auch auf die politischen Fragen, auf die Gestal-
tung des Staatslebens ein noch so grofes Gewicht legen, so liegt dennoch nicht

' Adventspredigt, gehalten am 6. Dez. 1998 im Mainzer Dom. Der Text wurde fiir die Ver-
offentlichung geringfiigig iiberarbeitet.



. Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen 415

in ihnen die eigentliche Schwierigkeit unserer Lage. Mit der besten Staats-
form haben wir noch keine Arbeit, noch kein Kleid, noch kein Brot, noch
kein Obdach fiir unsere Armen! Im Gegenteil, je mehr die politischen Fragen
ihrer Losung entgegengehen, desto offenbarer wird es werden, was so viele
noch nicht erkennen wollen, daB dies nur der kleinste Teil unserer Aufgabe
gewesen, desto gebieterischer wird die soziale Frage in den Vordergrund
treten und eine Losung verlangen. ... Hat (das Volk) ... erst erkannt, dall weder
Pressefreiheit, noch Assoziationsrecht, noch freies Wahlrecht, noch Volks-
versammlungen, noch schéne Redensarten, noch Volkssouverénitit imstande
sind, die Hungrigen zu speisen, die Nackten zu kleiden, die Betriibten zu
trosten, den Kranken zu helfen, so wird es Rache nehmen an seinen Verfiih-
rern und in Verzweiflung die Hand ausstrecken nach einem anderen Ret-
tungsanker in seiner Not und Bedriingnis. ... Wollen wir also die Zeit erken-
nen, so miissen wir die soziale Frage zu ergriinden suchen. Wer sie begreift,
der erkennt die Gegenwart, wer sie nicht begreift, dem ist Gegenwart und Zu-
kunft ein Ritsel.*?

Drei Gedanken mochte ich aufgreifen, ndmlich (1.) die Aufgabe, die Zeit ge-
nau zu erkennen; (2.) die Entdeckung der sozialen Frage; (3.) die Suche nach
einer Antwort auf diese Frage.

Zeiterkenntnis und Christwerdung

Ketteler formuliert die Herausforderung zur Zeitanalyse als religiose Heraus-
forderung: ,,Wir sollen ... die Zeit, in der wir leben, genau erkennen, und diese
Erkenntnis soll uns ... antreiben, das bisherige Leben ohne Christus zu verlas-
sen und ein neues Leben in Christus zu beginnen.* Er verbindet die Aufforde-
rung zur genauen Wahrnehmung der Zeitumstinde mit der adventlich
aktuellen Einladung zur Umkehr. Wir werden sie nachher im Evangelium in
der Téuferpredigt horen. Kettelers Aufruf von 1848 klingt vor dem Hinter-
grund des letzten Konzils durchaus modern. Was er sagt, ist nahe verwandt mit
den Worten des II. Vatikanischen Konzils liber die Zeichen der Zeit. Die Pasto-
ralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute erklirt, es sei Pflicht der
Kirche, allzeit ,,nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des
Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer jeweils einer Generation
angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen nach dem Sinn
des gegenwirtigen und des zukiinftigen Lebens und nach dem Verhiltnis
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre

*W. E. v. Ketteler, Die katholische Lehre von Eigentum (2. Teil), in: Ders., Die grofien sozialen
Fragen der Gegenwart. Hrsg. u. eingel. v. Ernst Deuerlein. Mainz 1948, 45-46f.
*Ebd., 45f.



Marianne Heimbach-Steins 416

Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft dramatischen Charakter zu erfassen
und zu verstehen.“

Diese programmatischen Worte des Konzils hitte Ketteler sicher uneinge-
schriinkt mitgetragen, nehmen sie doch sein Anliegen sehr genau auf. Was be-
deutet dieses Forschen nach den Zeichen der Zeit, welcher Anspruch versteckt
sich hinter dem Aufruf, die Zeit, in der wir leben, genau zu erkennen? Ganz si-
cher geht es um mehr als um eine Chronistenaufgabe. Ketteler wie das Konzil
meinen etwas anderes, etwas fiir Christinnen und Christen Existentielles: In
der jeweiligen Gegenwart, in den Ereignissen, Entwicklungen und Trends — ob
Revolution oder Wende, ob Kampf fiir biirgerliche Freiheiten, ob Proletarisie-
rung der Industriearbeiterschaft oder strukturelle Massenarbeitslosigkeit — in
alledem, was das Gesicht der Gegenwart prigt, ist die Herausforderung des
Evangeliums zu entdecken: Die gegenwirtige Zeit soll als Heilszeit erfahrbar
werden — in all ihrer Ambivalenz gilt es, die Heil wirkende Gegenwart Gottes,
vermittelt durch das Handeln der Glaubenden, aufzuschlieB3en.

Dahinter steht eine Grundiiberzeugung, die eben mit jenem Festgeheimnis
von Weihnachten zu tun hat, auf das wir uns im Advent vorbereiten, mit der
Menschwerdung Gottes: Jede geschichtliche Epoche, jede Gesellschaft trigt
die Moglichkeit zu einer neuen Fleischwerdung, einer neuen Inkarnation des
Evangeliums in sich. Aufgabe der Kirche ist es, die konkrete Zeit und was in
ihr geschieht, zu befragen und zu erforschen, welche Ankniipfungspunkte fiir
eine neue Inkarnation des Evangeliums sie bietet. Welches sind die Lebensfra-
gen der Menschen? Welches sind die Note, die das Handeln und die Solidaritit
der Christen herausfordern, damit die Nihe und Menschenfreundlichkeit Got-
tes heute erfahrbar werden kann?

Am besten ist das herauszufinden, wenn man fragt: Was ist heute anders als
gestern und fordert ein neues Denken und Handeln heraus? Gibt es Ereignis-
se, Entwicklungen, die das Lebensgefiihl, das Selbstverstindnis der Men-
schen verindern und die Frage nach dem Sinn all dessen, was wir tun, neu
aufbrechen lassen? Offenbar hat Ketteler sich solche Fragen gestellt und ent-
deckt, daB eine solche Anniherung an die gesellschaftliche Wirklichkeit un-
mittelbar mit christlicher Glaubenspraxis zu tun hat; daB Christen und Kirche
zu solcher Art von Zeitgenossenschaft eben durch ihren Glauben selbst ver-
pflichtet sind. Denn ohne solche Nihe zu dem, was in der Gesellschaft vor-
geht und was das Leben der Menschen prégt und bedriickt, kann das Evange-
lium nicht verkiindet werden. Ketteler hitte diese Verpflichtung zur Zeitge-
nossenschaft nicht deutlicher zum Ausdruck bringen kénnen als durch die

* Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute
»Gaudium et spes“, Nr. 4, zit. nach: K. Rahner/H. Vorgrimler (Hrsg.), Kleines Konzilskompen-
dium. Freiburg 1966 u. 6., 449-553, 451,



., Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen*™ 417

Wahl der ,groBen sozialen Fragen der Gegenwart als Predigtthemen im
Advent 1848.

Die soziale Frage als Herausforderung

Ketteler sagt: ,,Je mehr die politischen Fragen ihrer Losung entgegengehen,
desto ... gebieterischer wird die soziale Frage in den Vordergrund treten und
eine Losung verlangen.*® Vor dem Hintergrund der politischen Erfahrungen,
die Ketteler — geboren 1811 — bis zum Jahr 1848 hatte sammeln kdnnen, konn-
te er die politische und die soziale Frage nur als zwei ganz verschiedene Ange-
legenheiten wahrmehmen. Die politische Frage — da ging es um die Staatsform,
um die Verwaltung der Macht, um die miithsam errungenen biirgerlichen Frei-
heiten. Die soziale Frage aber fand hier keine Antwort.

Wir Heutigen, die wir auf gut ein Jahrhundert sozialstaatlicher Entwicklung
zuriickschanen konnen, werden politische und soziale Frage anders zoordnen,
ja wir sehen heute die soziale Frage als ein wesentliches Element und Kriteri-
um politischer Gestaltung. Ketteler gehért zu denjenigen politisch denkenden
Kirchenleuten, die zur ,,Entdeckung* der sozialen Frage entscheidend beige-
tragen und dabei selbst einen héchst bemerkenswerten Lemprozef3 durchlau-
fen haben. Am Anfang steht fiir den jungen Abgeordneten die aufwiihlende
Einsicht, daB all die Errungenschaften der biirgerlichen Revolution den Armen
eben keine Besserung ihrer Lage bringen. Die so zih errungenen und allzu bald
in der Restauration wieder drastisch beschnittenen biirgerlichen Freiheitsrech-
te — Pressefreiheit, Versammlungsfreiheit, Wahlrecht (wenn auch nur fiir einen
Teil der minnlichen Bevolkerung) — all das beseitigt nicht die materielle Not
der Armen. Die Einsicht, da} Freiheitsrechte Papiertiger bleiben, so lange die
elementare materielle Lebensgrundlage nicht gesichert ist, steht fiir Ketteler
wie fiir viele andere Pate bei der Entdeckung der sozialen Frage.

Sie steht Pate auch fiir den Beginn der kirchlichen Sozialverkiindigung, die
genau genommen eben nicht erst mit der Sozialenzyklika Rerum novarum
Leos XIII. von 1891 begonnen hat, sondern mit denen, die wie Ketteler 1848 in
Mainz schon einige Jahrzehnte zuvor die soziale Frage zum Gegenstand christ-
licher Predigt machten.

Die soziale Frage als Glaubensfrage

Wie sind Losungen zu finden? In seiner Predigt sagt Ketteler, was seiner Mei-
nung nach Not tut, um wirksam die Not der Armen zu bekdmpfen. Lassen wir

> W. E. v. Ketteler, Die katholische Lehre vom Eigentum (Anm. 2), 46.



Marianne Heimbach-Steins 418

ihn noch einmal selbst zu Wort kommen, und lassen wir uns nicht irritieren von
einer Sprache, die nicht mehr die unsere ist:

,Um die sozialen Ubel zu heilen, geniigt es nicht, daB wir einige Arme mehr
speisen und kleiden ...; das ist nur der allerkleinste Teil unserer Aufgabe; son-
dern wir miissen eine ungeheure Kluft in der Gesellschaft, einen tief einge-
wurzelten Hall zwischen Armen und Reichen ausgleichen ... Die Armen miis-
sen erst wieder fiihlen, daf es eine Liebe gibt, die ihrer gedenkt, ehe sie der
Lehre der Liebe glauben schenken. Dazn miissen wir die Armen und die
Armut anfsuchen bis in ihre verborgensten Schlupfwinkel, ihre Verhiltnisse,
die Quellen ihrer Armat erforschen, ihre Leiden, ihre Trinen mit ihnen teilen, ...
wir miissen uns immer wieder durch Liebe aufdriangen, bis wir die Eisdecke,
unter der das Herz der Armen oft vergraben, aufgetant und in Liebe iiberwun-
den haben.*¢

Ketteler macht die Dimension des Problems deutlich, indem er von der ,,un-
geheuren Kluft in der Gesellschaft” spricht, die es zu iiberwinden gilt. Das
klingt — bei allen Unterschieden im Detail — dhnlich wie die Diagnose, die das
Gemeinsame Wort der beiden groflen Kirchen ,.Fiir eine Zukunft in Solidaritiit
und Gerechtigkeit™ (1997) formuliert hat: Dort ist die Rede von den ,.tiefen
Rissen®, die durch unser Land gehen: ,,vor allem der von der Massenarbeitslo-
sigkeit hervorgerufene Rif3, aber auch der wachsende Rif zwischen Wohlstand
und Armut oder der noch ldngst nicht geschlossene Rifl zwischen Ost und
West*“.

Gleichwohl setzt Ketteler aber auf ein Heilmittel, von dem wir heute wissen,
daB} es zwar eine notwendige, aber keinesfalls hinreichende Bedingung zur
Losung der sozialen Frage von damals wie von heute sein kann: Ketteler sieht
in der staatlichen Politik kein Hilfsmittel und setzt ganz auf Gesinnungsreform
— bei den Wohlhabenden wie bei den Armen. Durch Verdnderung der Ge-
sinnung hofft er, auf friedlichem Weg eine gerechtere Verteilung der Giiter er-
reichen zu konnen.

Allerdings wird Ketteler im Lauf der folgenden 20 Jahre seine Einschitzung
grundlegend dndern. Er wird in seinen spéteren Schriften zur Arbeiterfrage zu
der Einsicht kommen, daB die soziale Frage weder allein mit caritativen Mit-
teln noch allein auf der Basis privater Initiative — zum Beispiel verantwor-
tungsbewuBter christlicher Unternehmer — 16sbar ist. Vielmehr entdeckt er in
der Losung dieses gewaltigen Problems schlielich doch eine politische Auf-
gabe, die ohne Inpflichtnahme des Staates nicht gelingen kann. Die Hinwen-

¢ Ebd., 60f.

7 Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Das Wort des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen
Lage in Deutschland. Hrsg. v. Kirchenamt der EKD und vom Sekretariat der DBK (Gemeinsame
Texte 9). Bonn, Hannover 1997, Nr. 2.



., Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen 419

dung zu der damals gerade in katholischen Kreisen noch ungewohnten und um-
strittenen Forderung nach staatlichen Rahmenbedingungen des Wirtschaftens
und nach einer staatlichen Sozialpolitik spricht fiir Kettelers ausgeprégten Rea-
litdtssinn.

Der Wandel seiner Problemsicht bedeutet aber nicht, daB er damit die Chri-
sten und die Kirche von ihrer Verantwortung entlastet sdhe — ganz im Gegen-
teil. Im Jahr 1869 spricht Ketteler vor der Fuldaer Bischofskonferenz iiber die
,Fiirsorge der Kirche fiir die Fabrikarbeiter”. Dort entwickelt er eine ganze
Argumentationskette, weshalb die Kirche in einer unvertretbaren Verantwor-
tung gegeniiber der Arbeiterschaft steht. Sein zentrales Argument betrifft das
Gebot der Nichstenliebe: ,,Die soziale Frage beriihrt das depositum fidei®, also
den Kern der christlichen Glaubensbotschaft. Er meint: Wenn die Wirtschafts-
weise soziale Verhiltnisse hervorbringt, welche die Wiirde des Menschen, das
Nutzungsrecht aller an den Giitern der Erde und die Voraussetzungen eines ge-
deihlichen Familienlebens in Frage stellen, so ist das ein VerstoB gegen die
Forderungen der Néchstenliebe, ,,welche nicht nur dem Handeln des einzelnen
Menschen, sondern auch der Organisation des sozialen Lebens im groBen und
ganzen zur Richtschnur dienen miissen.*

Das Gebot der Nichstenliebe hat also, darauf will Ketteler hinaus, eine
Reichweite, die iiber die individuellen Beziehungen hinausgeht und die Frage
der Gesellschaftsgestaltung selbst beriihrt. Ketteler hat damit einen Zusam-
menhang ins Wort gebracht, der fiir das gesellschaftspolitisch verantwortliche
Handeln der Christinnen und Christen in der modernen Gesellschaft schlecht-
hin grundlegend ist: Das Gebot der Néchstenliebe fordert nicht nur den einzel-
nen und die einzelne zu einem tugendhaften Leben heraus. Sondern es verlangt
auch eine sittliche Beurteilung der sozialen Verhiltnisse und Strukturen der
Gesellschaft. Nach dem MaBstab der Gottes- und Néchstenliebe soll Gesell-
schaft so geordnet und gestaltet werden, daB Armut und Elend, daB materielle
Not und soziale Ausgrenzung moglichst vermindert oder vermieden werden.
Die Christinnen und Christen und ihre Kirchen haben einen Auftrag, daran
mitzuarbeiten und die Stimme zu erheben, wo offenkundig dieser MaBstab
nicht eingelost wird.

Die Einheit von Mystik und Politik im Advent Gottes

Ketteler hat Ernst gemacht mit dem Aufruf, die Zeit, in der wir leben, genau
zu erkennen. Er ist darin zu einem Pionier kirchlicher Sozialverkiindigung und

8 W. E. v. Ketteler, Fiirsorge der Kirche fiir die Fabrikarbeiter (1869), zit. nach: E. Iserloh
(Hrsg.), Wilkelm Emmanuel von Ketteler 1811-1877 (Beitrige zur Katholizismusforschung Reihe
A: Quellentexte zur Geschichte des Katholizismus, Bd. 4). Paderborn 1990, 109-117, bes. 1111f.



Marianne Heimbach-Steins 420

sozialethischer Wachsamkeit geworden. Er hat in seinem Leben den Zusam-
menhang zwischen Glauben und sozialer Verantwortung eingelost, den das
Gemeinsame Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage von
1997 so deutlich formuliert hat: ,,Das Eintreten fiir Solidaritit und Gerechtig-
keit (gehort) unabdingbar zur Bezeugung des Evangeliums... und im Gottes-
dienst muf} nicht nur der Choral, sondern auch der Schrei der Armen seinen
Platz haben, ... Mystik, also Gottesbegegnung, und Politik, also der Dienst an
der Gesellschaft, (sind) fiir Christen nicht zu trennen.*®

Die sozialpolitischen Antworten Bischofs Kettelers sind heute nicht mehr
unbedingt die unsrigen; zudem hat er selbst gezeigt, wie sehr sich die Ein-
schidtzung der konkreten gesellschaftlichen Herausforderungen im Laufe der
Zeit dndern kann und dndern muB, wenn die Antworten den Herausforderun-
gen angemessen sein sollen. Von zentraler Bedeutung ist in jedem Fall, die
Herausforderung der Zeit anzunehmen. Christen diirfen sich nicht in eine
Nische der Gesellschaft zuriickziehen und sich dort méglichst bequem einrich-
ten; oder nur das bewahren, was wir schon haben als einzelne, als Gemeinden,
als Kirche in Deutschland. Vielmehr gehért die aktive Einmischung in die
gesellschaftspolitischen Auseinandersetzungen zum Auftrag, den der christli-
che Glaube uns stellt. Und solche Einmischung muB, soll sie evangeliums-
gemiéB sein, einer ganz bestimmten Richtung folgen: Sie muB die Lebens-
chancen derer fordern, die gesellschaftlich am Rande stehen, nicht beteiligt
sind, keine Lobby haben. Die Umkehr, die je neue Hinkehr zu Christus und sei-
ner Botschaft verlangt gleichzeitig die Hinkehr zu den konkreten Menschen in
ihren Néten, so wie es in der Lesung aus dem Jesaja-Buch von dem Sprof aus
der Wurzel Isais angekiindigt wird und wie es das Konzil als Programm fiir die
Kirche zum Ausdruck gebracht hat: ,,Freude und Hoffnung, Trauver und Angst
der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedringten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger [und Jiingerinnen]
Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren Herzen
seinen Widerhall fande.“!® Dies ist der Kern der Botschaft von Weihnachten,
der Botschaft vom menschgewordenen Gott, der sich selbst bis in die tiefste
Not der Menschen erniedrigt hat. Ohne diese Bewegung nach unten, ohne die
Bewegung immer neu zu den konkreten Menschen und ihren Noten hin, gibt es
kein wahrhaftes Christsein.

So gehort beides untrennbar zusammen: die adventliche Hoffnung auf den
kommenden Gott und der aus der Kraft dieser Hoffnung sich nihrende Einsatz
derer, die die Gegenwart des liebenden Gottes spiirbar werden lassen. Solcher
Einsatz wiederum verlangt zweierlei: zum einen die konkrete Hinwendung zu

° Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit (Anm. 7), Nr. 46.
' Gaudium et spes (Anm. 4), Nr. 1.



., Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen* 421

den bediirftigen Nédchsten — ob es ihnen nun an materiellen Giitern, an mensch-
licher Zuwendung oder an beidem mangelt; zum anderen die Wahmehmung
gesellschaftlich-politischer Verantwortung im Wissen darum, dafl Armut, Un-
gerechtigkeit und Ausgrenzung nicht unabwendbares Schicksal, sondern Er-
gebnisse der durch Menschen geschaffenen Strukturen sind. Die Hoffnung auf
den kommenden Gott als Triebkraft christlicher Verantwortung bewahrt vor
dem versucherischen Mifversténdnis, aus menschlichem Vermdgen die Welt
erlosen zu konnen. Sie erméchtigt (und verpflichtet) aber gleichzeitig dazu,
alles Menschenmdgliche zu tun, um Ungerechtigkeit und Not zu bekéimpfen
und so das Entgegenkommen Gottes aufzunehmen.

Bischof Ketteler hat dies gelebt und der Kirche im Aufbruch in die moderne
Gesellschaft diese Richtschnur mitgegeben, als er die sozialen Fragen seiner
Zeit zum Gegenstand der Predigt gemacht hat. Daran zu erinnern, kann auch
fiir uns am Ausgang des 20. Jahrhunderts zu einem neuen Aufbruch und zu
neuem gesellschaftlichen VerantwortungsbewufBtsein fiihren. Dall dies unse-
rem gelebten Christsein in den Wochen des Advent wieder neu zum Wegwei-
ser werden moge, wiinsche ich uns allen.





