
•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen" 
Christliche Zeitgenossenschaft in der Spur Bischofs Ketteier1 

Marianne Heimbach-Steins, Bamberg 

•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen" - das ist das Leitmotiv einer der 
sechs Adventspredigten, die Wilhelm Emanuel Freiherr von Ketteier, damals 
Pfarrer im westfälischen Hopsten und Abgeordneter der Frankfurter National- 
versammlung, im Advent 1848 im Mainzer Dom gehalten hat. Für die 
katholische Kirche in Deutschland hat er mit diesen Predigten ein unerhört 
wichtiges Signal gesetzt. Es war das Jahr der bürgerlichen Revolution, das Jahr, 
in dem die Nationalversammlung sich konstituierte, und zugleich ein Jahr be- 
deutender kirchlicher Weichenstellungen: Wenige Monate zuvor hatte der erste 
Katholikentag ebenfalls hier in Mainz stattgefunden, auf dem Ketteier als be- 
gnadeter Redner aufgefallen war; und es ist auch das Jahr, in dem erstmals die 
Deutsche Bischofskonferenz zusammengetreten war. 

In diesem geschichtsträchtigen Jahr widmet der junge Ketteier seine Ad- 
ventspredigten den großen sozialen Fragen der Gegenwart. Das hatte bis dato 
noch kein Domprediger getan, weder in Mainz noch anderswo. Und doch zeigt 
Ketteier, daß gerade diese Fragen die Christen unmittelbar angehen und ihr 
Christsein im Kern betreffen. Die Antworten, die Ketteier 1848 zu geben ver- 
suchte, haben sich heute größtenteils überlebt -ja, Ketteier hat schon zu seinen 
späteren Lebzeiten vieles anders gesehen als noch im Revolutionsjahr. Die 
Grundgedanken aber, die ihn dazu bestimmten, die soziale Frage auf die Tages- 
ordnung der christlichen Predigt zu setzen, haben 150 Jahre später nicht an Ak- 
tualität verloren. Anhand eines Textauszugs aus einer Predigt möchte ich Ket- 
teier selbst zu Wort kommen lassen. Das Leitmotiv der Predigt ist dem Römer- 
brief des Apostels Paulus entnommen: •Und da wir die Zeit erkennen, so ist 
nun die Stunde da, vom Schlafe aufzustehen" (Rom 13,11). Im Anschluß an 
das Pauluswort heißt es bei Ketteier: 

•Man kann ... von der jetzigen Zeit nicht reden, und noch weniger ihre Lage 
in Wahrheit erkennen, ohne immer wieder auf unsere sozialen Verhältnisse und 
insbesondere auf die Spaltung zwischen Besitzenden und Nichtbesitzenden, 
auf den Zustand unserer armen Mitbrüder, auf die Mittel, hier zu helfen, 
zurückzukommen. Mag man auch auf die politischen Fragen, auf die Gestal- 
tung des Staatslebens ein noch so großes Gewicht legen, so liegt dennoch nicht 

1 Adventspredigt, gehalten am 6. Dez. 1998 im Mainzer Dom. Der Text wurde für die Ver- 
öffentlichung geringfügig überarbeitet. 



•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen" 415 

in ihnen die eigentliche Schwierigkeit unserer Lage. Mit der besten Staats- 
form haben wir noch keine Arbeit, noch kein Kleid, noch kein Brot, noch 
kein Obdach für unsere Armen! Im Gegenteil, je mehr die politischen Fragen 
ihrer Lösung entgegengehen, desto offenbarer wird es werden, was so viele 
noch nicht erkennen wollen, daß dies nur der kleinste Teil unserer Aufgabe 
gewesen, desto gebieterischer wird die soziale Frage in den Vordergrund 
treten und eine Lösung verlangen. ... Hat (das Volk)... erst erkannt, daß weder 
Pressefreiheit, noch Assoziationsrecht, noch freies Wahlrecht, noch Volks- 
versammlungen, noch schöne Redensarten, noch Volkssouveränität imstande 
sind, die Hungrigen zu speisen, die Nackten zu kleiden, die Betrübten zu 
trösten, den Kranken zu helfen, so wird es Rache nehmen an seinen Verfüh- 
rern und in Verzweiflung die Hand ausstrecken nach einem anderen Ret- 
tungsanker in seiner Not und Bedrängnis. ... Wollen wir also die Zeit erken- 
nen, so müssen wir die soziale Frage zu ergründen suchen. Wer sie begreift, 
der erkennt die Gegenwart, wer sie nicht begreift, dem ist Gegenwart und Zu- 
kunft ein Rätsel."2 

Drei Gedanken möchte ich aufgreifen, nämlich (1.) die Aufgabe, die Zeit ge- 
nau zu erkennen; (2.) die Entdeckung der sozialen Frage; (3.) die Suche nach 
einer Antwort auf diese Frage. 

Zeiterkenntnis und Christwerdung 

Ketteier formuliert die Herausforderung zur Zeitanalyse als religiöse Heraus- 
forderung: •Wir sollen ... die Zeit, in der wir leben, genau erkennen, und diese 
Erkenntnis soll uns ... antreiben, das bisherige Leben ohne Christus zu verlas- 
sen und ein neues Leben in Christus zu beginnen."3 Er verbindet die Aufforde- 
rung zur genauen Wahrnehmung der Zeitumstände mit der adventlich 
aktuellen Einladung zur Umkehr. Wir werden sie nachher im Evangelium in 
der Täuferpredigt hören. Kettelers Aufruf von 1848 klingt vor dem Hinter- 
grund des letzten Konzils durchaus modern. Was er sagt, ist nahe verwandt mit 
den Worten des II. Vatikanischen Konzils über die Zeichen der Zeit. Die Pasto- 
ralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute erklärt, es sei Pflicht der 
Kirche, allzeit •nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des 
Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer jeweils einer Generation 
angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen nach dem Sinn 
des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach dem Verhältnis 
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre 

2 W. E. v. Ketteier, Die katholische Lehre von Eigentum (2. Teil), in: Ders., Die großen sozialen 
Fragen der Gegenwart. Hrsg. u. eingel. v. Ernst Deuerlein. Mainz 1948, 45-46f. 
1 Ebd., 45f. 



Marianne Heimbach-Steins 416 

Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft dramatischen Charakter zu erfassen 
und zu verstehen."4 

Diese programmatischen Worte des Konzils hätte Ketteier sicher uneinge- 
schränkt mitgetragen, nehmen sie doch sein Anliegen sehr genau auf. Was be- 
deutet dieses Forschen nach den Zeichen der Zeit, welcher Anspruch versteckt 
sich hinter dem Aufruf, die Zeit, in der wir leben, genau zu erkennen? Ganz si- 
cher geht es um mehr als um eine Chronistenaufgabe. Ketteier wie das Konzil 
meinen etwas anderes, etwas für Christinnen und Christen Existentielles: In 
der jeweiligen Gegenwart, in den Ereignissen, Entwicklungen und Trends - ob 
Revolution oder Wende, ob Kampf für bürgerliche Freiheiten, ob Proletarisie- 
rung der Industriearbeiterschaft oder strukturelle Massenarbeitslosigkeit - in 
alledem, was das Gesicht der Gegenwart prägt, ist die Herausforderung des 
Evangeliums zu entdecken: Die gegenwärtige Zeit soll als Heilszeit erfahrbar 
werden - in all ihrer Ambivalenz gilt es, die Heil wirkende Gegenwart Gottes, 
vermittelt durch das Handeln der Glaubenden, aufzuschließen. 

Dahinter steht eine Grundüberzeugung, die eben mit jenem Festgeheimnis 
von Weihnachten zu tun hat, auf das wir uns im Advent vorbereiten, mit der 
Menschwerdung Gottes: Jede geschichtliche Epoche, jede Gesellschaft trägt 
die Möglichkeit zu einer neuen Fleischwerdung, einer neuen Inkarnation des 
Evangeliums in sich. Aufgabe der Kirche ist es, die konkrete Zeit und was in 
ihr geschieht, zu befragen und zu erforschen, welche Anknüpfungspunkte für 
eine neue Inkarnation des Evangeliums sie bietet. Welches sind die Lebensfra- 
gen der Menschen? Welches sind die Nöte, die das Handeln und die Solidarität 
der Christen herausfordern, damit die Nähe und Menschenfreundlichkeit Got- 
tes heute erfahrbar werden kann? 

Am besten ist das herauszufinden, wenn man fragt: Was ist heute anders als 
gestern und fordert ein neues Denken und Handeln heraus? Gibt es Ereignis- 
se, Entwicklungen, die das Lebensgefühl, das Selbstverständnis der Men- 
schen verändern und die Frage nach dem Sinn all dessen, was wir tun, neu 
aufbrechen lassen? Offenbar hat Ketteier sich solche Fragen gestellt und ent- 
deckt, daß eine solche Annäherung an die gesellschaftliche Wirklichkeit un- 
mittelbar mit christlicher Glaubenspraxis zu tun hat; daß Christen und Kirche 
zu solcher Art von Zeitgenossenschaft eben durch ihren Glauben selbst ver- 
pflichtet sind. Denn ohne solche Nähe zu dem, was in der Gesellschaft vor- 
geht und was das Leben der Menschen prägt und bedrückt, kann das Evange- 
lium nicht verkündet werden. Ketteier hätte diese Verpflichtung zur Zeitge- 
nossenschaft nicht deutlicher zum Ausdruck bringen können als durch die 

4 Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute 
•Gaudium et spes", Nr. 4, zit. nach: K. Rahner/H. Vorgrimler (Hrsg.), Kleines Konzilskompen- 
dium. Freiburg 1966 u. ö., 449-553,451. 



•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen " 417 

Wahl der •großen sozialen Fragen der Gegenwart" als Predigtthemen im 
Advent 1848. 

Die soziale Frage als Herausforderung 

Ketteier sagt: •Je mehr die politischen Fragen ihrer Lösung entgegengehen, 
desto ... gebieterischer wird die soziale Frage in den Vordergrund treten und 
eine Lösung verlangen."5 Vor dem Hintergrund der politischen Erfahrungen, 
die Ketteier - geboren 1811 - bis zum Jahr 1848 hatte sammeln können, konn- 
te er die politische und die soziale Frage nur als zwei ganz verschiedene Ange- 
legenheiten wahrnehmen. Die politische Frage - da ging es um die Staatsform, 
um die Verwaltung der Macht, um die mühsam errungenen bürgerlichen Frei- 
heiten. Die soziale Frage aber fand hier keine Antwort. 

Wir Heutigen, die wir auf gut ein Jahrhundert sozialstaatlicher Entwicklung 
zurückschauen können, werden politische und soziale Frage anders zuordnen, 
ja wir sehen heute die soziale Frage als ein wesentliches Element und Kriteri- 
um politischer Gestaltung. Ketteier gehört zu denjenigen politisch denkenden 
Kirchenleuten, die zur •Entdeckung" der sozialen Frage entscheidend beige- 
tragen und dabei selbst einen höchst bemerkenswerten Lernprozeß durchlau- 
fen haben. Am Anfang steht für den jungen Abgeordneten die aufwühlende 
Einsicht, daß all die Errungenschaften der bürgerlichen Revolution den Armen 
eben keine Besserung ihrer Lage bringen. Die so zäh errungenen und allzu bald 
in der Restauration wieder drastisch beschnittenen bürgerlichen Freiheitsrech- 
te - Pressefreiheit, Versammlungsfreiheit, Wahlrecht (wenn auch nur für einen 
Teil der männlichen Bevölkerung) - all das beseitigt nicht die materielle Not 
der Armen. Die Einsicht, daß Freiheitsrechte Papiertiger bleiben, so lange die 
elementare materielle Lebensgrundlage nicht gesichert ist, steht für Ketteier 
wie für viele andere Pate bei der Entdeckung der sozialen Frage. 

Sie steht Pate auch für den Beginn der kirchlichen Sozialverkündigung, die 
genau genommen eben nicht erst mit der Sozialenzyklika Rerum novarum 
Leos XIII. von 1891 begonnen hat, sondern mit denen, die wie Ketteier 1848 in 
Mainz schon einige Jahrzehnte zuvor die soziale Frage zum Gegenstand christ- 
licher Predigt machten. 

Die soziale Frage als Glaubensfrage 

Wie sind Lösungen zu finden? In seiner Predigt sagt Ketteier, was seiner Mei- 
nung nach Not tut, um wirksam die Not der Armen zu bekämpfen. Lassen wir 

' W. E. v. Ketteier, Die katholische Lehre vom Eigentum (Anm. 2), 46. 



Marianne Heimbach-Steins 418 

ihn noch einmal selbst zu Wort kommen, und lassen wir uns nicht irritieren von 
einer Sprache, die nicht mehr die unsere ist: 

•Um die sozialen Übel zu heilen, genügt es nicht, daß wir einige Arme mehr 
speisen und kleiden ...; das ist nur der allerkleinste Teil unserer Aufgabe; son- 
dern wir müssen eine ungeheure Kluft in der Gesellschaft, einen tief einge- 
wurzelten Haß zwischen Armen und Reichen ausgleichen ... Die Armen müs- 
sen erst wieder fühlen, daß es eine Liebe gibt, die ihrer gedenkt, ehe sie der 
Lehre der Liebe glauben schenken. Dazu müssen wir die Armen und die 
Armut aufsuchen bis in ihre verborgensten Schlupfwinkel, ihre Verhältnisse, 
die Quellen ihrer Armut erforschen, ihre Leiden, ihre Tränen mit ihnen teilen,... 
wir müssen uns immer wieder durch Liebe aufdrängen, bis wir die Eisdecke, 
unter der das Herz der Armen oft vergraben, aufgetaut und in Liebe überwun- 
den haben."6 

Ketteier macht die Dimension des Problems deutlich, indem er von der •un- 
geheuren Kluft in der Gesellschaft" spricht, die es zu überwinden gilt. Das 
klingt - bei allen Unterschieden im Detail - ähnlich wie die Diagnose, die das 
Gemeinsame Wort der beiden großen Kirchen •Für eine Zukunft in Solidarität 
und Gerechtigkeit" (1997) formuliert hat: Dort ist die Rede von den •tiefen 
Rissen", die durch unser Land gehen: •vor allem der von der Massenarbeitslo- 
sigkeit hervorgerufene Riß, aber auch der wachsende Riß zwischen Wohlstand 
und Armut oder der noch längst nicht geschlossene Riß zwischen Ost und 
West".7 

Gleichwohl setzt Ketteier aber auf ein Heilmittel, von dem wir heute wissen, 
daß es zwar eine notwendige, aber keinesfalls hinreichende Bedingung zur 
Lösung der sozialen Frage von damals wie von heute sein kann: Ketteier sieht 
in der staatlichen Politik kein Hilfsmittel und setzt ganz auf Gesinnungsreform 
- bei den Wohlhabenden wie bei den Armen. Durch Veränderung der Ge- 
sinnung hofft er, auf friedlichem Weg eine gerechtere Verteilung der Güter er- 
reichen zu können. 

Allerdings wird Ketteier im Lauf der folgenden 20 Jahre seine Einschätzung 
grundlegend ändern. Er wird in seinen späteren Schriften zur Arbeiterfrage zu 
der Einsicht kommen, daß die soziale Frage weder allein mit caritativen Mit- 
teln noch allein auf der Basis privater Initiative - zum Beispiel verantwor- 
tungsbewußter christlicher Unternehmer - lösbar ist. Vielmehr entdeckt er in 
der Lösung dieses gewaltigen Problems schließlich doch eine politische Auf- 
gabe, die ohne Inpflichtnahme des Staates nicht gelingen kann. Die Hinwen- 

6 Ebd.,60f. 
1 Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit. Das Wort des Rates der Evangelischen 
Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen 
Lage in Deutschland. Hrsg. v. Kirchenamt der EKD und vom Sekretariat der DBK (Gemeinsame 
Texte 9). Bonn, Hannover 1997, Nr. 2. 



•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen " 419 

dung zu der damals gerade in katholischen Kreisen noch ungewohnten und um- 
strittenen Forderung nach staatlichen Rahmenbedingungen des Wirtschaftens 
und nach einer staatlichen Sozialpolitik spricht für Kettelers ausgeprägten Rea- 
litätssinn. 

Der Wandel seiner Problemsicht bedeutet aber nicht, daß er damit die Chri- 
sten und die Kirche von ihrer Verantwortung entlastet sähe - ganz im Gegen- 
teil. Im Jahr 1869 spricht Ketteier vor der Fuldaer Bischofskonferenz über die 
•Fürsorge der Kirche für die Fabrikarbeiter". Dort entwickelt er eine ganze 
Argumentationskette, weshalb die Kirche in einer unvertretbaren Verantwor- 
tung gegenüber der Arbeiterschaft steht. Sein zentrales Argument betrifft das 
Gebot der Nächstenliebe: •Die soziale Frage berührt das depositum fidei", also 
den Kern der christlichen Glaubensbotschaft. Er meint: Wenn die Wirtschafts- 
weise soziale Verhältnisse hervorbringt, welche die Würde des Menschen, das 
Nutzungsrecht aller an den Gütern der Erde und die Voraussetzungen eines ge- 
deihlichen Familienlebens in Frage stellen, so ist das ein Verstoß gegen die 
Forderungen der Nächstenliebe, •welche nicht nur dem Handeln des einzelnen 
Menschen, sondern auch der Organisation des sozialen Lebens im großen und 
ganzen zur Richtschnur dienen müssen."8 

Das Gebot der Nächstenliebe hat also, darauf will Ketteier hinaus, eine 
Reichweite, die über die individuellen Beziehungen hinausgeht und die Frage 
der Gesellschaftsgestaltung selbst berührt. Ketteier hat damit einen Zusam- 
menhang ins Wort gebracht, der für das gesellschaftspolitisch verantwortliche 
Handeln der Christinnen und Christen in der modernen Gesellschaft schlecht- 
hin grundlegend ist: Das Gebot der Nächstenliebe fordert nicht nur den einzel- 
nen und die einzelne zu einem tugendhaften Leben heraus. Sondern es verlangt 
auch eine sittliche Beurteilung der sozialen Verhältnisse und Strukturen der 
Gesellschaft. Nach dem Maßstab der Gottes- und Nächstenliebe soll Gesell- 
schaft so geordnet und gestaltet werden, daß Armut und Elend, daß materielle 
Not und soziale Ausgrenzung möglichst vermindert oder vermieden werden. 
Die Christinnen und Christen und ihre Kirchen haben einen Auftrag, daran 
mitzuarbeiten und die Stimme zu erheben, wo offenkundig dieser Maßstab 
nicht eingelöst wird. 

Die Einheit von Mystik und Politik im Advent Gottes 

Ketteier hat Ernst gemacht mit dem Aufruf, die Zeit, in der wir leben, genau 
zu erkennen. Er ist darin zu einem Pionier kirchlicher Sozialverkündigung und 

8 W. E. v. Ketteier, Fürsorge der Kirche für die Fabrikarbeiter (1869), zit. nach: E. Iserloh 
(Hrsg.), Wilhelm Emmanuel von Ketteier 1811-1877 (Beiträge zur Katholizismusforschung Reihe 
A: Quellentexte zur Geschichte des Katholizismus, Bd. 4). Paderborn 1990,109-117, bes. 11 Iff. 



Marianne Heimbach-Steins 420 

sozialethischer Wachsamkeit geworden. Er hat in seinem Leben den Zusam- 
menhang zwischen Glauben und sozialer Verantwortung eingelöst, den das 
Gemeinsame Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage von 
1997 so deutlich formuliert hat: •Das Eintreten für Solidarität und Gerechtig- 
keit (gehört) unabdingbar zur Bezeugung des Evangeliums... und im Gottes- 
dienst muß nicht nur der Choral, sondern auch der Schrei der Armen seinen 
Platz haben, ... Mystik, also Gottesbegegnung, und Politik, also der Dienst an 
der Gesellschaft, (sind) für Christen nicht zu trennen."9 

Die sozialpolitischen Antworten Bischofs Kettelers sind heute nicht mehr 
unbedingt die unsrigen; zudem hat er selbst gezeigt, wie sehr sich die Ein- 
schätzung der konkreten gesellschaftlichen Herausforderungen im Laufe der 
Zeit ändern kann und ändern muß, wenn die Antworten den Herausforderun- 
gen angemessen sein sollen. Von zentraler Bedeutung ist in jedem Fall, die 
Herausforderung der Zeit anzunehmen. Christen dürfen sich nicht in eine 
Nische der Gesellschaft zurückziehen und sich dort möglichst bequem einrich- 
ten; oder nur das bewahren, was wir schon haben als einzelne, als Gemeinden, 
als Kirche in Deutschland. Vielmehr gehört die aktive Einmischung in die 
gesellschaftspolitischen Auseinandersetzungen zum Auftrag, den der christli- 
che Glaube uns stellt. Und solche Einmischung muß, soll sie evangeliums- 
gemäß sein, einer ganz bestimmten Richtung folgen: Sie muß die Lebens- 
chancen derer fördern, die gesellschaftlich am Rande stehen, nicht beteiligt 
sind, keine Lobby haben. Die Umkehr, die je neue Hinkehr zu Christus und sei- 
ner Botschaft verlangt gleichzeitig die Hinkehr zu den konkreten Menschen in 
ihren Nöten, so wie es in der Lesung aus dem Jesaja-Buch von dem Sproß aus 
der Wurzel Isais angekündigt wird und wie es das Konzil als Programm für die 
Kirche zum Ausdruck gebracht hat: •Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 
der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art, sind 
auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger [und Jüngerinnen] 
Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren Herzen 
seinen Widerhall fände."10 Dies ist der Kern der Botschaft von Weihnachten, 
der Botschaft vom menschgewordenen Gott, der sich selbst bis in die tiefste 
Not der Menschen erniedrigt hat. Ohne diese Bewegung nach unten, ohne die 
Bewegung immer neu zu den konkreten Menschen und ihren Nöten hin, gibt es 
kein wahrhaftes Christsein. 

So gehört beides untrennbar zusammen: die adventliche Hoffnung auf den 
kommenden Gott und der aus der Kraft dieser Hoffnung sich nährende Einsatz 
derer, die die Gegenwart des liebenden Gottes spürbar werden lassen. Solcher 
Einsatz wiederum verlangt zweierlei: zum einen die konkrete Hinwendung zu 

9 Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit (Anm. 7), Nr. 46. 
10 Gaudium et spes (Anm. 4), Nr. 1. 



•Die Zeit, in der wir leben, genau erkennen" 421 

den bedürftigen Nächsten - ob es ihnen nun an materiellen Gütern, an mensch- 
licher Zuwendung oder an beidem mangelt; zum anderen die Wahrnehmung 
gesellschaftlich-politischer Verantwortung im Wissen darum, daß Armut, Un- 
gerechtigkeit und Ausgrenzung nicht unabwendbares Schicksal, sondern Er- 
gebnisse der durch Menschen geschaffenen Strukturen sind. Die Hoffnung auf 
den kommenden Gott als Triebkraft christlicher Verantwortung bewahrt vor 
dem versucherischen Mißverständnis, aus menschlichem Vermögen die Welt 
erlösen zu können. Sie ermächtigt (und verpflichtet) aber gleichzeitig dazu, 
alles Menschenmögliche zu tun, um Ungerechtigkeit und Not zu bekämpfen 
und so das Entgegenkommen Gottes aufzunehmen. 

Bischof Ketteier hat dies gelebt und der Kirche im Aufbruch in die moderne 
Gesellschaft diese Richtschnur mitgegeben, als er die sozialen Fragen seiner 
Zeit zum Gegenstand der Predigt gemacht hat. Daran zu erinnern, kann auch 
für uns am Ausgang des 20. Jahrhunderts zu einem neuen Aufbruch und zu 
neuem gesellschaftlichen Verantwortungsbewußtsein führen. Daß dies unse- 
rem gelebten Christsein in den Wochen des Advent wieder neu zum Wegwei- 
ser werden möge, wünsche ich uns allen. 




