
Jesus - das Wunder Gottes 
Eugen Biser, München 

In einer geist- und kenntnisreichen Untersuchung stellt Klaus Berger die Frage 
•Darf man an Wunder glauben?", mit der er eine sensible Stelle des heutigen 
Glaubensbewußtseins trifft1. Wenn schon Lessing von seiner kritisch gestimm- 
ten Zeit sagen konnte, daß es in ihr keine Wunder mehr gebe, gilt das nach all- 
gemeiner Einschätzung heute erst recht, da sich in der Philosophie der analyti- 
sche Zug weithin durchsetzte, infolge dessen die Sprache, verglichen mit der- 
jenigen Goethes, signifikant verflachte, und nachdem der Mensch, geprägt 
durch die Medienwelt, immer mehr zur •Eindimensionalität" tendiert. Wunder, 
so scheint es, gehören allenfalls noch in die inner- und außerkirchliche Sek- 
tenszene, wenn nicht in das irrationale Feld der Parapsychologie und Esoterik. 
An dieser skeptischen Einstellung konnte auch das fesselnd geschriebene Werk 
Josef Imbachs nichts ändern, das für eine •existentielle Auslegung der Wun- 
der" eintritt2. Das Wunder, daran ist kein Zweifel, steht im Gegenwind des Zeit- 
geistes und ist, wenn überhaupt, dem von der heutigen Lebenswelt geprägten 
Menschen nur noch schwer zu vermitteln. 

Die Berufungsinstanz 

Doch in dieser Frage gibt es für Christen nur eine letzte Berufungsinstanz: den 
Wundertäter Jesus von Nazaret3. Doch gerade ihm wurden die Wunder als Re- 
likte seiner Zeitgebundenheit abgesprochen und in das Reich typologischer 
Übertragungen, wenn nicht gar mythischer Überfremdung verwiesen. Dem 
scheint nicht zuletzt die Diskussion der für seine Deutung hochbedeutsamen 
Hoheitstitel Recht zu geben, die alle einschlägigen Auszeichnungen, wie Da- 
vidssohn, Messias, Gottessohn und Kyrios als nachösterliche Zuweisungen 
erwies4. Dabei ließ sich die Forschung freilich den Titel entgehen, den Jesus 
unzweifelhaft mit dem Satz in Anspruch genommen hatte: 

Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kran- 
ken; ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu berufen, 
sondern die Sünder (Mk 2,17f. 

K. Berger, Darf man an Wunder glauben? Stuttgart 1996. 
J. Imbach, Wunder, eine existentielle Auslegung. Würzburg 1996. 
J. Gnilka, Jesus von Nazaret, Botschaft und Geschichte. Freiburg 1990, 128-141. 
F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen Christentum. Göttingen 1966 
Dazu Gnilka, A.a. O. 11 Of. 



Jesus - das Wunder Gottes 423 

Im Sinne seiner •Überbietungslogik" besagt dieser Satz, entgegen dem äuße- 
ren Anschein, nicht etwa, daß zwischen den der Hilfe bedürftigen •Kranken" 
und den aus eigener Kompetenz und deshalb der ärztlichen Zuwendung nicht 
bedürftigen •Gesunden" unterschieden werden müsse. Vielmehr werden damit 
jene gerügt, die sich aufgrund falscher Selbsteinschätzung für gesund halten 
und sich deshalb der rettenden Hilfe entziehen. So gesehen, betont der Satz 
aufs nachdrücklichste, daß Jesus sein gesamtes Wirken einem therapeutischen 
Aspekt unterstellt und im Sinn einer altchristlichen Anrufung als •unser einzi- 
ger Arzt", also als Wundertäter, gesehen werden will. Dabei hat dieser Satz be- 
reits die Auferstehung im Rücken, die als das zentrale und das vorangehende 
Wunderwirken Jesu überstrahlende Gotteswunder zu gelten hat. 

Der Graben 

Doch gerade diesem Zentralwunder gegenüber erhob sich ein bis heute nach- 
wirkender Einwand, den Lessing erstmals mit dem Aufschrei über den •garsti- 
gen breiten Graben", über den er trotz aller Anstrengung nicht hinwegkommen 
könne, zur Sprache brachte, und den er dann nochmals in die Frage faßte: 

Wann wird man aufhören, an den Faden einer Spinne die 
ganze Ewigkeit aufhängen zu wollen ?6 

Mit dem Spinnenfaden war die nur historische Vergewisserung des Osterge- 
schehens gemeint, mit der •Ewigkeit" der darauf aufbauende und über Heil 
und Unheil entscheidende Glaube. Der Notschrei Lessings wurde, wenn auch 
erst lange nach seinem Tod, aufgenommen und von Kierkegaard zweimal, 
schon in seinen philosophischen Brocken' (1844) und dann definitiv in seiner 
,Einübung im Christentum' (1850) beantwortet. 

In seinen philosophischen Brocken' geht Kierkegaard auf das Problem des 
Grabenbruchs dadurch ein, daß er die Unterscheidung der Augenzeugen, in 
seiner Sprache der •gleichzeitigen Schüler", von den auf ihr Wort Angewiese- 
nen, den •Schülern zweiter Hand", für den durch Jesus aufgeworfenen Fall als 
gegenstandslos erweist. Es verhalte sich dabei vielmehr wie bei dem von ihm 
als •absolutes Paradox" bezeichneten ontologischen Gottesbeweis, so daß sich 
das Beweisziel aufgrund seiner Selbstevidenz einstelle, sobald man vom Ver- 
such einer Beweisführung ablasse. Ebenso erledige sich das mit der unter- 
schiedlichen Schülerschaft aufgeworfene Problem, sobald eingesehen werde, 
daß nicht die Lehre, sondern der Lehrer •Gegenstand des Glaubens" ist7. 

6 G.E.Lessing, Eine Duplik II. Werke in drei Bänden (Ausgabe Göpfert) III. München 1982, 
372. 

7 Kierkegaard, Philosophische Brocken (Ausgabe Richter). Reinbek 1964, 58 



Eugen Biser 424 

Mit dem Stichwort von der •akustischen Täuschung" weist Kierkegaard von 
da auf die in der ,Einübung im Christentum' entwickelte Lösung voraus, die 
auf eine neue Lesart des Evangeliums hinausläuft. Solange das Schriftwort nur 
als Text aufgefaßt werde, bleibe es bei dem •Ärgernis am Paradox", also bei 
dem von Lessing mit aller Schärfe •aufgerissenen" Problem. Anders, wenn auf 
den unterschwelligen Leidenston geachtet werde, der alle Herrenworte, selbst 
die freudigsten, durchdringe. In der Betroffenheit durch ihn werde der Zeiten- 
abstand gegenstandslos und die Gleichzeitigkeit mit Jesus erreicht. Denn als 
der Gott in Knechtsgestalt ging er eine Leidensgemeinschaft mit denen ein, die 
daran Anstoß nahmen. Indem er diesen Kelch, •bitterer als Wermut", auf sich 
nahm, erwies er sich als der göttlich Mitleidende mit ihnen, der ihr Leiden an 
ihm zu dem seinen machte. So wird er zur Passionsgestalt des geheimen, in- 
nerlichen Leidens, die Kierkegaard mit den Worten umreißt: 

O, mit offenen Armen dazustehen und •kommt her" zu 
sagen - und dann fliehen alle, aber sie fliehen nicht nur, 
sondern sie fliehen, weil sie daran Anstoß genommen 
haben. O, Heiland der Welt zu sein!* 

Dadurch gewinnt er eine Präsenz, durch die der Zeitenabstand zu ihm hinfällig 
wird. Da er aber als Helfer, wie der Schlüsselsatz der ,Einübung' versichert, 
mit der von ihm erwiesenen Hilfe identisch war, fiel mit dem Zeitenabstand 
auch jede räumliche Distanz und mit ihr alles, was kategorial von ihm trennte, 
weg. Und der Glaube an ihn erwies sich, wie es in der die , Einübung im Chri- 
stentum' einleitenden •Anrufung" heißt, als die Bedingung der Gleichzeitig- 
keit mit ihm, ja, näher bestimmt, als diese selbst9. 

Die Wunderfrage 

Bekanntlich begründete Lessing den von ihm als unüberwindlich empfunde- 
nen Grabenbruch mit dem Hinweis auf sein aufgeklärtes Jahrhundert, in dem 
keine Wunder mehr geschähen. Darin unterscheide sich seine Zeit von der der 
paulinischen Kreuzespredigt, die vom •Beweis des Geistes und der Kraft" ge- 
stützt war und noch von der des Origenes, der gleichfalls unter dem Eindruck 
von Wunderzeichen stand10. Schon in dessen Folgezeit muß sich jedoch der 
Bruch abgezeichnet haben, da Augustin die Wunder zur göttlichen Anfangsbe- 
lehrung der Menschheit zählte, die in seiner fortgeschrittenen Zeit nicht mehr 
erforderlich seien und deshalb auch nicht mehr vorkämen: eine Position, die 

8 Kierkegaard, Einübung im Christentum II: Einhalt (Ausgabe Hirsch und Gerdes). Gütersloh 
1980, 102. 
9 Kierkegaard, Einübung im Christentum, 13. 

10 Lessing, Über den Beweis des Geistes und der Kraft {Mil). 



Jesus - das Wunder Gottes 425 

der späte Augustin dann freilich in seinen Überprüfungen' (Retractationes) in 
aller Form widerrief'. 

Wie schon bei Augustin, der nach Kurt Flasch •die Wunder Jesu so deutet, 
daß alles Spektakuläre nur Verweis auf das Ewige und Innere" ist, verfolgt 
auch die Wunderdiskussion der Gegenwartstheologie die Tendenz, die Wunder 
Jesu auf seine Sendung und letztlich auf ihn selbst zurückzunehmen. In diesem 
Sinn fragt Klaus Berger. 

Wie eng gehören die Wunder zu Jesus? Könnten sie fehlen? 
• Brauchte " er sie ?12 

Und er antwortet auf diese Frage, indem er darauf verweist, daß Jesus mit Voll- 
macht für das Kommen des Gottesreiches geworben habe13. Ja, er erblickt in 
der von ihm als Wunder gewürdigten Auferstehung Jesu die definitive Antwort 
auf die Zeichen- und Wunderforderung seiner Gegner14. Das liegt vollauf auf 
der Linie der neutestamentlichen Befunde. Zwar erwecken die Szenen wie ins- 
besondere die von der Heilung der Gelähmten (Mk 2,1-12) bisweilen den Ein- 
druck, als setze Jesus seine Wunder, wie ihm von der Folgezeit bis in die 
Gegenwart hinein unterstellt wurde, in apologetischem Interesse, also zum 
Beweis seiner göttlichen Macht und Sendung, ein15. Indessen handelt es sich 
dabei unverkennbar um die urchristliche •Übertextung" einer ursprünglich 
reinen Glaubensgeschichte16. Im Fall des Gelähmten ist es sogar der Glaube 
der Freunde, den Jesus mit dem von ihm erhofften Wunder belohnt. Da die 
Urgemeinde jedoch wegen ihrer Praxis der Sündenvergebung in Beweisnot ge- 
raten war, stilisierte sie die Episode in einer Weise um, daß Jesus das Wunder 
als Beweis seiner Vergebungsmacht und damit indirekt auch der ihren wirkt: 

Damit ihr aber seht, daß der Menschensohn Macht hat, auf 
Erden Sünden zu vergeben - spricht er zu dem Gelähmten: 
Steh auf, nimm deine Trage und geh nach Hause (Mk 2,1 Of). 

Von dieser apologetischen •Abzweigung" führt die in ihrer Urfassung von 
Matthäus überlieferte Täuferanfrage auf Jesus zurück, der diese Frage mit dem 
Hinweis auf seine therapeutische Tätigkeit beantwortet: 

11 Nach K. Flasch, Augustin. Einführung in sein Denken. Stuttgart 1980, 84f; 103; 310; 418; 
ferner A.Augustinus, Die Retractationen in zwei Büchern (I, 13). Paderborn 1976, 69. 
12 K. Berger, Darf man an Wunder glauben? Stuttgart 1996, 146. 
13 A.a.O., 147f. 
14 A.a.O., 164f. 
15 Typisch ist dafür die Antwort des mittelalterlichen Apologeten Wilhelm de la Mare auf die 
Frage, warum er an die göttliche Sendung Jesu glaube: •wegen der vielen Wunder, die der ge- 
wirkt hat", nach A. Lang, Die Entfaltung des apologetischen Problems in der Scholastik des Mit- 
telalters. Freiburg 1962, 81. 



Eugen Biser 426 

Geht hin und berichtet dem Johannes, was ihr hört und 
seht: Blinde sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden rein, 
Taube hören, Tote stehen auf und Armen wird die Frohbot- 
schaft verkündet (Mt 11,48)". 

Die Selbstauslegung 

Die als Antwort an den durch das vermeintliche Fehlen der Gerichtsankündi- 
gung verunsicherten Täufer stilisierte Aussage hat in Wahrheit den Charakter 
einer Selbstdarstellung, in der sich Jesus förmlich durch seine Wundertaten 
expliziert. Damit wird zunächst schon die von Berger vermerkte Gleichge- 
wichtigkeit von Reden und Wundertaten bestätigt. Was Jesus durch sein Wort 
verkündet - das Kommen des Gottesreichs -, das besagen die Wunder im 
Medium einer •Tatsprache". Wenn durch sein Wirken Blinde sehend werden 
und Lahme ihre Gehfähigkeit zurückgewinnen, muß jedermann deutlich wer- 
den, daß der Gott Jesu Christi mit dem Leid der Welt - wie mit den Chaosge- 
walten im Schöpfungsmythos - im Kampfliegt und es durch den, der in seinem 
Auftrag •gekommen ist", zurückzudrängen und zu minimieren beginnt. Was 
die Armen dem Schlußwort zufolge zu hören bekommen, bekommen die Lei- 
denden auf denkbar hilfreiche Weise zu spüren. 

Zu dem zentralen Sinn der Stelle verhilft jedoch erst die Erkenntnis, daß die 
Antwort Jesu als eine tathafte Selbstauslegung zu verstehen ist. In seinem 
Wundertaten kommt sein Geheimnis zum Vorschein. Das deckt sich mit der äl- 
testen Antwort auf die Frage nach der Bedeutung des Gottesreichs, die Orige- 
nes dadurch gab, daß er Jesus das •Gottesreich in Person" (autobasileia) nann- 
te18. So entspricht es der sich anbahnenden Erkenntnis, daß das ganze Wirken 
Jesu unter einem diakonischen Vorzeichen steht und deshalb, wie im Grunde 
schon Kierkegaard sah, als eine einzige Selbstübereignung begriffen werden 
muß. Davon macht nicht einmal seine Gottessohnschaft eine Ausnahme; viel- 
mehr gibt er gerade sie an die Glaubenden in der Form weiter, daß er sie, mit 
dem Zentralbegriff der christlichen Anthropologie gesprochen, zum Stand der 
Gotteskinder erhebt. Im Begriff des Gottesreichs aber fand Jesus wie in keinem 
anderen das sprachliche Gefäß, in das er sich mit seinem ganzen Heilswillen, 
ja mit seinem Selbstsein hineinzulegen vermochte. Was er als das •Gleichnis 
Gottes" ist {Schweizer), bringt diese Vokabel methaphorisch zum Ausdruck. 
Denn das Gottesreich ist, in seinem Zentralsinn begriffen, die soziale Selbst- 

16 Nach R.H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkündigung. Düsseldorf 1968, 57ff. 
17 Dazu L. Schenke, Die Urgemeinde, Geschichtliche und theologische Entwicklung. Stuttgart 
1990, 304f. 
18 Dazu H.Merklein, Jesus, Künder des Reiches Gottes, in: Studien zu Jesus und Paulus. Tübin- 
gen 1987, 153ff. 



Jesus - das Wunder Gottes 427 

darstellung Jesu und als solche das Medium, durch das er sich unverkürzt zu 
verstehen gibt. Wenn er aber im Konflikt mit seinen Gegnern, die ihn des Teu- 
felsbundes bezichtigen, versichert: 

Doch wenn ich durch den Finger Gottes die Dämonen aus- 
treibe, ist das Reich Gottes zu euch gekommen (Lk 11,20), 

schließt sich der Ring zu seinen Wundertaten. Denn diese sind diesem Wort zu- 
folge eine einzige Tatverkündigung des Gottesreiches und als solche seine 
wirkmächtige Selbstauslegung. 

Die Folgerung 

Wenn der gewonnene Ansatz zutrifft, müssen sich an den Wundern Jesu Züge 
seiner Persönlichkeit ablesen lassen. Es gilt dann, die Wunder in einer Weise auf 
ihn selbst zurückzubeziehen, daß er im Brennpunkt der davon handelnden Be- 
richte erscheint. Wenn das gelingen soll, müssen aber zunächst die volkstümli- 
chen und apologetischen •Übertextungen" abgetragen und die Berichte auf ihre 
vermutliche Urgestalt zurückgeführt werden. Ebenso müssen offensichtliche 
Doubletten, wie im Fall der beiden Speisungswunder berücksichtigt werden, 
aber auch die Übertragungen alttestamenflicher Wunder, wie sie von Mose, Eli- 
ja und Elischa berichtet werden, auf Jesus. Was die Evangelien dann an Wunder- 
taten wie die Heilung des Besessenen in Kafarnaum (Mk 1,21-28), eines Aus- 
sätzigen (Mk 1,40-45), des Gelähmten (Mk 2,1-12), der blutflüssigen Frau (Mk 
5,25-34) oder des epileptischen Jungen (Mk 9,14-19) schildern, entspricht nach 
Reginald Fuller •mehr dem Eindruck, den das Wirken Jesu bei seinen Jüngern 
und im Volk hinterlassen" hatte, als •bestimmten historischen Vorgängen"19. 

So sehr das auf der eingeschlagenen Linie liegt, stehen dem doch zwei Be- 
obachtungen entgegen. Einmal die Tatsache, daß Jesus bei seinen Wundern 
stets auf Gott und den Glauben an ihn zurückverweist. An ihm sollen die Zeu- 
gen dieser Machttaten erkennen, daß Gott am Werk ist, um die Leidbehaftung 
seiner Schöpfung zurückzudrängen und ihr das Gepräge seines Reiches zu ver- 
leihen. Was aber den Glauben betrifft - und darin besteht die zweite Beobach- 
tung -, so spricht Jesus davon wiederholt wie von einer selbständig agierenden 
Entität. So etwa im Wechselgespräch mit dem Vater des epileptischen Jungen, 
der mit der verzweifelten Bitte an Jesus herantritt: 

Wenn du etwas vermagst, dann hab Erbarmen mit uns und 
hilf uns! (Mk 9,22) 

In seiner Antwort nimmt Jesus den Ausruf des Vaters auf; doch verweist er ihn 
nicht an seine eigene Macht, sondern an die des Glaubens: 

Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkündigung, 42. 



Eugen Biser 428 

Wenn du etwas vermagst? - alles vermag, wer glaubt! (9,23) 

Das aber kommt einem indirekten Hinweis auf die Allmacht Gottes gleich, von 
der es im Fortgang des Evangeliums heißt: •bei Gott ist alles möglich" (Mk 
10,27)20. Wenn man mit Martin Dibelius davon ausgeht, daß das Evangelium 
nach Markus das der •geheimen Epiphanien" ist, will gerade dieses betonte 
Zurücktreten Jesus hinter seinen Gott, das Gottesreich und den Glauben als ein 
geheimes Aufscheinen seiner Herrlichkeit verstanden werden, so daß nun doch 
von dem Wunder auf ihn selbst zurückgeschlossen werden kann. Auf- 
schlußreich sind dann schon jene Wendungen, mit denen er die meist auf spek- 
takuläre Weise Geretteten wieder in die Normalität des Alltags zurückführt, so 
die Aufforderung an die Eltern des vom Tod erweckten Mädchens, ihm zu 
essen zu geben (Mk 5,43) oder die - freilich in der Elischageschichte (3Kön 
17,23) vorweggenommene - Schlußbemerkung zur Totenerweckung in Nairn: 
•Er gab ihn seiner Mutter" (Lk 7,15), weil sie die lebenszugewandte Mensch- 
lichkeit Jesu erkennen lassen. Tiefer läßt das an die Syrophönikierin gerichtete 
Wort blicken, welche die anfängliche Zurückweisung mit außergewöhnlicher 
Einfühlung und Hochherzigkeit aufgenommen hatte: •Frau, dein Glaube ist 
groß; dir geschehe, wie du willst!" (Mt 15,28). Schon hier erscheint Jesus in 
unverkennbarer Mitbetroffenheit, die noch stärker bei der Heilung der blutflüs- 
sigen Frau zum Vorschein kommt (Lk 8,46) und ihn schließlich in der Gestalt 
des •verwundeten Arztes" erscheinen läßt, am deutlichsten dort, wo er, wie in 
seiner ungläubigen Heimatstadt Nazaret (nach Mk 6,5f), keine Wunder zu wir- 
ken vermag21. Hier sind seinem Wirken unübersteigliche Grenzen gezogen und 
nicht nur räumliche, wie er sie im Fall der Syrophönikierin mit den Worten an- 
spricht: •Ich bin nur zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt" (Mt 
15,24). Wenn man das hinzunimmt, was Lukas von seinem Auftritt in der 
heimatlichen Synagoge berichtet (Lk 4,28ff), müßte man aus der Schlußbe- 
merkung des Markusberichts •und er wunderte sich über ihren Unglauben" 
(Mk 6,6) mehr als nur eine Verwunderung, eher schon eine Verwundung her- 
aushören. 

Die Bewunderung 

Wenn du etwas vermagst, dann hilf uns! In diesem Notschrei des verzweifelten 
Vaters wird Jesus als Helfer angerufen, der die von ihm erbetene Hilfe freilich 
zunächst dem Glauben zuspricht. Da die von ihm ausgehenden Wirkungen, 
und unter ihnen als erste der Glaube, der Einsicht Kierkegaards zufolge, mit 
ihm identisch sind, ist er in diesem höheren Sinn dann doch der in ihm angeru- 

Fuller, A.a.O., 69f. 
Dazu Berger, Darf man an Wunder glauben?-, 46ff. 



Jesus - das Wunder Gottes 429 

fene und gesuchte Helfer. Und so scheint er denn auch vollends in seinen Wun- 
dertaten auf. In der Brotvermehrung als das •Brot des Lebens", in den Blin- 
denheilungen als das •Licht der Welt", in den Erweisen seines Erbarmens ge- 
genüber denen, die ihm •abgerissen, wie hirtenlose Schafe" vorkommen, als 
der •gute Hirt", in der Heilung der vom Satan gefesselten Frau (Lk 13,16-17) 
als der große Befreier, in den Wundertaten seiner Sendboten als der wahre Frie- 
densstifter (Lk 10,5-9), in der Auf erweckung der Toten als die •Auferstehung 
und das Leben"22. 

Das ist im Vorgriff auf die nachösterlichen Hoheitstitel gesagt23. Indessen ist 
das insofern legitim, als die die Wundertaten Jesu überliefernde Urgemeinde, 
wie Berger betont, die Auferstehung Jesu als die krönende Wundertat begriff, 
welche die von ihr erzählten Wunder als •Eckstein" zu einem •stabilen Bau" 
zusammenschloß, und diesen erst in seinem vollen Licht erscheinen ließ24. Die- 
ses Licht fällt ebenso auf die wunderbare Brotvermehrung, die dadurch als 
Hinweis auf die österliche Tischgemeinschaft erscheint, wie auf die Aufer- 
weckung des Lazarus, die dadurch als eine zeichenhafte Vorwegnahme der 
Auferstehung Jesu lesbar wird. 

Wenn etwas für die These von der österlichen Beleuchtung der Wunder- 
szenen spricht, ist es die auffällige Tatsache, daß der wunderbare Fischzug und 
der Gang Jesu über den See in den österlichen Kontext hineingehören und in- 
sofern als vorgezogene oder, wie der Fachausdruck besagt, als •versprengte" 
Ostergeschichten zu gelten haben. Beide sprechen außerdem dafür, daß die 
entscheidende Ostererscheinung am See Genesaret stattfand. Insbesondere gilt 
das für die (nach IKor 15,3) Ersterscheinung vor Petrus, der diese im Sinn 
seiner Ernennung zum •Menschenfischer" als Auftrag empfand, die verstörte 
Jüngergruppe neu zu konsolidieren und zu ihrer Rückkehr nach Jerusalem zu 
bewegen25. In seinem Gang über den See (Mk 6,45-52) schreitet Jesus sieghaft 
über die Todes- und Chaosgewalten, die ihn im Seesturm - wie den von ihm ge- 
retteten Petrus (Mt 14,28-31) - zu vernichten drohten (Mk 4,37ff). Und mit 
dem wunderbaren Fischzug (Lk 5,4-9) bekräftigt er die Sendung, die sich aus 
seiner Auferstehung für die Zeugen seiner" Erscheinungen ergibt. Insgesamt 
aber gilt von ihm, wie er schon am Kreuz seiner Mutter zu verstehen gibt, daß 
jetzt die Stunde seiner Verherrlichung eingetreten ist, die bei der Hochzeit zu 
Kana •noch nicht gekommen" war (Joh 2,4), und daß demgemäß nun auch die 
ihm in zeitlicher Hinsicht gezogene Grenze von ihm abfällt. 

22 Dazu L.Schenke, Die Urgemeinde, 220ff. 
23 Dazu das grundlegende Werk von F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im 
frühen Christentum. Göttingen 1969. 
24 Berger, A.a.O., 164f. 
25 Dazu Schenke , A.a.O., 20ff. 



Eugen Biser 430 

Was das letztlich zu besagen hat, wird durch den wiederholten Hinweis ver- 
deutlicht, wonach die Zeugen dieser Wundertaten - wie insbesondere der von 
dem wunderbaren Fischzug überwältigte Petrus - vor Jesus niederfallen und 
das mit der Begründung: •denn Staunen hatte ihn und alle, die mit ihm waren, 
ergriffen" (Lk 4,8f). Staunen und Bewunderung, das ist die unmittelbare Reak- 
tion auf den Wundertäter, der somit selbst im Licht des Wunderbaren erscheint. 

Von hier führt aber schon ein kleiner Schritt zu der Folgerung, daß Jesus 
selbst, vor allem im Blick auf seine Auferstehung, als das große Gotteswunder 
zu gelten hat. Damit bestätigt der Wundertäter den Eindruck des Botschafters, 
auf dessen Worte die Zuhörer mit dem Ausruf reagieren: 

Was ist das; eine neue Lehre! Und sie wird mit Vollmacht 
vorgetragen (Mk 1,27). 

Im selben Sinn reagieren die Abgesandten der Pharisäer, die sich für ihre 
Untätigkeit mit dem Geständnis entschuldigen: 

Noch nie hat ein Mensch so geredet wie dieser (Joh 7,46). 

Wer aber so seine Umwelt in Staunen und Bewunderung versetzt, wird von ihr 
als wunderbar erfahren. Das steht hinter den Wunderszenen, die wie die Hei- 
lung des Besessenen in Kafarnaum (Mk 1,27), die Heilung des Gelähmten (Mk 
2,12), die Bändigung des Seesturms (Mk 4,41), und die Totenerweckung in 
Nairn (Lk 7,16) mit einer bewundernden Akklamation der Zeugen schließen. 
Zwar gilt ihr Staunen zunächst dem Geschehen, letztlich jedoch dem, der durch 
seine Machttaten ihre Bewunderung auf sich zieht. 

Damit stimmen sie dem frühen Augustin zu, für den das Wunder nur für des- 
sen Augenzeugen seine volle Triftigkeit erlangt, also für die, die unmittelbar 
davon berührt und betroffen sind. Doch kommt in ihrer Akklamation auch ei- 
ne Unterscheidung zum Ausdruck. Sie bezieht sich, genauer besehen, nicht auf 
die einzelnen Wundertaten, so sehr diese im Vordergrund stehen, und erst recht 
nicht auf den damit verbundenen Eindruck des Spektakulären, Aufsehenerre- 
genden und Sensationellen; als wunderbar empfinden die Zeugen vielmehr, 
daß dort, wo Zwänge niederdrückten, Freiheit entsteht, kurz, daß dort, wo alles 
in •Finsternis und Todesschatten" stand, Leben, Heil, Trost und Friede Einzug 
halten. Dies aber nicht im Gefolge des jeweils Geschehenen, sondern aufgrund 
des Selbsterweises seines Urhebers, also lebendig vergegenwärtigt in dem, der 
all dies nie hätte bewirken können, wenn er es nicht selbst in personaler Ver- 
wirklichung gewesen wäre. 

Das Zentrale ist somit erst dann erfaßt, wenn der Wundertäter als der leben- 
dige Inbegriff des von ihm Bewirkten gesehen und gewürdigt wird. Gesehen 
zunächst; denn das unterscheidet den gewonnenen Zugang von dem doktrina- 
len, daß keine Lehraussage über ihn gemacht, sondern eine Perspektive eröff- 



Jesus - das Wunder Gottes 431 

net wird, in der er neu in Erscheinung tritt: erscheinend als die realisierte 
Menschheitsutopie, als das von den Menschen immer schon ersehnte und in 
keinem Anlauf je erreichte Hoffnungsziel, als die leibhaftige Stillung ihres 
Hungers, als der Durchbruch in die Freiheit, als die große Lichtung am Ende 
ihrer Denk- und Irrwege, als die eingelöste Verheißung des ebenso oft erstreb- 
ten wie verfehlten Friedens, als das Glück in ihrem Unglück, die Ruhe nach 
ihrem Mühen und in alledem als der Aufgang der Sonne des bedingungslos 
liebenden Gottes in der von ihren Ängsten verdüsterten Welt.26) 

Vor allem aber gewürdigt; denn bei der bloß betrachtenden Bewunderung 
darf es nicht bleiben. So verlangt es die dem Wunder angemessene Rezeption. 
Denn dem Wunder gegenüber gibt es keine Neutralität. Es wird ja gerade des- 
wegen als wunderbar empfunden, weil es aus dem Kontext der Lebenswelt her- 
ausfällt, so daß man es nicht wie diese auf sich beruhen lassen kann. Es fordert 
vielmehr zur Entscheidung zwischen Akzeptanz und Ablehnung heraus, zum 
Ja oder Nein. Wer es bejaht, hat bereits eingewilligt, sich von ihm überwältigen 
und in Bann schlagen zu lassen. Das Wunder lebt im Zeugen auf; der Zeuge 
lebt das Wunder mit. 

Für das in Jesus gesehene Gotteswunder heißt das: es verlangt den Glauben. 
Denn das Wunder ist gerade nicht •des Glauben liebstes Kind". Vielmehr gilt 
das Umgekehrte: es ist die Mutter des Glaubens. Der aber tritt dadurch in einen 
völlig neuen Aspekt. Wie schon Martin Buber der Christenheit ins Stammbuch 
schrieb, ist es mit dem vergegenständlichenden Satzglauben nicht getan, da 
Glaube im Sinn von emuna ursprünglich Vertrauensglaube sei, dem es darum 
gehe, in der Gotteswirklichkeit letzten Halt und Stand zu gewinnen.27 

Seiner Insinuation entsprechend hat sich inzwischen tatsächlich eine Glau- 
benswende vollzogen, die, synchron zur Erkenntnis, daß das Christentum we- 
der als eine asketische noch als eine moralische, sondern als eine genuin my- 
stische Religion zu gelten hat, den Akzent vom Gegenstandsglauben auf den 
Erfahrungs- und Innerlichkeitsglauben verlegte.28 

Der nächste Schritt auf diesem Weg führt zu dem •Wunderglauben", wie ihn 
das sich in Jesus ereignende Gotteswunder erfordert. Daß davon im Präsens ge- 

26 Dem scheinen freilich die von Berger angesprochenen •Strafwunder" Jesu und darunter in er- 
ster Linie die Verfluchung des Feigenbaums (Mk 11,12 ff) entgegenzustehen. Doch abgesehen 
davon, daß Jesus im Kontext der Evangelien diese Zeichenhandlung nicht auf die ihm von der 
heutigen Interpretation unterstellte Gerichtsdrohung an Israel, sondern auf die •berg versetzende" 
Kraft des Glaubens bezieht (Mk 11,20-23), widerspricht die Szene so eklatant dem als Selbstan- 
zeige Jesu zu verstehenden Gleichnis vom fürbittenden Weingärtner, der sich mit geradezu ver- 
zweifelter Fürsorge für den offensichtlich unfruchtbaren Feigenbaum einsetzt (Lk 13,6-9), daß 
alles für die sekundäre, vermutlich der Denkwelt von Qumran entstammende Herkunft der Ver- 
fluchungsszene spricht. 
27 M. Buber, Zwei Glaubensweisen. Zürich 1950, 26-41. 
28 Dazu meine Abhandlungen ,Die glaubensgeschichtliche Wende' (Graz 1986); ,Glaubens- 
prognose' (Graz 1991) und Einweisung ins Christentum1 (Düsseldorf 1997). 



Eugen Biser 432 

sprachen werden muß, hängt mit der von Kierkegaard gleichfalls schon her- 
vorgehobenen Tatsache zusammen, daß Jesus, so sehr er als historische Gestalt 
mit einer menschlichen Lebensgeschichte zu gelten hat, niemals wie andere 
Große der Menschheit •vergangen" sein kann. Das aber verleiht dem Glauben 
an ihn die ihn auszeichnende präsentische Konnotation. Ihm gegenüber gibt es 
weder das Versteck der bewundernden noch das der historischen Distanzie- 
rung. Denn er war nicht das von Gott in ihm gewirkte Wunder; er ist es. 

Das Hemmnis 

Doch was beweist der Umstand, daß von diesem Gotteswunder nur im Präsens 
die Rede sein kann? Ist da im Sinne eines von Nietzsche gegen Descartes erho- 
benen Einwands nicht zu befürchten, daß dieser Eindruck einem •Fallstrick der 
Worte" zuzuschreiben ist? Und ist ähnliches nicht auch bei Kierkegaard zu be- 
fürchten, wenn er, wie es den Anschein hat, allzu problemlos vom Erniedrigten 
zum Erhöhten übergeht und von der Gleichzeitigkeit mit diesem spricht? In- 
dessen trifft dieses Bedenken auf ihn schon deswegen nicht zu, weil er, wie 
schon zu Eingang deutlich wurde, die angesprochenen Werke als Antwort auf 
Lessings Klage über den •garstigen breiten Graben" entwarf, der ihn von der 
bloß historischen Gewißheit nicht zur metaphysisch-religiösen gelangen lasse. 
Kierkegaard geht bekanntlich davon aus, daß das Evangelium ebenso eine 
Stimme wie ein Auge hat, und daß es durch dessen Blick und den alles durch- 
ziehenden Leidenston den Leser in ein dialogisches, den Zeitenabstand über- 
brückendes Verhältnis mit sich hineinzieht. 

Unverkennbar deutet das - trotz Nietzsches Einwand - darauf hin, daß die 
Lösung des Lessingproblems nicht, wie Kierkegaard noch in den philosophi- 
schen Brocken' vermutete, im Feld der - mit dem •absoluten Paradox" des on- 
tologischen Gottesbeweises gemeinten - Spekulation, sondern in dem der 
Sprache zu suchen ist29. Das aber verweist zurück auf die Rede vom Gottes- 
wunder, akzentuiert durch die Frage, ob diese schon hinreichend ausgeleuchtet 
wurde. Ein Wunder gewinnt, so Augustin, seine volle Relevanz nur für den Au- 
genzeugen. Erzählte, also nur historisch referierte und überlieferte Wunder un- 
terliegen dagegen dem Lessingschen Vorbehalt, so daß sie, entgegen der mit 
dem Mittelalter einsetzenden Praxis, nicht apologetisch aufgefaßt und in An- 
schlag gebracht werden können. Doch die Rede von Wundern läßt aufhorchen, 
gleichviel ob sie sich auf Vergangenes oder aktuell Geschehendes bezieht. Das 
gilt auch von der Bezeichnung Jesu als dem größten aller Gotteswunder. Sie ist 
gegenüber dem Zeitenabstand indifferent, da sie sich auf den trotz seiner Hi- 
storizität als gegenwärtig Empfundenen bezieht. Überzeugen könnte das aller- 

Dazu R. Guardini, Christliches Bewußtsein. Versuche über Pascal. Leipzig 1935, 187-197. 



Jesus - das Wunder Gottes 433 

dings nur unter der Voraussetzung, daß der Vokabel beschwörende Intensität 
und damit die Macht zukäme, ihn entweder der Vergangenheit zu entreißen oder 
ihn in seiner bereits vorhandenen Anwesenheit aufzurufen. Da die erste Mög- 
lichkeit nicht zu verifizieren ist, bleibt nur, dem zweiten Weg nachzugehen. 

Das Osterwunder 

Der Suche kommt die These James M. Robinsons entgegen, wonach die von 
ihm untersuchte Spruchquelle (Q) ungeachtet der Tatsache, daß sie keine 
Passions- und Osterberichte enthält, selbst - und mit ihr dann auch das Neue 
Testament insgesamt - als das •literarische Osterwunder" zu gelten hat30. Denn 
ohne das Ereignis der Auferstehung des Gekreuzigten hätte keinerlei Anlaß be- 
standen, den Lehren und Lebensverhältnissen des scheinbar Gescheiterten, ge- 
sellschaftlich Geächteten und dazu noch (nach Gal 3,13) von Gott Verworfe- 
nen nachzugehen, um sie missionarisch zu promulgieren und literarisch zu do- 
kumentieren. So ist das Christentum mitsamt seiner Urkunde in Gestalt der 
neutestamentlichen Schriften das in die Gegenwart hineinragende •Osterwun- 
der". Doch damit ist die präsentische Bedeutung der zur Diskussion stehenden 
Vokabel noch immer nicht wirklich verifiziert. Geklärt wurde allerdings, daß 
von dem in Jesus geschehenen Gotteswunder nur unter Einbeziehung der öster- 
lichen Perspektive angemessen gesprochen werden kann. 

Wenn das geschieht, ist mit diesem •Wunder" nicht nur die Auferweckung 
Jesu vom Tod angesprochen, sondern ebenso auch ihre Bedeutung für den Fort- 
gang seiner Geschichte. In einer betont exoterischen und damit an die antio- 
chenische Gemeindetheologie angelehnten Sprache bringt das Paulus in seiner 
Korrespondenz mit Korinth mit den Worten zum Ausdruck: 

Wenn Tote nicht auferweckt werden, ist auch Christus nicht 
auferweckt worden. Wenn aber Christus nicht auferweckt 
wurde, ist euer Glaube nichtig.., und auch die in Christus 
Entschlafenen sind dann verloren (IKor 15,16ff). 

Die Erweckung 

Wenn man diese Aussage ihrer eschatologischen Perspektive entkleidet und 
auf die esoterische Grundposition des Apostels zurücknimmt, ist das gleich- 
bedeutend mit der Feststellung, daß die Auferstehung als Umbruch von der 
Lebens- zur Wirkungsgeschichte Jesu zu gelten hat. Was in der eschatologi- 
schen Perspektive als Fortleben der •in Christus" Verstorbenen im Jenseits 

30   J. M. Robinson, Der wahre Jesus? Der historische Jesus im Spruchevangelium Q, in: Zeit- 
schrift für Neues Testament 1 (1998), 17-26. 



Eugen Biser 434 

erscheint, ist dann als das immerwährende Fortleben Jesu in der Glaubensge- 
meinschaft zu verstehen. Denn für alle gilt, was der Neutestamentier Alfred 
Wikenhauser Paulus sagen läßt: 

Der für mich am Kreuz Gestorbene führt nunmehr in mir 
als Auferweckter sein Leben31. 

Wenn das wirklich geschehen soll, müssen diejenigen, für die er starb, ihrer- 
seits sterben, und das besagt: von ihrem welthaft definierten Selbstsein ablas- 
sen, damit er in ihnen aufleben kann. Denn nur so werden sie wirklich in seine 
•Erweckung" hineingenommen. Umgekehrt bedarf aber auch er eines Weck- 
rufs, wenn er tatsächlich zu seinem kollektiven Fortleben gelangen soll. In der 
Urkirche geschah das durch das •Maranatha", das man im Anschluß an Ernst 
Käsemann als den •gottesdienstlichen Schrei nach der Freiheit" verstehen 
könnte32. Wenn Käsemann diese Zuordnung auch nicht formell vollzieht, gibt 
sie doch der ekstatischen Anrufung einen höchst überzeugenden und zudem 
dem paulinischen Begriff des Christentums entsprechenden Sinn. In ihrem 
•Maranatha" ruft dann die Urkirche nach ihrem endzeitlichen Befreier, den sie 
jetzt schon als den Inbegriff der von ihr in religiöser, sozialer und kosmischer 
Hinsicht erfahrenen Freiheit begreift; denn •zur Freiheit", so versichert Paulus 
an zentraler Stelle, •hat uns Christus befreit" (Gal 5,1). 

Die Richtigkeit dieser Ableitung angenommen, könnte im Fall des •Gottes- 
wunders" nun umgekehrt geschlossen werden. Mit dieser Vokabel wäre dann 
der Begriff gefunden, auf den der gesuchte Weckruf aufbauen könnte. Doch 
dazu bedürfte es einer Inspiration, wie sie der Urgemeinde in Überfülle zu Ge- 
bote stand, die dann im Lauf der Glaubensgeschichte, nicht zuletzt infolge der 
doktrinalen Strukturierung der Botschaft, jedoch immer mehr verebbte. So 
bleibt sie eines der großen Desiderate der gegenwärtigen Stunde. Wenn sie sich 
erfüllen soll, muß der Begriff überprüft, durchdacht, interpretiert und spirituell 
aufgenommen werden. Vor allem aber muß er in die spezifisch österlichen 
Aspekte der Angstüberwindung (Mk 6,50), des Friedens (Joh 20,19) und der 
Freude (Joh 20,20) gerückt werden. Dann gewinnt er erst jene Evidenz, die sein 
Eigenleben bedingt und ausmacht. Während alle anderen Bezeichnungen und 
Titel auf Vorgewußtes zurückgreifen und insofern eine rückbezügliche Struk- 
tur aufweisen, wird er nun, im Aspekt des Niedagewesenen, in seiner auf Kom- 
mendes vorgreifenden Struktur ersichtlich. Was als Wunder empfunden wird, 
hebt sich nicht nur von allem Bekannten und als solches Verständlichem ab; es 
weckt vielmehr die Erwartung darauf, daß ähnlich Überraschendes auch aufs 
neue eintreten könnte. 

31 So A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. Freiburg 1956,44. 
32 E. Käsemann, Der gottesdienstliche Schrei nach der Freiheit, in: Paulinische Perspektiven. 
Tübingen 1972, 211-236; ferner Schenke, Die Urgemeinde, 98 f; 342. 



Jesus - das Wunder Gottes 435 

In diesem Sinn ist Jesus das große Gotteswunder. Als solches kann er auf 
keines der von ihm bestehenden Bilder, so zutreffend und richtig sie sein mö- 
gen, festgelegt werden, weil er für immer neue Überraschungen gut ist. Er steht 
immer noch bevor und ist insofern stets im Kommen. Gerade dadurch aber gibt 
er sich als die wunderbarste aller Gaben zu verstehen, durch die die Welt mit 
und in ihm beschenkt ist: als die Gabe, die sich dadurch über jede andere er- 
hebt, daß sie mit dem Geber identisch ist und daß dieser in ihr lebt; als die Ga- 
be, die aber zugleich auch denkbar größte Aufgabe ist. Denn Jesus bindet sei- 
ne Gewährungen an die Bereitschaft zum Mitvollzug, in seiner Sprache: an den 
Willen zur Nachfolge. Wie er den Seinen versichert: •ohne mich könnt ihr 
nichts tun" (Joh 15,5), ist er auch seinerseits auf ihr Zutun angewiesen. Er 
denkt, glaubt, hofft und liebt in ihnen, dies jedoch so, daß er sich dabei auf sie 
einläßt und in ihrem Wissen und Wollen zu sich kommt. In diesem mystischen 
Synergismus erwacht er zu sich selbst. Da es aber nach der patristischen Aus- 
legung der Seesturmperikope immer wieder Zeiten gibt, in denen •der Herr in 
seiner Nachsicht gleichsam schläft" (Tertullian), bedarf es auch immer wieder 
der Weckrufe, die ihn zu Erweisen seiner Gegenwart und Wirkungsmacht be- 
wegen.33 Kaum einmal drang dieser Weckruf inständiger zu ihm als in Form 
des urchristlichen •Maranatha", in dem das Freiheitserlebnis der jungen Chri- 
stenheit seinen ekstatischen Ausdruck fand. Ob es, nachdem es längst auf den 
Lippen der Beter verstummte, heute unter dem Eindruck des als Gotteswunder 
entdeckten Jesus wiederholt oder durch eine zeitgerechtere Anrufung ersetzt 
werden muß, kann nur die von diesem Neuheitserlebnis angeregte Spiritualität 
und ihre sprachschöpferische Kompetenz lehren. Inzwischen aber kann dem 
nicht wirksamer als dadurch vorgearbeitet werden, daß das Geheimnis Jesu un- 
ter dem Gesichtspunkt des in ihm geschehenen und geschehenden Gotteswun- 
ders denkend und betend beherzigt wird. 

Nach W. Grundmann, Das Evangelium nach Matthäus. Berlin 1971, 260. 




