Jesus — das Wunder Gottes

Eugen Biser, Miinchen

In einer geist- und kenntnisreichen Untersuchung stellt Klaus Berger die Frage
»Darf man an Wunder glauben?, mit der er eine sensible Stelle des heutigen
Glaubensbewulitseins trifft'. Wenn schon Lessing von seiner kritisch gestimm-
ten Zeit sagen konnte, daf} es in ihr keine Wunder mehr gebe, gilt das nach all-
gemeiner Einschitzung heute erst recht, da sich in der Philosophie der analyti-
sche Zug weithin durchsetzte, infolge dessen die Sprache, verglichen mit der-
jenigen Goethes, signifikant verflachte, und nachdem der Mensch, geprigt
durch die Medienwelt, immer mehr zur , Eindimensionalitit* tendiert. Wunder,
so scheint es, gehoren allenfalls noch in die inner- und auBerkirchliche Sek-
tenszene, wenn nicht in das irrationale Feld der Parapsychologie und Esoterik.
An dieser skeptischen Einstellung konnte auch das fesselnd geschriebene Werk
Josef Imbachs nichts dndern, das fiir eine ,existentielle Auslegung der Wun-
der” eintritt>. Das Wunder, daran ist kein Zweifel, steht im Gegenwind des Zeit-
geistes und ist, wenn iiberhaupt, dem von der heutigen Lebenswelt gepriagten
Menschen nur noch schwer zu vermitteln.

Die Berufungsinstanz

Doch in dieser Frage gibt es fiir Christen nur eine letzte Berufungsinstanz: den
Waundertiiter Jesus von Nazaret’, Doch gerade ihm wurden die Wunder als Re-
likte seiner Zeitgebundenheit abgesprochen und in das Reich typologischer
Ubertragungen, wenn nicht gar mythischer Uberfremdung verwiesen. Dem
scheint nicht zuletzt die Diskussion der fiir seine Deutung hochbedeutsamen
Hoheitstitel Recht zu geben, die alle einschldgigen Auszeichnungen, wie Da-
vidssohn, Messias, Gottessohn und Kyrios als nachosterliche Zuweisungen
erwies®. Dabei lie sich die Forschung freilich den Titel entgehen, den Jesus
unzweifelhaft mit dem Satz in Anspruch genommen hatte:

Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kran-
ken; ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu berufen,
sondern die Siinder (Mk 2,17)°.

' K. Berger, Darf man an Wunder glauben ? Stuttgart 1996.

2 J. Imbach, Wunder, eine existentielle Auslegung. Wiirzburg 1996.

* J. Gnilka , Jesus von Nazaret, Botschaft und Geschichte. Freiburg 1990, 128-141.

4 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frithen Christentum. Gottingen 1966
3 Dazu Gnilka, A.a. O. 110f.



Jesus — das Wunder Gottes 423

Im Sinne seiner ,,Uberbietungslogik* besagt dieser Satz, entgegen dem dufe-
ren Anschein, nicht etwa, daff zwischen den der Hilfe bediirftigen ,.Kranken*
und den aus eigener Kompetenz und deshalb der rztlichen Zuwendung nicht
bediirftigen ,,Gesunden‘ unterschieden werden miisse. Vielmehr werden damit
jene geriigt, die sich aufgrund falscher Selbsteinschitzung fiir gesund halten
und sich deshalb der rettenden Hilfe entzichen. So gesehen, betont der Satz
aufs nachdriicklichste, daB Jesus sein gesamtes Wirken einem therapeutischen
Aspekt unterstellt und im Sinn einer altchristlichen Anrufung als ,,unser einzi-
ger Arzt“, also als Wundertiiter, gesehen werden will. Dabei hat dieser Satz be-
reits die Auferstehung im Riicken, die als das zentrale und das vorangehende
Wunderwirken Jesu iiberstrahlende Gotteswunder zu gelten hat.

Der Graben

Doch gerade diesem Zentralwunder gegeniiber erhob sich ein bis heute nach-
wirkender Einwand, den Lessing erstmals mit dem Aufschrei iiber den ,,garsti-
gen breiten Graben*, iiber den er trotz aller Anstrengung nicht hinwegkommen
konne, zur Sprache brachte, und den er dann nochmals in die Frage faBte:

Wann wird man aufhéren, an den Faden einer Spinne die
ganze Ewigkeit aufhingen zu wollen?®

Mit dem Spinnenfaden war die nur historische Vergewisserung des Osterge-
schehens gemeint, mit der ,,Ewigkeit* der darauf aufbauende und iiber Heil
und Unheil entscheidende Glaube. Der Notschrei Lessings wurde, wenn auch
erst lange nach seinem Tod, aufgenommen und von Kierkegaard zweimal,
schon in seinen , Philosophischen Brocken‘ (1844) und dann definitiv in seiner
,Einiibung im Christentum* (1850) beantwortet.

In seinen ,Philosophischen Brocken® geht Kierkegaard auf das Problem des
Grabenbruchs dadurch ein, daB er die Unterscheidung der Augenzeugen, in
seiner Sprache der ,,gleichzeitigen Schiiler, von den auf ihr Wort Angewiese-
nen, den ,,Schiilern zweiter Hand*, fiir den durch Jesus aufgeworfenen Fall als
gegenstandslos erweist. Es verhalte sich dabei vielmehr wie bei dem von ihm
als ,,absolutes Paradox* bezeichneten ontologischen Gottesbeweis, so daf3 sich
das Beweisziel aufgrund seiner Selbstevidenz einstelle, sobald man vom Ver-
such einer Beweisfiihrung ablasse. Ebenso erledige sich das mit der unter-
schiedlichen Schiilerschaft aufgeworfene Problem, sobald eingesehen werde,
daB nicht die Lehre, sondern der Lehrer ,,Gegenstand des Glaubens® ist’.

¢ G.E.Lessing, Eine Duplik II. Werke in drei Binden (Ausgabe Gopfert) HI. Miinchen 1982,
372.
7 Kierkegaard, Philosophische Brocken (Ausgabe Richter). Reinbek 1964, 58



Eugen Biser 424

Mit dem Stichwort von der ,,akustischen Téauschung* weist Kierkegaard von
da auf die in der ,Einiibung im Christentum® entwickelte Losung voraus, die
auf eine neue Lesart des Evangeliums hinauslduft. Solange das Schriftwort nur
als Text aufgefafit werde, bleibe es bei dem ,,Argernis am Paradox“, also bei
dem von Lessing mit aller Schiirfe »aufgerissenen Problem. Anders, wenn auf
den unterschwelligen Leidenston geachtet werde, der alle Herrenworte, selbst
die freudigsten, durchdringe. In der Betroffenheit durch ihn werde der Zeiten-
abstand gegenstandslos und die Gleichzeitigkeit mit Jesus erreicht. Denn als
der Gott in Knechtsgestalt ging er eine Leidensgemeinschaft mit denen ein, die
daran Ansto nahmen. Indem er diesen Kelch, , bitterer als Wermut®, auf sich
nahm, erwies er sich als der gottlich Mitleidende mit ihnen, der ihr Leiden an
ihm zu dem seinen machte. So wird er zur Passionsgestalt des geheimen, in-
nerlichen Leidens, die Kierkegaard mit den Worten umreift:

O, mit offenen Armen dazustehen und , kommt her” zu
sagen — und dann fliehen alle, aber sie flichen nicht nur,
sondern sie fliehen, weil sie daran Anstof3 genommen
haben. O, Heiland der Welt zu sein!®

Dadurch gewinnt er eine Prisenz, durch die der Zeitenabstand zu ihm hinfillig
wird. Da er aber als Helfer, wie der Schliisselsatz der ,Einilibung‘ versichert,
mit der von ihm erwiesenen Hilfe identisch war, fiel mit dem Zeitenabstand
auch jede rdumliche Distanz und mit ihr alles, was kategorial von ihm trennte,
weg. Und der Glaube an ihn erwies sich, wie es in der die ,Einiibung im Chri-
stentum® einleitenden ,,Anrufung* heift, als die Bedingung der Gleichzeitig-
keit mit ihm, ja, ndher bestimmt, als diese selbst®.

Die Wunderfrage

Bekanntlich begriindete Lessing den von ihm als uniiberwindlich empfunde-
nen Grabenbruch mit dem Hinweis auf sein aufgeklirtes Jahrhundert, in dem
keine Wunder mehr geschihen. Darin unterscheide sich seine Zeit von der der
paulinischen Kreuzespredigt, die vom ,,Beweis des Geistes und der Kraft ge-
stiitzt war und noch von der des Origenes, der gleichfalls unter dem Eindruck
von Wunderzeichen stand'’. Schon in dessen Folgezeit muB sich jedoch der
Bruch abgezeichnet haben, da Augustin die Wunder zur gttlichen Anfangsbe-
lehrung der Menschheit zéhlte, die in seiner fortgeschrittenen Zeit nicht mehr
erforderlich seien und deshalb auch nicht mehr vorkdimen: eine Position, die

¢ Kierkegaard, Einiibung im Christentum 11: Einhalt (Ausgabe Hirsch und Gerdes). Giitersloh
1980, 102.

° Kierkegaard, Einiibung im Christentum, 13.

0 Lessing, Uber den Beweis des Geistes und der Kraft (1777).



Jesus — das Wunder Gottes 425

der spite Augustin dann freilich in seinen ,Uberpriifungen‘ (Retractationes) in
aller Form widerrief"'.

Wie schon bei Augustin, der nach Kurt Flasch ,,die Wunder Jesu so deutet,
daB alles Spektakulidre nur Verweis auf das Ewige und Innere* ist, verfolgt
auch die Wunderdiskussion der Gegenwartstheologie die Tendenz, die Wunder
Jesu auf seine Sendung und letztlich auf ihn selbst zurlickzunehmen. In diesem
Sinn fragt Klaus Berger:

Wie eng gehoren die Wunder zu Jesus ? Konnten sie fehlen?
,, Brauchte er sie??

Und er antwortet auf diese Frage, indem er darauf verweist, daf Jesus mit Voll-
macht fiir das Kommen des Gottesreiches geworben habe'. Ja, er erblickt in
der von ihm als Wunder gewiirdigten Auferstehung Jesu die definitive Antwort
auf die Zeichen- und Wunderforderung seiner Gegner'. Das liegt vollauf auf
der Linie der neutestamentlichen Befunde. Zwar erwecken die Szenen wie ins-
besondere die von der Heilung der Geldhmten (Mk 2,1-12) bisweilen den Ein-
druck, als setze Jesus seine Wunder, wie ihm von der Folgezeit bis in die
Gegenwart hinein unterstellt wurde, in apologetischem Interesse, also zum
Beweis seiner gottlichen Macht und Sendung, ein®. Indessen handelt es sich
dabei unverkennbar um die urchristliche ,,Ubertextung* einer urspriinglich
reinen Glaubensgeschichte'®. Im Fall des Geldhmten ist es sogar der Glaube
der Freunde, den Jesus mit dem von ihm erhofften Wunder belohnt. Da die
Urgemeinde jedoch wegen ihrer Praxis der Stindenvergebung in Beweisnot ge-
raten war, stilisierte sie die Episode in einer Weise um, daB Jesus das Wunder
als Beweis seiner Vergebungsmacht und damit indirekt auch der ihren wirkt:

Damit ihr aber seht, daf der Menschensohn Macht hat, auf
Erden Siinden zu vergeben — spricht er zu dem Geldhmten:
Steh auf, nimm deine Trage und geh nach Hause (Mk 2, 10f).

Von dieser apologetischen ,,Abzweigung* fiihrt die in ihrer Urfassung von
Matthius iiberlieferte Tduferanfrage auf Jesus zuriick, der diese Frage mit dem
Hinweis auf seine therapeutische Tétigkeit beantwortet:

" Nach K. Flasch, Augustin. Einfiihrung in sein Denken. Stuttgart 1980, 84f; 103; 310; 418;
ferner A.Augustinus, Die Retractationen in zwei Biichern (1, 13). Paderborn 1976, 69.

2 K. Berger, Darf man an Wunder glauben? Stuttgart 1996, 146.

B Aa0., 1471

" Aa.0., 164f.

15 Typisch ist dafiir die Antwort des mittelalterlichen Apologeten Wilhelm de la Mare auf die
Frage, warum er an die gottliche Sendung Jesu glaube: ,,wegen der vielen Wunder, die der ge-
wirkt hat, nach A. Lang, Die Entfaltung des apologetischen Problems in der Scholastik des Mit-
telalters. Freiburg 1962, 81.



Eugen Biser 426

Geht hin und berichtet dem Johannes, was ihr hort und
seht: Blinde sehen, Lahme gehen, Aussitzige werden rein,
Taube horen, Tote stehen auf und Armen wird die Frohbot-
schaft verkiinder (Mt 11,48)7.

Die Selbstauslegung

Die als Antwort an den durch das vermeintliche Fehlen der Gerichtsankiindi-
gung verunsicherten Taufer stilisierte Aussage hat in Wahrheit den Charakter
einer Selbstdarstellung, in der sich Jesus formlich durch seine Wundertaten
expliziert. Damit wird zunichst schon die von Berger vermerkte Gleichge-
wichtigkeit von Reden und Wundertaten bestitigt. Was Jesus durch sein Wort
verkiindet — das Kommen des Gottesreichs —, das besagen die Wunder im
Medium einer ,, Tatsprache“. Wenn durch sein Wirken Blinde sehend werden
und Lahme ihre Gehfihigkeit zuriickgewinnen, mu jedermann deutlich wer-
den, daB der Gott Jesu Christi mit dem Leid der Welt — wie mit den Chaosge-
walten im Schopfungsmythos — im Kampf liegt und es durch den, der in seinem
Auftrag ,,gekommen ist*, zuriickzudriangen und zu minimieren beginnt. Was
die Armen dem SchluBwort zufolge zu héren bekommen, bekommen die Lei-
denden auf denkbar hilfreiche Weise zu spiiren.

Zun dem zentralen Sinn der Stelle verhilft jedoch erst die Erkenntnis, daB die
Antwort Jesu als eine tathafte Selbstauslegung zu verstehen ist. In seinem
Waundertaten kommt sein Geheimnis zum Vorschein. Das deckt sich mit der il-
testen Antwort auf die Frage nach der Bedeutung des Gottesreichs, die Orige-
nes dadurch gab, daB3 er Jesus das ,,Gottesreich in Person* (autobasileia) nann-
te'. So entspricht es der sich anbahnenden Erkenntnis, daB das ganze Wirken
Jesu unter einem diakonischen Vorzeichen steht und deshalb, wie im Grunde
schon Kierkegaard sah, als eine einzige Selbstiibereignung begriffen werden
muB. Davon macht nicht einmal seine Gottessohnschaft eine Ausnahme; viel-
mehr gibt er gerade sie an die Glaubenden in der Form weiter, daB er sie, mit
dem Zentralbegriff der christlichen Anthropologie gesprochen, zum Stand der
Gotteskinder erhebt. Im Begriff des Gottesreichs aber fand Jesus wie in keinem
anderen das sprachliche GefiB, in das er sich mit seinem ganzen Heilswillen,
ja mit seinem Selbstsein hineinzulegen vermochte. Was er als das ,,Gleichnis
Gottes* ist (Schweizer), bringt diese Vokabel methaphorisch zum Ausdruck.
Denn das Gottesreich ist, in seinem Zentralsinn begriffen, die soziale Selbst-

¢ Nach R.H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkiindigung. Diisseldorf 1968, 57f.

"7 Dazu L. Schenke, Die Urgemeinde, Geschichtliche und theologische Entwicklung. Stuttgart
1990, 304f.

'8 Dazu H.Merklein, Jesus, Kiinder des Reiches Gottes, in: Studien zu Jesus und Paulus. Tiibin-
gen 1987, 153ff.



Jesus — das Wunder Gottes 427

darstellung Jesu und als solche das Medium, durch das er sich unverkiirzt zu
verstehen gibt. Wenn er aber im Konflikt mit seinen Gegnern, die ihn des Teu-
felsbundes bezichtigen, versichert:

Doch wenn ich durch den Finger Gottes die Ddmonen aus-
treibe, ist das Reich Gottes zu euch gekommen (Lk 11,20),

schlieBt sich der Ring zu seinen Wundertaten. Denn diese sind diesem Wort zu-
folge eine einzige Tatverkiindigung des Gottesreiches und als solche seine
wirkmichtige Selbstauslegung.

Die Folgerung

Wenn der gewonnene Ansatz zutrifft, miissen sich an den Wundern Jesu Ziige
seiner Personlichkeit ablesen lassen. Es gilt dann, die Wander in einer Weise auf
ihn selbst zuriickzubeziehen, dal er im Brennpunkt der davon handelnden Be-
richte erscheint. Wenn das gelingen soll, miissen aber zunichst die volkstiimli-
chen und apologetischen ,,Ubertextungen® abgetragen und die Berichte auf ihre
vermutliche Urgestalt zuriickgefiihrt werden. Ebenso miissen offensichtliche
Doubletten, wie im Fall der beiden Speisungswunder beriicksichtigt werden,
aber auch die Ubertragungen alttestamentlicher Wunder, wie sie von Mose, Eli-
ja und Elischa berichtet werden, auf Jesus. Was die Evangelien dann an Wunder-
taten wie die Heilung des Besessenen in Kafarnaum (Mk 1,21-28), eines Aus-
sdtzigen (Mk 1,40-45), des Gelihmten (Mk 2,1-12), der blutfliissigen Frau (Mk
5,25-34) oder des epileptischen Jungen (Mk 9, 14-19) schildern, entspricht nach
Reginald Fuller ,,mehr dem Eindruck, den das Wirken Jesu bei seinen Jiingern
und im Volk hinterlassen* hatte, als ,,bestimmten historischen Vorgingen‘'.

So sehr das auf der eingeschlagenen Linie liegt, stehen dem doch zwei Be-
obachtungen entgegen. Einmal die Tatsache, dal} Jesus bei seinen Wundern
stets anf Gott und den Glauben an ihn zuriickverweist. An ihm sollen die Zeu-
gen dieser Machttaten erkennen, dal Gott am Werk ist, um die Leidbehaftung
seiner Schopfung zuriickzudringen und ihr das Geprige seines Reiches zu ver-
leihen. Was aber den Glauben betrifft — und darin besteht die zweite Beobach-
tung —, so spricht Jesus davon wiederholt wie von einer selbsténdig agierenden
Entitdt. So etwa im Wechselgespréich mit dem Vater des epileptischen Jungen,
der mit der verzweifelten Bitte an Jesus herantritt:

Wenn du etwas vermagst, dann hab Erbarmen mit uns und
hilf uns! (Mk 9,22)

In seiner Antwort nimmt Jesus den Ausruf des Vaters auf; doch verweist er ihn
nicht an seine eigene Macht, sondern an die des Glaubens:

' Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkiindigung, 42.



Eugen Biser 428

Wenn du etwas vermagst? — alles vermag, wer glaubt! (9,23)

Das aber kommt einem indirekten Hinweis auf die Allmacht Gottes gleich, von
der es im Fortgang des Evangeliums heifit: ,,bei Gott ist alles méglich* (Mk
10,27)*. Wenn man mit Martin Dibelius davon ausgeht, daB} das Evangelium
nach Markus das der ,,geheimen Epiphanien® ist, will gerade dieses betonte
Zuriicktreten Jesus hinter seinen Gott, das Gottesreich und den Glauben als ein
geheimes Aufscheinen seiner Herrlichkeit verstanden werden, so daf nun doch
von dem Wunder auf ihn selbst zuriickgeschlossen werden kann. Auf-
schluBreich sind dann schon jene Wendungen, mit denen er die meist auf spek-
takuldre Weise Geretteten wieder in die Normalitiit des Alltags zurtickfiihrt, so
die Aufforderung an die Eltern des vom Tod erweckten Midchens, ihm zu
essen zu geben (Mk 5,43) oder die — freilich in der Elischageschichte (3K6n
17,23) vorweggenommene — SchluBbemerkung zur Totenerweckung in Naim:
»Er gab ihn seiner Mutter (Lk 7,15), weil sie die lebenszugewandte Mensch-
lichkeit Jesu erkennen lassen. Tiefer 148t das an die Syrophénikierin gerichtete
Wort blicken, welche die anfingliche Zuriickweisung mit auBergewéhnlicher
Einfiihlung und Hochherzigkeit aufgenommen hatte: ,,Frau, dein Glaube ist
groB3; dir geschehe, wie du willst!* (Mt 15,28). Schon hier erscheint Jesus in
unverkennbarer Mitbetroffenheit, die noch stirker bei der Heilun g der blutfliis-
sigen Frau zum Vorschein kommt (Lk 8,46) und ihn schlieBlich in der Gestalt
des ,,verwundeten Arztes* erscheinen 14Bt, am deutlichsten dort, wo er, wie in
seiner ungldubigen Heimatstadt Nazaret (nach Mk 6,5f), keine Wunder zu wir-
ken vermag?'. Hier sind seinem Wirken uniibersteigliche Grenzen gezogen und
nicht nur rdumliche, wie er sie im Fall der Syrophonikierin mit den Worten an-
spricht: ,,Ich bin nur zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt (Mt
15,24). Wenn man das hinzunimmt, was Lukas von seinem Auftritt in der
heimatlichen Synagoge berichtet (Lk 4,28ff), miiBte man aus der SchluBbe-
merkung des Markusberichts ,,und er wunderte sich iiber ihren Unglauben*
(Mk 6,6) mehr als nur eine Verwunderung, eher schon eine Verwundung her-
aushoren.

Die Bewunderung

Wenn du etwas vermagst, dann hilf uns! In diesem Notschrei des verzweifelten
Vaters wird Jesus als Helfer angerufen, der die von ihm erbetene Hilfe freilich
zundchst dem Glauben zuspricht. Da die von ihm ausgehenden Wirkungen,
und unter ihnen als erste der Glaube, der Einsicht Kierkegaards zufolge, mit
thm identisch sind, ist er in diesem hoheren Sinn dann doch der in ihm angeru-

20 Fuller, A.a.0., 69f.
21 Dazu Berger, Darf man an Wunder glauben? , 46ff.



Jesus — das Wunder Gottes 429

fene und gesuchte Helfer. Und so scheint er denn auch vollends in seinen Wun-
dertaten auf. In der Brotvermehrung als das ,,Brot des Lebens, in den Blin-
denheilungen als das ,Licht der Welt“, in den Erweisen seines Erbarmens ge-
geniiber denen, die ihm ,,abgerissen, wie hirtenlose Schafe vorkommen, als
der ,,gute Hirt*, in der Heilung der vom Satan gefesselten Frau (Lk 13,16-17)
als der grof3e Befreier, in den Wundertaten seiner Sendboten als der wahre Frie-
densstifter (Lk 10,5-9), in der Auferweckung der Toten als die ,,Auferstehung
und das Leben**,

Das ist im Vorgriff auf die nachosterlichen Hoheitstitel gesagt®. Indessen ist
das insofern legitim, als die die Wundertaten Jesu iiberliefernde Urgemeinde,
wie Berger betont, die Auferstehung Jesu als die kronende Wundertat begriff,
welche die von ihr erzihlten Wunder als , Eckstein® zu einem ,,stabilen Bau*
zusammenschlof3, und diesen erst in seinem vollen Licht erscheinen lie3?*. Die-
ses Licht fillt ebenso auf die wunderbare Brotvermehrung, die dadurch als
Hinweis auf die osterliche Tischgemeinschaft erscheint, wie auf die Aufer-
weckung des Lazarus, die dadurch als eine zeichenhafte Vorwegnahme der
Auferstehung Jesu lesbar wird.

Wenn etwas fiir die These von der 6sterlichen Beleuchtung der Wunder-
szenen spricht, ist es die auffillige Tatsache, daf§ der wunderbare Fischzug und
der Gang Jesu iiber den See in den osterlichen Kontext hineingehoren und in-
sofern als vorgezogene oder, wie der Fachausdruck besagt, als ,,versprengte*
Ostergeschichten zu gelten haben. Beide sprechen auBerdem dafiir, daB die
entscheidende Ostererscheinung am See Genesaret stattfand. Insbesondere gilt
das fiir die (nach 1Kor 15,3) Ersterscheinung vor Petrus, der diese im Sinn
seiner Ernennung zum , Menschenfischer” als Auftrag empfand, die verstorte
Jingergruppe neu zu konsolidieren und zu ihrer Riickkehr nach Jerusalem zu
bewegen®. In seinem Gang liber den See (Mk 6,45-52) schreitet Jesus sieghaft
liber die Todes- und Chaosgewalten, die ihn im Seesturm — wie den von ihm ge-
retteten Petrus (Mt 14,28-31) — zu vernichten drohten (Mk 4,37ff). Und mit
dem wunderbaren Fischzug (Lk 5,4-9) bekriftigt er die Sendung, die sich aus
seiner Auferstehung fiir die Zeugen seiner Erscheinungen ergibt. Insgesamt
aber gilt von ihm, wie er schon am Kreuz seiner Mutter zu verstehen gibt, da3
jetzt die Stunde seiner Verherrlichung eingetreten ist, die bei der Hochzeit zu
Kana ,,noch nicht gekommen* war (Joh 2,4), und daB demgemiB nun auch die
ihm in zeitlicher Hinsicht gezogene Grenze von ihm abfillt.

22 Dazu L.Schenke, Die Urgemeinde, 220ff.

# Dazn das grundlegende Werk von F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im
frithen Christentum. Géttingen 1969,

2 Berger, A.a.O., 164f,

% Dazu Schenke , A.a.O., 20ff.



Eugen Biser 430

Was das letztlich zu besagen hat, wird durch den wiederholten Hinweis ver-
deutlicht, wonach die Zeugen dieser Wundertaten — wie insbesondere der von
dem wunderbaren Fischzug iiberwiltigte Petrus — vor Jesus niederfallen und
das mit der Begriindung: ,,denn Staunen hatte ihn und alle, die mit ihm waren,
ergriffen* (Lk 4,8f). Staunen und Bewunderung, das ist die unmittelbare Reak-
tion auf den Wundertiter, der somit selbst im Licht des Wunderbaren erscheint.

Von hier fiihrt aber schon ein kleiner Schritt zu der Folgerung, da3 Jesus
selbst, vor allem im Blick auf seine Auferstehung, als das grofle Gotteswunder
zu gelten hat. Damit bestitigt der Wundertiter den Eindruck des Botschafters,
auf dessen Worte die Zuhorer mit dem Ausruf reagieren:

Was ist das; eine neue Lehre! Und sie wird mit Vollmacht
vorgetragen (Mk 1,27).

Im selben Sinn reagieren die Abgesandten der Pharisder, die sich fiir ihre
Untitigkeit mit dem Gesténdnis entschuldigen:

Noch nie hat ein Mensch so geredet wie dieser (Joh 7,46).

Wer aber so seine Umwelt in Staunen und Bewunderung versetzt, wird von ihr
als wunderbar erfahren. Das steht hinter den Wunderszenen, die wie die Hei-
lung des Besessenen in Kafarnaum (Mk 1,27), die Heilung des Geldhmten (Mk
2,12), die Bindigung des Seesturms (Mk 4,41), und die Totenerweckung in
Naim (Lk 7,16) mit einer bewundernden Akklamation der Zeugen schlieBen.
Zwar gilt ihr Staunen zunéchst dem Geschehen, letztlich jedoch dem, der durch
seine Machttaten ihre Bewunderung auf sich zieht.

Damit stimmen sie dem frithen Augustin zu, fiir den das Wunder nur fiir des-
sen Augenzeugen seine volle Triftigkeit erlangt, also fir die, die unmittelbar
davon beriihrt und betroffen sind. Doch kommt in ihrer Akklamation auch ei-
ne Unterscheidung zom Ausdruck. Sie bezieht sich, genauer besehen, nicht auf
die einzelnen Wundertaten, so sehr diese im Vordergrund stehen, und erst recht
nicht auf den damit verbundenen Eindruck des Spektakuldren, Aufsehenerre-
genden und Sensationellen; als wunderbar empfinden die Zeugen vielmehr,
daB dort, wo Zwiinge niederdriickten, Freiheit entsteht, kurz, daB dort, wo alles
in ,.Finsternis und Todesschatten* stand, Leben, Heil, Trost und Friede Einzug
halten. Dies aber nicht im Gefolge des jeweils Geschehenen, sondern aufgrund
des Selbsterweises seines Urhebers, also lebendig vergegenwirtigt in dem, der
all dies nie hitte bewirken konnen, wenn er es nicht selbst in personaler Ver-
wirklichung gewesen wiire.

Das Zentrale ist somit erst dann erfaBt, wenn der Wandertéter als der leben-
dige Inbegriff des von ihm Bewirkten gesehen und gewiirdigt wird. Gesehen
zunichst; denn das unterscheidet den gewonnenen Zugang von dem doktrina-
len, daB keine Lehraussage iiber ihn gemacht, sondern eine Perspektive eroff-



Jesus — das Wunder Gottes 431

net wird, in der er neu in Erscheinung tritt: erscheinend als die realisierte
Menschheitsutopie, als das von den Menschen immer schon ersehnte und in
keinem Anlauf je erreichte Hoffnungsziel, als die leibhaftige Stillung ihres
Hungers, als der Durchbruch in die Freiheit, als die groBe Lichtung am Ende
ihrer Denk- und Irrwege, als die eingeloste Verheiung des ebenso oft erstreb-
ten wie verfehlten Friedens, als das Gliick in ihrem Ungliick, die Ruhe nach
ihrem Miihen und in alledem als der Aufgang der Sonne des bedingungslos
liebenden Gottes in der von ihren Angsten verdiisterten Welt. 26!

Vor allem aber gewiirdigt; denn bei der blof betrachtenden Bewunderung
darf es nicht bleiben. So verlangt es die dem Wunder angemessene Rezeption.
Denn dem Wunder gegeniiber gibt es keine Neutralitit. Es wird ja gerade des-
wegen als wunderbar empfunden, weil es aus dem Kontext der Lebenswelt her-
ausfillt, so dafl man es nicht wie diese auf sich beruhen lassen kann. Es fordert
vielmehr zur Entscheidung zwischen Akzeptanz und Ablehnung heraus, zum
Ja oder Nein. Wer es bejaht, hat bereits eingewilligt, sich von ihm tiberwiltigen
und in Bann schlagen zu lassen. Das Wunder lebt im Zeugen auf; der Zeuge
lebt das Wunder mit.

Fiir das in Jesus gesehene Gotteswunder heifit das: es verlangt den Glauben.
Denn das Wunder ist gerade nicht ,,des Glauben liebstes Kind“. Vielmehr gilt
das Umgekehrte: es ist die Mutter des Glaubens. Der aber tritt dadurch in einen
vOllig neuen Aspekt. Wie schon Martin Buber der Christenheit ins Stammbuch
schrieb, ist es mit dem vergegenstidndlichenden Satzglauben nicht getan, da
Glaube im Sinn von emuna urspriinglich Vertrauensglaube sei, dem es darum
gehe, in der Gotteswirklichkeit letzten Halt und Stand zu gewinnen.?’

Seiner Insinuation entsprechend hat sich inzwischen tatséchlich eine Glau-
benswende vollzogen, die, synchron zur Erkenntnis, daB das Christentum we-
der als eine asketische noch als eine moralische, sondern als eine genunin my-
stische Religion zu gelten hat, den Akzent vom Gegenstandsglauben auf den
Erfahrungs- und Innerlichkeitsglauben verlegte.?

Der néchste Schritt auf diesem Weg fiihrt zu dem ,,Wunderglauben®, wie ihn
das sich in Jesus ereignende Gotteswunder erfordert. DaB davon im Prisens ge-

% Dem scheinen freilich die von Berger angesprochenen ,,Strafwunder* Jesu und darunter in er-
ster Linie die Verfluchung des Feigenbaums (Mk 11,12 ff) entgegenzustehen. Doch abgesehen
davon, da} Jesus im Kontext der Evangelien diese Zeichenhandlung nicht auf die ihm von der
heutigen Interpretation unterstellte Gerichtsdrohung an Israel, sondern auf die ,,bergversetzende*
Kraft des Glaubens bezieht (Mk 11,20-23), widerspricht die Szene so eklatant dem als Selbstan-
zeige Jesu zu verstehenden Gleichnis vom fiirbittenden Weingértner, der sich mit geradezu ver-
zweifelter Fiirsorge fiir den offensichtlich unfruchtbaren Feigenbaum einsetzt (Lk 13,6-9), daf3
alles fiir die sekundire, vermutlich der Denkwelt von Qumran entstammende Herkunft der Ver-
fluchungsszene spricht.

7 M. Buber, Zwei Glaubensweisen. Ziirich 1950, 26-41.

% Dazu meine Abhandlungen ,Die glaubensgeschichtliche Wende* (Graz 1986); ,Glaubens-
prognose‘ (Graz 1991) und , Einweisung ins Christentum* (Diisseldorf 1997).



Eugen Biser 432

sprochen werden mul}, hingt mit der von Kierkegaard gleichfalls schon her-
vorgehobenen Tatsache zusammen, daf3 Jesus, so sehr er als historische Gestalt
mit einer menschlichen Lebensgeschichte zu gelten hat, niemals wie andere
GroBe der Menschheit ,,vergangen* sein kann. Das aber verleiht dem Glauben
an ihn die ihn auszeichnende présentische Konnotation. Ihm gegeniiber gibt es
weder das Versteck der bewundernden noch das der historischen Distanzie-
rung. Denn er war nicht das von Gott in ihm gewirkte Wunder; er ist es.

Das Hemmnis

Doch was beweist der Umstand, daf} von diesem Gotteswunder nur im Prisens
die Rede sein kann? Ist da im Sinne eines von Nietzsche gegen Descartes erho-
benen Einwands nicht zu befiirchten, dafl dieser Eindruck einem ,,Fallstrick der
Worte* zuzuschreiben ist? Und ist dhnliches nicht auch bei Kierkegaard zu be-
fiirchten, wenn er, wie es den Anschein hat, allzu problemlos vom Erniedrigten
zum Erhohten iibergeht und von der Gleichzeitigkeit mit diesem spricht? In-
dessen trifft dieses Bedenken auf ihn schon deswegen nicht zu, weil er, wie
schon zu Eingang deutlich wurde, die angesprochenen Werke als Antwort auf
Lessings Klage iiber den ,,garstigen breiten Graben* entwarf, der ihn von der
bloB historischen GewiBBheit nicht zur metaphysisch-religidsen gelangen lasse.
Kierkegaard geht bekanntlich davon aus, da3 das Evangelium ebenso eine
Stimme wie ein Auge hat, und daf} es durch dessen Blick und den alles durch-
ziehenden Leidenston den Leser in ein dialogisches, den Zeitenabstand iiber-
briickendes Verhiltnis mit sich hineinzieht.

Unverkennbar deutet das — trotz Nietzsches Einwand — darauf hin, daB die
Losung des Lessingproblems nicht, wie Kierkegaard noch in den ,Philosophi-
schen Brocken® vermutete, im Feld der — mit dem ,,absoluten Paradox* des on-
tologischen Gottesbeweises gemeinten — Spekulation, sondern in dem der
Sprache zu suchen ist®. Das aber verweist zuriick auf die Rede vom Gottes-
wunder, akzentuiert durch die Frage, ob diese schon hinreichend ausgeleuchtet
wurde. Ein Wunder gewinnt, so Augustin, seine volle Relevanz nur fiir den Au-
genzeugen. Erzihlte, also nur historisch referierte und iiberlieferte Wunder un-
terliegen dagegen dem Lessingschen Vorbehalt, so dafi sie, entgegen der mit
dem Mittelalter einsetzenden Praxis, nicht apologetisch aufgefafit und in An-
schlag gebracht werden kénnen. Doch die Rede von Wundern 146t authorchen,
gleichviel ob sie sich auf Vergangenes oder aktuell Geschehendes bezieht. Das
gilt auch von der Bezeichnung Jesu als dem grofiten aller Gotteswunder. Sie ist
gegeniiber dem Zeitenabstand indifferent, da sie sich auf den trotz seiner Hi-
storizitit als gegenwirtig Empfundenen bezieht. Uberzeugen konnte das aller-

» Dazu R. Guardini, Christliches Bewuftsein. Versuche iiber Pascal. Leipzig 1935, 187-197.



Jesus — das Wunder Gottes 433

dings nur unter der Voraussetzung, dafl der Vokabel beschwérende Intensitét
und damit die Macht zukidme, ihn entweder der Vergangenheit zu entreilen oder
ihn in seiner bereits vorhandenen Anwesenheit aufzurufen. Da die erste Mog-
lichkeit nicht zu verifizieren ist, bleibt nur, dem zweiten Weg nachzugehen.

Das Osterwunder

Der Suche kommt die These James M. Robinsons entgegen, wonach die von
ihm untersuchte Spruchquelle (Q) ungeachtet der Tatsache, daB sie keine
Passions- und Osterberichte enthilt, selbst — und mit ihr dann auch das Neue
Testament insgesamt — als das ,,literarische Osterwunder* zu gelten hat*. Denn
ohne das Ereignis der Auferstehung des Gekreuzigten hiitte keinerlei Anlaf be-
standen, den Lehren und Lebensverhéltnissen des scheinbar Gescheiterten, ge-
sellschaftlich Geédchteten und dazu noch (nach Gal 3,13) von Gott Verworfe-
nen nachzugehen, um sie missionarisch zu promulgieren und literarisch zu do-
kumentieren. So ist das Christentum mitsamt seiner Urkunde in Gestalt der
neutestamentlichen Schriften das in die Gegenwart hineinragende ,,Osterwun-
der”. Doch damit ist die priasentische Bedeutung der zur Diskussion stehenden
Vokabel noch immer nicht wirklich verifiziert. Gekldrt wurde allerdings, da3
von dem in Jesus geschehenen Gotteswunder nur unter Einbeziehung der dster-
lichen Perspektive angemessen gesprochen werden kann.

Wenn das geschieht, ist mit diesem ,,Wunder* nicht nur die Auferweckung
Jesu vom Tod angesprochen, sondern ebenso auch ihre Bedeutung fiir den Fort-
gang seiner Geschichte. In einer betont exoterischen und damit an die antio-
chenische Gemeindetheologie angelehnten Sprache bringt das Paulus in seiner
Korrespondenz mit Korinth mit den Worten zum Ausdruck:

Wenn Tote nicht auferweckt werden, ist auch Christus nicht
auferweckt worden. Wenn aber Christus nicht auferweckt
wurde, ist euer Glaube nichtig . ., und auch die in Christus
Entschlafenen sind dann verloren (1Kor 15, 16ff).

Die Erweckung

Wenn man diese Aussage ihrer eschatologischen Perspektive entkleidet und
auf die esoterische Grundposition des Apostels zuriicknimmt, ist das gleich-
bedeutend mit der Feststellung, daB die Auferstehung als Umbruch von der
Lebens- zur Wirkungsgeschichte Jesu zu gelten hat. Was in der eschatologi-
schen Perspektive als Fortleben der ,,in Christus® Verstorbenen im Jenseits

% J. M. Robinson, Der wahre Jesus? Der historische Jesus im Spruchevangelium Q, in: Zeit-
schrift fiir Neues Testament 1 (1998), 17-26.



Eugen Biser 434

erscheint, ist dann als das immerwihrende Fortleben Jesu in der Glaubensge-
meinschaft zu verstehen. Denn fiir alle gilt, was der Neutestamentler Alfred
Wikenhauser Paulus sagen 14Bt:

Der fiir mich am Kreuz Gestorbene fiihrt nunmehr in mir
als Auferweckter sein Leben’’.

Wenn das wirklich geschehen soll, miissen diejenigen, fiir die er starb, ihrer-
seits sterben, und das besagt: von ihrem welthaft definierten Selbstsein ablas-
sen, damit er in ihnen aufleben kann. Denn nur so werden sie wirklich in seine
,Erweckung* hineingenommen. Umgekehrt bedarf aber auch er eines Weck-
rufs, wenn er tatsichlich zu seinem kollektiven Fortleben gelangen soll. 1In der
Urkirche geschah das durch das ,,Maranatha®, das man im Anschluf} an Erns¢
Kdsemann als den ,gottesdienstlichen Schrei nach der Freiheit” verstehen
konnte*. Wenn Késemann diese Zuordnung auch nicht formell vollzieht, gibt
sie doch der ekstatischen Anrufung einen hochst iiberzengenden und zudem
dem paulinischen Begriff des Christentums entsprechenden Sinn. In ihrem
,,Maranatha“ ruft dann die Urkirche nach ihrem endzeitlichen Befreier, den sie
jetzt schon als den Inbegriff der von ihr in religioser, sozialer und kosmischer
Hinsicht erfahrenen Freiheit begreift; denn ,,zar Freiheit®, so versichert Paulus
an zentraler Stelle, ,,hat uns Christus befreit* (Gal 5,1).

Die Richtigkeit dieser Ableitung angenommen, konnte im Fall des ,,Gottes-
wunders® nun umgekehrt geschlossen werden. Mit dieser Vokabel wire dann
der Begriff gefunden, auf den der gesuchte Weckruf aufbauen konnte. Doch
dazu bediirfte es einer Inspiration, wie sie der Urgemeinde in Uberfiille zu Ge-
bote stand, die dann im Lauf der Glaubensgeschichte, nicht zuletzt infolge der
doktrinalen Strukturierung der Botschaft, jedoch immer mehr verebbte. So
bleibt sie eines der groflen Desiderate der gegenwiértigen Stunde. Wenn sie sich
erfiillen soll, muf} der Begriff iiberpriift, durchdacht, interpretiert und spirituell
aufgenommen werden. Vor allem aber mufl er in die spezifisch Osterlichen
Aspekte der Angstiiberwindung (Mk 6,50), des Friedens (Joh 20,19) und der
Freude (Joh 20,20) geriickt werden. Dann gewinnt er erst jene Evidenz, die sein
Eigenleben bedingt und ausmacht. Wihrend alle anderen Bezeichnungen und
Titel auf VorgewulBtes zuriickgreifen und insofern eine riickbeziigliche Struk-
tur aufweisen, wird er nun, im Aspekt des Niedagewesenen, in seiner auf Kom-
mendes vorgreifenden Struktur ersichtlich. Was als Wunder empfunden wird,
hebt sich nicht nur von allem Bekannten und als solches Verstindlichem ab; es
weckt vielmehr die Erwartung darauf, daB dhnlich Uberraschendes auch aufs
neue eintreten konnte.

3 So A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. Freiburg 1956, 44.
32 E. Kisemann, Der gottesdienstliche Schrei nach der Freiheit, in: Paulinische Perspektiven.
Tiibingen 1972, 211-236; ferner Schenke, Die Urgemeinde, 98 f; 342.



Jesus — das Wunder Gottes 435

In diesem Sinn ist Jesus das groBe Gotteswunder. Als solches kann er auf
keines der von ihm bestehenden Bilder, so zutreffend und richtig sie sein mo-
gen, festgelegt werden, weil er fiirimmer neue Uberraschungen gut ist. Er steht
immer noch bevor und ist insofern stets im Kommen. Gerade dadurch aber gibt
er sich als die wunderbarste aller Gaben zu verstehen, durch die die Welt mit
und in ihm beschenkt ist: als die Gabe, die sich dadurch iiber jede andere er-
hebt, daB3 sie mit dem Geber identisch ist und daB dieser in ihr lebt; als die Ga-
be, die aber zugleich auch denkbar grofte Aufgabe ist. Denn Jesus bindet sei-
ne Gewithrungen an die Bereitschaft zum Mitvollzug, in seiner Sprache: an den
Willen zur Nachfolge. Wie er den Seinen versichert: ,,ohne mich konnt ihr
nichts tun* (Joh 15,5), ist er auch seinerseits auf ihr Zutun angewiesen. Er
denkt, glaubt, hofft und liebt in ihnen, dies jedoch so, dal er sich dabei auf sie
einldBt und in ihrem Wissen und Wollen zu sich kommt. In diesem mystischen
Synergismus erwacht er zu sich selbst. Da es aber nach der patristischen Aus-
legung der Seesturmperikope immer wieder Zeiten gibt, in denen ,,der Herr in
seiner Nachsicht gleichsam schlaft” (Terrullian), bedarf es auch immer wieder
der Weckrufe, die ihn zu Erweisen seiner Gegenwart und Wirkungsmacht be-
wegen.®® Kaum einmal drang dieser Weckruf insténdiger zu ihm als in Form
des urchristlichen ,,Maranatha®, in dem das Freiheitserlebnis der jungen Chri-
stenheit seinen ekstatischen Ausdruck fand. Ob es, nachdem es lidngst auf den
Lippen der Beter verstummte, heute unter dem Eindruck des als Gotteswunder
entdeckten Jesus wiederholt oder durch eine zeitgerechtere Anrufung ersetzt
werden mufB3, kann nur die von diesem Neuheitserlebnis angeregte Spiritualitét
und ihre sprachschopferische Kompetenz lehren. Inzwischen aber kann dem
nicht wirksamer als dadurch vorgearbeitet werden, daB das Geheimnis Jesu un-
ter dem Gesichtspunkt des in ihm geschehenen und geschehenden Gotteswun-
ders denkend und betend beherzigt wird.

3 Nach W. Grundmann, Das Evangelium nach Matthdus. Berlin 1971, 260.





