
•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen 
nahmen ihn nicht auf" (Joh 1,11) 

Jesus - Mittler und Ort rettender vita communis in Gott 
nach dem Johannesevangelium* 

Klaus Scholtissek, Würzburg 

Photoapparate haben ein fein ausgeklügeltes System von Blenden und Objek- 
tiven, die für die gewünschte Bildschärfe und die Kontraste im jeweils ge- 
wünschten Ausschnitt und mit dem jeweils gewünschten Abstand zum ge- 
wählten Objekt sorgen. Dieses System funktioniert zuverlässig: Voreinstel- 
lungen prägen das jeweilige Bild. Nicht anders ist es auch in der Johannesfor- 
schung - warum sollte sie auch eine Ausnahme machen von der allgemeinen 
hermeneutischen Regel der selektiven Wahrnehmung, der perspektivischen 
Verzerrungen durch bewußt oder unbewußt gewählte Blenden? Blenden und 
Objektive sind unumgänglich - sie können das Gesuchte mit aller wünschens- 
werten Klarheit und Tiefenschärfe ins Bild setzen - sie können das Gesuchte 
jedoch auch verstellen und mit Voreinstellungen überblenden. In der Johan- 
nesforschung lassen sich - stark typisiert - folgende Voreinstellungen beob- 
achten: 

1. Klassische Auslegungsansätze 

(a) Das JohEv wurde gedeutet im Bann oder in Auseinandersetzung mit der 
Gnosis, einer synkretistischen Bewegung im Umfeld des frühen Christentums, 
die sich aus platonischen, jüdischen und eben christlichen Versatzstücken ein 
eigenes religiöses Weltbild konstruiert hat. Jesus Christus - so manche Texte 
der christlich eingefärbten Gnosis - sei der vom Himmel herabgekommene 
salvator salvandus, also der selbst der Erlösung bedürftige Erlöser, dessen Auf- 
gabe es sei, die Menschen auf den in ihnen wohnenden Lichtfunken aufmerk- 
sam zu machen. Dieser Lichtpartikel hat nach Auffassung der Gnostiker den 

* Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser im Januar 1997 vor 
dem erweiterten Domkapitel der Diözese Münster gehalten hat. Für die Veröffentlichung ist er 
leicht überarbeitet. Die Vortragsform ist weitgehend beibehalten. Der Verfasser erlaubt sich, auf 
seine Habilitationsschrift (und in den folgenden Fußnoten auch auf weitere Veröffentlichungen) 
hinzuweisen, die die Thesen dieses Aufsatzes absichern und entfalten (und hier die Fußnoten ent- 
lasten); vgl. K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben. Die Sprache der Immanenz in den johannei- 
schen Schriften (HBS 21). Freiburg i. Br. 1999; vgl. auch den Forschungsbericht: Ders., Neue We- 
ge in der Johannesauslegung. Ein Forschungsbericht I•II, in: ThGl 89 (1999) 263-295; 90 (2000). 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" A2>1 

gnostischen Sündenfall überstanden und bildet ein göttliches substanzhaftes 
Moment im Menschen. •Gnosis", das griechische Wort für Erkenntnis, besteht 
darin, diese vorgängige göttliche Substanz im Inneren des Menschen zu ent- 
decken, mit den Worten der antiken, hellenistischen Religiosität formuliert: 
•Erkenne dich selbst!" Die Aufgabe Jesu beschränkt sich darauf, diesen Selbst- 
erkenntnisprozeß in den prädestinierten Gnostikern anzustoßen. Jesus ist dann 
der durch andere Götterboten auswechselbare Katalysator der erlösenden 
Selbsterkenntnis. 

Eine ganze Reihe von Gründen sprechen gegen eine dominierende Rezepti- 
on bzw. Auseinandersetzung des JohEv mit der Gnosis: Die gnostischen Quel- 
len werden heute mit dem überwiegenden Teil der Gnosisforscher in das zwei- 
te und dritte nachchristliche Jahrhundert datiert - sie sind demnach in der Wir- 
kungsgeschichte der neutestamentlichen Schriften zu verorten. Die dualisti- 
sche Sprache des JohEv (Licht - Finsternis, Kinder Gottes - Kinder des Teu- 
fels, u.a.m.) läßt sich auch aus jüdischen Quellen (Apokalyptik, Qumran) er- 
klären. Der in der Gnosis systembildende, platonisierende Dualismus von 
Geist und Materie findet sich im JohEv nicht. Die Anthropologie des JohEv ist 
ganz und gar biblisch. Das Gottesbild des JohEv verdankt sich seinem jüdi- 
schen Mutterboden und ist unendlich fern von einer gnostisch so gedachten 
Pneumasubstanz, an der der Mensch Anteil hat und in der er nach der Rückkehr 
aus dem Exil aufgeht bzw. verschmilzt. Die joh Christologie ließe sich nur mit 
äußerster Gewalt in die gnostische Systematik einfügen. Auch die dem JohEv 
immer wieder neu zugesprochene Prädestinationslehre widerspricht den 
Leitaussagen johanneischer Theologie. 
(b) Das JohEv und die drei Johannesbriefe - so eine verbreitete Annahme - 
verdanken sich einer Gemeinde bzw. einem Gemeindeverband am äußersten 
Rande des Urchristentums. Es sei genauerhin die heilige Schrift einer 
konventikelhaften Sondergruppe, einer •Sekte". Nur Zufälle bzw. zielgenaue 
redaktionelle Überarbeitungen hätten dem JohEv den Zugang zum Kanon der 
sogenannten •Großkirche" ermöglicht. Autoren, die so urteilen, berufen sich 
auf die besondere, nur Eingeweihten zugängliche Sprache des JohEv, sie be- 
rufen sich auf die angeblich - gegen das jesuanische Gebot der Feindesliebe - 
allein und ausschließlich auf die joh Gemeinde beschränkte Geltung des Liebes- 
gebotes und glauben auch sonst esoterische und elitäre Züge ausmachen zu 
können. 

Diese Behauptungen lassen sich am JohEv widerlegen: So endet die Liebe 
Gottes nach dem JohEv niemals an den Grenzen der joh Gemeinde - im 
Gegenteil: Am Beispiel der Gemeinde, in der die Freunde Jesu bis zur Lebens- 
hingabe füreinander einstehen sollen, soll die Welt erkennen, daß und wie sehr 
sie geliebt ist (vgl. nur 1,29; 3,16-17; 4,42; 6,33; 13,35; 17,18.21.23). Dem 
JohEv ist ein kosmologischer Dualismus zwischen Gemeinde und Welt fremd. 



Klaus Scholtissek 438 

Das schließt nicht aus, daß das JohEv einen immensen Abstand zwischen der 
christlichen Gemeinde, die im Licht und aus dem Licht des Glaubens lebt, und 
der den Glauben abweisenden •Welt" diagnostiziert. 
(c) Für das JohEv sind extrem weitgehende, sich widersprechende literarkri- 
tische Optionen angenommen worden. Vielfach wird ein Drei-Schichten- 
Modell befürwortet, wonach sich der kanonische Text des JohEv aufgliedern 
lasse in eine Grundschrift, die dem Evangelisten vorgelegen habe (z. B. die 
sieben Zeichenerzählungen und die Passionsgeschichte), in das erweiterte 
Evangelium des Evangelisten selbst und schließlich in die sogenannte 
•kirchliche Redaktion", die das JohEv den •großkirchlichen" Standards an- 
gepaßt habe. 

Daß bei Rudolf Bultmann und seinen Nachfolgern der Evangelist ein nahezu 
lupenreiner protestantischer Theologe ist, ein Reformator avant la lettre, muß 
aufhorchen lassen. Daß die sogenannte •kirchliche Redaktion" mit der ver- 
meintlichen Eintragung z.B. von futurischer Eschatologie, von amtlicher 
Gemeindeleitung und sakramentalem Leben das ursprünglich reine Evan- 
gelium frühkatholisch überfremde, hört sich konfessionell geschulten Ohren 
sehr vertraut an. Dieses literarkritische Schichtenmodell arbeitet mitunter mit 
der Prämisse, daß es in der joh Überlieferung - wie auch sonst im Urchristen- 
tum - eine Abwärtsbewegung gegeben habe: Die einfache Verkündigung des 
Nazareners, die hohe und klare Theologie eines Paulus und eines Johannes, sie 
seien gleichermaßen von späteren Geistern umgebogen und ihren Interessen 
entsprechend verzerrt, mitunter auch verfälscht worden. 

Diese drei genannten Blenden bzw. Voreinstellungen in der Johannesfor- 
schung, die hier freilich allzu holzschnittartig angeführt wurden, haben den 
Blick der Ausleger stark eingeengt. 

2. Ein neues Paradigma 

Verschiedene Autoren haben herausgestellt, daß das Paradigma, oder - um im 
Bilde zu bleiben - die adäquate Blende zur klaren Sicht auf das JohEv ein 
theologischer und spiritueller Wachstums- und Reifeprozeß ist: Nicht ein Ver- 
fallsprozeß, nicht die Überlagerung von einander widersprechenden Theolo- 
gien, auch nicht primär eine unmittelbare, existentielle Herausforderung durch 
eine konkurrierende Gruppe, seien es Gnostiker, Doketen oder Juden, domi- 
niert das JohEv, sondern ein Entfaltungsprozeß des Christusglaubens, der kei- 
neswegs in der freien Luft schwebt, sondern natürlich auch durch die sozial- 
und gemeindegeschichtlichen, inneren und äußeren Herausforderungen mitge- 
prägt ist. 

Für Hans Weder legt die Geschichte des JohEv •Zeugnis ab von der fortschrei- 
tenden Reflexion, welche der Glaube in der christlichen Gemeinde ausgelöst 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 439 

hat."' Seine Intention ist es zu zeigen, •dass johanneische Theologie verstanden 
werden kann als ein Vorgang des Nachdenkens, in welchem entfaltet wird, was 
der christliche Glaube zu denken gibt."2 In seiner Doktorarbeit hat Andreas Dett- 
wiler diesen Wachstumsprozeß im und hinter dem JohEv methodisch auf sichere 
Füße gestellt3: Die theologische Denkbewegung, die Wachstumsgeschichte z. B. 
der joh Abschiedsreden, wird nicht mehr als Geschichte miteinander kon- 
kurrierender und sich gegenseitig ablösender theologischer Positionen gedeutet, 
sondern als organischer Fortschreibungsprozeß, der das vorfindliche Frühere 
nicht zurückweist, sondern es positiv aufgreift und - oftmals sensibilisiert durch 
eine neue herausfordernde Gemeindesituation - entfaltet, vertieft, neuak- 
zentuiert. Das methodisch und inhaltlich erhellende Stichwort heißt re-lecture 
("wieder-lesen"). Der Autor versteht es, die joh relecture-Prozesse nicht nur 
methodisch, sondern auch theologisch zu werten: Relecture ist nach joh Selbst- 
verständnis kein fachsimpelndes Glasperlenspiel, sondern •Selbstauslegung und 
Selbstaktualisierung des erhöhten Christus" und •ein geistinspirierter Vorgang"* 
- eben das sagen ja auch die joh Parakletworte (vgl. 15,26: •Der Beistand aber, 
der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen senden wird, jener wird euch 
alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe"). 

Carlo M. Martini, der Mailänder Kardinal, spricht in einem relativ versteckt 
publizierten Aufsatz von •den Stufen des christlichen Reifeprozesses in der 
Urkirche"5 und ordnet das MkEv der katechumenalen Einführung und Erfah- 
rung, das MtEv der Einführung in die verschiedenen Erfahrungen von Kirche, 
das LkEv der Heranführung an den christlichen Verkündigungsauftrag und das 
JohEv •dem kontemplativen Reifen" zu. •Die letzte Stufe, die des Johan- 
nesevangeliums, ist eine Erfahrung der,kontemplativen Vereinfachung', in der 
die grundlegenden Werte des Glaubens und der Liebe unterstrichen werden."6 

1 H. Weder, Die Asymmetrie des Rettenden. Überlegungen zu Joh 3,14-21 im Rahmen 
johanneischer Theologie (frz. 1990), in: Ders., Einblicke in das Evangelium. Exegetische Bei- 
träge zur neutestamentlichen Hermeneutik. Gesammelte Aufsätze aus den Jahren 1980-1991. 
Göttingen 1992,435^65, hier 437. 

2 Ebd. 464; vgl. ebd.: •Auffallend ist dabei, dass nicht die Konfrontation mit dem Früheren ge- 
sucht wird (...), sondern dass das Frühere so ins Neue gewendet wird, dass sein Recht gerade 
nicht bestritten, sondern für die Deutung fruchtbar gemacht wird". 

3 Vgl. A. Dettwiler, Die Gegenwart des Erhöhten. Eine exegetische Studie zu den jo- 
hanneischen Abschiedsreden (Joh 13,31-16,33) unter besonderer Berücksichtigung ihres Relec- 
ture-Charakters (FRLANT 169), Göttingen 1995. 
4 Ebd. 302f. 
5 Vgl. den Untertitel seines Beitrages: C. M. Martini, Christliche Initiation und Fundamental- 

theologie. Erwägungen zu den Stufen des christlichen Reifeprozesses in der Urkirche, in: Pro- 
bleme und Aspekte der Fundamentaltheologie. Hrsg. v. R. Latourelle/G. O'Collins (ital. Original 
Brescia 1980). Leipzig 1985, 83-89. C. M. Martini weist hin auf: Gal 6,6; 1 Kor 2,6; 14,20; Eph 
4,13-14; Kol 1,9-10; Hebr 5,12-14; 6,1-6; 10,32; Apg 2,14-36. 

6 Ebd. 88; vgl. auch Ders., Damit ihr Frieden habt. Leben und glauben nach dem Johannes- 
evangelium. Freiburg i. Br. 1992. 



Klaus Scholtissek 440 

Die hier vertretene Position baut auf diesen Ansätzen auf: Der joh 
Fortschreibungsprozeß ist aufgrund des joh Selbstzeugnisses zu verstehen als 
schriftgelehrte und geistgeführte, die Herausforderungen der Gemeinden zu 
meistern suchende und den theologischen Klärungsbedarf integrierende Refle- 
xion auf die eschatologische Offenbarung der Doxa Gottes im Leben und Ge- 
schick des inkarnierten Logos Jesus Christus.7 Das JohEv bezeugt in seiner 
Wachstumsgeschichte wie in seiner kanonischen Endgestalt eine mystagogi- 
sche Kompetenz und Konzeption, die es erst noch in ihrem gesamten Ausmaß 
zu entdecken gilt. Daraufist am Schluß des Beitrages noch zurückzukommen. 

3. Die semantische Achse des Johannesevangeliums: Joh 1,11-13 

Der Begriff •semantische Achse" stammt aus der Sprachwissenschaft, genau- 
erhin der Theorie strukturaler Textlektüre. Dieser Begriff erfaßt die Tiefen- 
struktur der oppositionellen Wortfelder, der Sinnlinien, Sequenzen bzw. Wort- 
netze. Franz Mußner hat aufgewiesen, daß 1,11-13 als semantische Achse des 
JohEv identifiziert werden kann.8 So gesehen organisiert 1,11-13 die Be- 
deutung der dieser Achse zuzuordnenden Oppositionen im JohEv: •glauben - 
nicht glauben", •zu Jesus kommen" - •nicht zu Jesus kommen", •hören - nicht 
hören"; •aus Gott gezeugt sein - nicht aus Gott gezeugt sein", •lieben - nicht 
lieben". 

(a) Joh 1,11-13 im Prolog des Johannesevangeliums 
Die Verse 1,1-5 lassen sich als Prolog im Prolog verstehen. Verse 4 und 5 (•In 
ihm war das Leben und das Leben war das Licht der Menschen. Und das Licht 
leuchtet in der Finsternis und die Finsternis hat es nicht erfaßt") beinhalten 
schon eine äußerst gedrängte Kurzfassung der joh Evangelienerzählung.9 Des- 
halb können die folgenden Verse 6-13 und 14-18 als fortschreibende und kon- 
kretisierende Wiederaufnahme dieser •Eingangshalle" verstanden werden. 
Nach der ersten Darstellung des Täuferzeugnisses in den Versen 6-8 wird das 
Kommen des •wahren Lichtes", des Logos, in die •Welt" und die Reaktionen 
darauf genannt: Obwohl die Welt durch ihn geschaffen wurde, erkannte sie ihn 

Vgl. K. Scholtissek, Relecture - zu einem neu entdeckten Programmwort der Schriftaus- 
legung (mit Blick auf das Johannesevangelium), in: BiLi 70 (1997) 309-315 (Lit.). 

8 Vgl. F. Mußner, Die •semantische Achse" des Johannesevangeliums. Ein Versuch, in: Vom 
Urchristentum zu Jesus. FS J. Gnilka, Freiburg i. Br. 1989, 246-255. 

So zuletzt O. Schwankl, Licht und Finsternis. Ein metaphorisches Paradigma in den jo- 
hanneischen Schriften (HBS 5). Freiburg i. Br. 1995, 80f.l 10.94: •Speziell V.5 stellt dann eine 
Art Generalanzeige dar, einen Kurztext des gesamten Evangeliums"; vgl. ebd. 81: Im Prolog 
werden •die Fundamente des ganzen Bauwerkes gelegt, also seine Grundelemente und Grund- 
strukturen festgesetzt; werden die Hauptdarsteller vorgestellt, die das Spiel bestreiten und be- 
stimmen; wird das gesamte Geschehen angesagt, vielleicht auch schon summarisch (und noch 
orakelhaft) ,durch-gesagt' und ,vor-gespielt'". 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 441 

nicht; obwohl er •in das Eigene kam", nahmen ihn •die Eigenen" nicht auf; de- 
nen jedoch, die ihn •aufnehmen", d. h. an seinen Namen glauben, gab er Voll- 
macht, Kinder Gottes zu werden. Damit präzisiert der Prolog selbst die 
zunächst noch unbestimmtere10 Aussage aus den VV 1-5. 

Lassen sich Verse 4-5 noch im Sinne einer dualistischen Opposition von 
Licht und Finsternis deuten", wenngleich Vers 3 einem wie auch immer gear- 
teten kosmologischen Dualismus einen unübersehbaren Riegel vorschiebt, so 
klärt die Wiederaufnahme in den Versen 6-18 die Konfliktivität, die Kompli- 
kation, von der das JohEv handelt: Dem Johannesprolog geht es nicht darum, 
eine metaphysisch-ontologische Konkurrenz vorzustellen und zu entscheiden, 
sondern um die dramatische Frage, ob der Schöpfungsmittler bei dem •Kos- 
mos", d. h. bei der zu ihm gehörenden Menschen weit,, ankommt', von ihr •er- 
kannt" und •aufgenommen" wird. 

Schöpfungsmittler und Schöpfung stehen von allem Anfang an in einer 
vorgegebenen •Verwandtschafts"-Relation (vgl. 1,3.10b). 1,11 bestimmt die- 
ses Verhältnis familienmetaphorisch12: •Er kam in sein Eigentum und die Ei- 
genen nahmen ihn nicht auf." Der dramatische Konflikt des JohEv liegt dem- 
nach gerade nicht im Gegenüber zweier uranfänglich voneinander geschie- 
denen Größen, die in wechselseitiger Konkurrenz zueinander stehen, sondern 
in dem tragischen Problem, daß der Logos von seinem •Eigentum", von den 
•Eigenen", von der Lebens-, Wohn- und Hausgemeinschaft (der vita commu- 
nis), zu der er von allem Anfang an gehört, nicht erkannt und nicht auf- 
genommen wird! In der Wendung •er kam in sein Eigentum" ist der 
Lebenszusammenhang der Herkunftsfamilie ausgedrückt. Dies belegt ex nega- 
tivo die Vorhersage Jesu in 16,32: •Siehe, es kommt eine Stunde und sie ist ge- 
kommen, in der ihr verstreut werdet jeder in das Eigene und ihr mich allein 
zurücklaßt." 

(b) Entfaltungen der semantischen Achse im Johannesevangelium 
Die zu Beginn des JohEv rhetorisch adäquat eingeführte und in 1,5 vorwegge- 
nommene Gegenüberstellung •Aufnahme" - •Nicht-Aufnahme" Jesu wird im 

10 O. Schwankl hat überzeugend aufgewiesen, daß hinter der zu diagnostizierenden •Unbe- 
stimmtheit" insbes. der ersten Verse des Johannesprologes ein hermeneutisches Programm steht; 
vgl. ebd. 84-87.97-100. 112f.120f.147. Die Polyvalenz der Leitworte in den VV 1-5 des Johan- 
nesprologes, hier insbes. der Licht-Metaphorik, dokumentiert das Wissen, das Interesse und die 
Kompetenz des Autors, kulturell unterschiedene Rezipienten anzusprechen. O. Schwankl spricht 
deshalb mit gutem Recht von einem ökumenischen Charakter des JohEv; vgl. ebd. 388.400. 
1' Dazu neigt O. Schwankl; vgl. jedoch auch seinen Hinweis auf die Asymmetrie zwischen Licht 
und Finsternis ebd. 82. 
12 Zur ekklesiologischen Bedeutung der joh Familienmetaphorik vgl. K. Scholtissek, Kinder 
Gottes und Freunde Jesu. Beobachtungen zur johanneischen Ekklesiologie, in: Ekklesiologie des 
Neuen Testaments. FS K. Kertelge. Freiburg i. Br. 1996, 184-211. 



Klaus Scholtissek 442 

corpus evangelii immer wieder aufgeriffen und weitergeführt (vgl. nur 3,31-36 
als kleines Kompendium joh Theologie). Zwischen der Nichtaufnahme des 
Logos bei •den Seinen" bzw. der Aufnahme Jesu einerseits und der Aufnahme 
•der Seinen" (vgl. 13,l)13 durch den erhöhten Sohn zu Beginn der Abschieds- 
rede Jesu (vgl. 14,2-3) andererseits entsteht ein beziehungsreiches, das ganze 
Evangelium bestimmendes Aussagegefüge mit der reziproken Grundoption: 
Diejenigen, die Jesus aufnehmen, werden von ihm in das •Haus des Vaters" 
aufgenommen werden. 

* •Der Sohn bleibt (im Haus) in Ewigkeit'": Joh 8,30-36 
Das familienmetaphorische Bildfeld der •Aufnahme in das Haus" erfährt in 
8,30-36 eine bedeutende Ausgestaltung. Innerhalb der Offenbarungs- und 
Streitrede(-n) Jesu in 8,12-59 lassen sich die Verse 30-36 unter der Über- 
schrift: •Jüngerschaft und Knechtschaft" als Sinneinheit abgrenzen. In 
8,31-32 betont Jesus, daß nur diejenigen wahre Jünger sind, die •in meinem 
Wort bleiben".14 Die Immanenz-Aussage über das •Bleiben" der Glaubenden 
im Wort Jesu schreibt die Immanenz-Aussage in 5,38 ("und sein Wort habt ihr 
nicht in euch bleibend") fort: Nur diese, nicht aber die Kinder Abrahams allein 
aufgrund ihrer ethnischen Abstammung, werden •die Wahrheit" erkennen und 
durch sie befreit werden. 

Zur vertiefenden Erklärung dieser Aussage greift Jesus in 8,35 ein Bildwort 
auf: •Der Sklave bleibt nicht für immer im Haus, der Sohn bleibt (im Haus) für 
immer." Ein •Sklave der Sünde" wird •nicht bleiben in dem Haus/der Hausge- 
meinschaft bis in Ewigkeit", sondern nur •der Sohn" sowie die durch den Sohn 
Befreiten. •Im Bild wird eine Hausgemeinschaft vorausgesetzt, in der es un- 
freie Knechte und einen Sohn des Hausvaters gibt. Die Knechte oder Sklaven 
verlassen einmal das Haus, der Sohn und Erbe bleibt."15 Der Sohn allein er- 
möglicht denen, die •in seinem Wort bleiben" (= den von ihm Befreiten), das 
Bleiben •in der Hausgemeinschaft in Ewigkeit", in der er ja selbst als der Sohn 
•bleibt bis in Ewigkeit". 

Wahre Jüngerschaft wird in den Versen 31-32 und 35-36 beschrieben als 
•Bleiben im Wort Jesu" und daraus folgend als Befreitwerden durch den, der 
als der freie Sohn für immer in der Hausgemeinschaft, der vita communis Got- 
tes, bleibt und zu ihr führt. Die durch Jesus geschenkte Freiheit ist deshalb auch 

13 Die mit •die Eigenen (= die Seinen)" gemeinte Personengruppe wechselt bezeichnender- 
weise zwischen 1,1 lb und 13,ld. Die •Seinen" in 13,ld entsprechen den in 1,12-13 näherhin 
beschriebenen Glaubenden. 
14 Vgl. die Interpretation von R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium (HThK IV/2). Frei- 
burg i. Br. (1971) 41985, 260: •Der Glaubende muß sich ganz in den Einfluß- und Wirkbereich 
des Wortes Christi begeben und von ihm zu jener tiefen Verbundenheit mit Christus führen las- 
sen, die das uiveiv ansagt und intendiert (vgl. 14,21.23f, 15,4-10)." 
15 Ebd. 265. 



• Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 443 

Befreiung vom Tod (vgl. 8,51-53). 8,31-36 verbindet die Zugehörigkeit zum 
•Hause Gottes" - als biblische Metapher für das erwählte Gottesvolk - mit 
dem •Bleiben im Wort" dessen, der •für immer im Haus Gottes bleibt" und der 
teilgibt an der ihm eigenen Freiheit und Vollmacht. 

* Die Aufnahme des Vaters in der Aufnahme Jesu: Joh 13,20 
Ein weiteres Binde- und Zwischenglied der semantischen Achse im JohEv ist 
das joh Regelwort Jesu in 13,20.16 Dieser Vers greift auf 1,11-13 zurück und 
bereitet die auf die eschatologische Vollendung zielende Verheißung Jesu in 
14,2-3 vor: •Wer aufnimmt, wen immer ich sende, nimmt mich auf, wer aber 
mich aufnimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat." 13,20 erklärt sich aus 
der joh Sendungschristologie. Nach semitischem Botenrecht vertritt der Ge- 
sandte den Sendenden in einer umfassenden Weise: •Der Abgesandte ist wie 
der Sendende selbst" (Ber 5,5). Wichtige Momente dieses Sendungsver- 
ständnisses sind Autorisierung und Repräsentation. Ein rein funktionales Sen- 
dungsverständnis wird hier schon im Ansatz überschritten. In Anwendung die- 
ses Sendungsverständnisses des JohEv führt dies zu der Konsequenz: Wie Je- 
sus als der Sohn seinen Vater, der ihn sendet, präsentiert, so präsentieren auch 
die Jünger Jesus als den sie Sendenden (vgl. 20,19-23). Auf dieser Basis gilt 
dann der Umkehrschluß: Wer einen Gesandten Jesu aufnimmt, nimmt Jesus als 
den Sendenden auf, wer aber solchermaßen Jesus aufnimmt, der nimmt auch 
den Vater auf, der Jesus gesandt hat. 

Nach joh Verständnis zielt alle Sendung auf eine •Aufnahme", die eine fa- 
miliäre Lebensgemeinschaft konstituiert. In der Aufnahme der Sendlinge Jesu 
erfüllt sich deshalb auch das auf Aufnahme zielende Kommen Jesu. 13,20 
überträgt Strukturmomente der joh Christologie auf die Ekklesiologie (eine im 
JohEv beliebte Figur): Wie der Vater den Sohn sendet und in der Aufnahme Je- 
su die Gotteskindschaft erwächst, so sendet der Sohn die Seinen aus, um durch 
ihre An- und Aufnahme die Integration in die Gemeinschaft mit Jesus und dem 
Vater zu ermöglichen. 

Der Regelsatz Jesu in 13,20 betont die joh Deutung von •aufnehmen": Die 
Aufnahme Jesu bzw. seiner Gesandten ist für Johannes keine formale oder 
funktionale Inempfangnahme oder Akzeptanz, sondern eine umfassende per- 
sonale Aufnahme, eine lebenswendende, gemeinschaftsstiftende und so ekkle- 
sial initiatorische •Geburt" in die neue Familie Gottes (vgl. nur 1,12-14; 3,3-8; 
16,21).17 

16 Vgl. Mk 9,37 parr; Mt 10,40-42; Lk 10,16. 
17 •Aufnahme" umfaßt im JohEv die Momente der Erkenntnis, der ganzheitlichen Zustimmung 
bzw. der gemeinschaftsstiftenden Anerkennung; vgl. K. Scholtissek, Art. •Aufnahme", in: 
MThW (1997) 34-36; vgl. hierzu auch 1 Thess 2,13 und die Nähe zum paulinischen Glaubens- 
und Wort-Gottes-Verständnis. 



Klaus Scholtissek 444 

* Die Mutter Jesu und der geliebte Jünger unter dem Kreuz: Joh 19,25-27 
Die Vorschläge und Anläufe, 19,27 ("und von jener Stunde an nahm sie der 
Jünger in sein Eigen auf) zu deuten, sind Legion.18 Allein schon die narrative 
Situierung der kleinen Szene 19,25-27 verbietet eine Interpretation dieser Ver- 
se, die auf eine natürliche Versorgung von •Mutter" und •Sohn" abheben und 
dabei stehen bleiben. Unmittelbar vor dem Tode Jesu, der seine Sendung •voll- 
endet" und die Schrift •erfüllt", in der gekommenen •Stunde", spricht Jesus 
vom Kreuz die letzten testamentarischen Abschiedsworte19 nach den langen 
Abschiedsreden: Jesus stiftet hier eine neue familiäre Beziehung zwischen sei- 
ner Mutter und dem geliebten Jünger, eine familiäre Kernbeziehung, diejenige 
von Mutter und Sohn. Der geliebte Jünger wird in die Familie Jesu •aufge- 
nommen", er wird auf Jesu Verfügung hin adoptiert. Die Relation beider zuein- 
ander ist in äußerster Kürze und Präzision reziprok ausgesagt: •Frau, siehe, 
dein Sohn!" - •Siehe, deine Mutter!" Der Evangelist hält dann fest, daß der ge- 
liebte Jünger sie •in das Eigene aufnimmt". Die Aussage von der •Aufnahme 
Marias in das Eigene" durch den geliebten Jünger liegt exakt in der Linie der 
semantischen Achse des JohEv! In der •Aufnahme" Marias vollzieht der ge- 
liebte Jünger den ekklesial-initiatorischen Akt, auf den hin das Kommen Jesu 
von allem Anfang zielt: die gemeinschaftsstiftende Aufnahme Jesu bzw. seiner 
Gesandten, hier Marias. 

Der geliebte Jünger unterstellt sich dem Verfügungswillen Jesu (vgl. schon 
die sprechende Szene 13,23; vgl. 1,18) und begründet so mit Maria, der ihm zu- 
gesprochenen nichtleiblichen Mutter, den Kern der neuen Familie Gottes, die 
Jesus im Moment und als Moment der Vollendung seiner Sendung am Kreuz 
stiftet. In der Kreuzesszene bündelt der Evangelist den zuvor in aller Aus- 
führlichkeit geschilderten familiären Abschied Jesu von den Seinen in 
13,1-17,26. Die Kreuzesszene läßt sich so als die denkbar zugespitzteste Wie- 
deraufnahme und Konzentration der Abschiedsrede Jesu in Joh 13-17 deuten! 

4. Joh 14,2-3.23 und das familienmetaphorische Bildfeld 
von der •Aufnahme in das Haus " 

In der ersten Abschiedsrede Jesu 13,31-14,31 wird das familienmetaphorische 
Bildfeld von der Aufnahme in das Haus entscheidend weitergeführt: 

Die futurisch-eschatologische Verheißung eines ewigen Lebens bei Gott 
wird mit Hilfe dieses metaphorischen Bildfeldes geschildert: •Im Hause mei- 

18 Vgl. den theologie- und exegesegeschichtlichen Überblick bei I. de la Potterie, Das Wort 
Jesu •Siehe, deine Mutter" und die Annahme der Mutter durch den Jünger (Joh 19,27b), in: 
Neues Testament und Kirche. FS R. Schnackenburg. Freiburg i. Br. 1974, 191-219 (Lit.). 
19 Vgl. U. Wilckens, Maria, Mutter der Kirche (Joh 19,26ß, in: Ekklesiologie des Neuen Testa- 
ments (s. Anm. 12) 247-266, hier 249: •... der letzte Akt seiner irdischen Sendung, mit dem die- 
se sich erfüllt". 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 445 

nes Vaters sind viele Wohnungen. Wenn nicht, hätte ich dann zu euch gesagt: 
Ich gehe, euch einen Platz zu bereiten? Und wenn ich gehe und ich euch einen 
Platz vorbereiten werde, komme ich wieder und nehme euch aufzu mir, damit 
dort, wo ich bin, auch ihr seid." In der Sache nehmen diese Worte zu Beginn der 
Abschiedsrede Jesu die urchristliche Erwartung der Wiederkunft Jesu Christi 
auf (vgl. lThess 4,13-18). 

Da •Haus des Vaters" metaphorische Rede für Gott selbst ist, verheißt Jesus 
den Glaubenden, daß sie wie er bei und in Gott Wohnende werden. Inhalt der 
Verheißung Jesu ist die zukünftige Habitatio und Inhabitatio der Glaubenden 
bei und in Gott. 14,2 spricht ausdrücklich von den vielen Wohnungen im Hau- 
se des Vaters: Das griechische Wort uovr| für Wohnung ist im JohEv ein Sig- 
nalwort allererster Güte: (j,ovf| ist das Substantiv zum Verb uiveiv (= •blei- 
ben", •wohnen"). Jesus verheißt denen, von denen er Abschied nimmt, eine 
ewige Bleibe bei und in Gott, ein ewiges Zuhause. Dieses verheißene Hoff- 
nungsgut läßt sich bestimmen als vita communis in und mit Gott. 

Die joh Formulierung in 14,2 läßt sich als Weiterentwicklung eines zentralen 
Gebetsmotivs der Psalmen lesen: der Sehnsucht nach dem irdischen Heiligtum 
in Jerusalem als Stätte der Hilfe in persönlicher Not, die weitergeführt wird zur 
Sehnsucht nach dem himmlischen Heiligtum, dem •Haus Gottes" und den 
•Wohnungen" bei Gott (vgl. Ps 42/43).20 Auch Ps 23 deutet die •bleibende Le- 
bensgemeinschaft mit JHWH"21 als •fortwährendes Bleiben"22 •im Haus des 
Herrn" (Ps 23,6b): •Nicht nur einmaliger Gast ist der Beter, sondern ,Dauerbe- 
wohner' im Haus JHWHs. Es geht nicht um eine einmalige Ehrung, sondern 
um eine bleibende Schutz- und Tischgemeinschaft mit JHWH.... Für den Men- 
schen, der im ,Tal der Finsternis' sich dem Geleit und der Fürsorge JHWHs 
überläßt, wird hier eine Gottesheimat sichtbar, deren bergende und be- 
glückende Dauer im Hirten- und Gastgeber-Gott selbst ihr (unendliches) Maß 
hat".23 

In 14,23 spricht Jesus auch von der Umkehrung der Verheißung aus 14,2-3: 
Vater und Sohn nehmen Wohnung bei dem bzw. den Glaubenden: •Wenn je- 
mand mich liebt und mein Wort hält, wird auch der Vater ihn lieben und wir 
werden zu ihm kommen und bei ihm Wohnung nehmen." Jesus setzt in seinen 
Abschiedsworten der durch seinen Weggang hervorgerufenen •Erschütterung" 

20 Vgl. J. Beutler, Psalm 42/43 im Johannesevangelium (1979), in: Ders., Studien zu den 
johanneischen Schriften. Stuttgart 1998, 77-106, hier 93-102. J. Beutler hat auf den Doppel- 
psalm Ps 42/43 aufmerksam gemacht, da hier und nur hier •Haus Gottes" (V 5) und •Wohnun- 
gen" (V 3) in gewisser Nähe begegnen; vgl. Ders., Habt keine Angst. Die erste johanneische 
Abschiedsrede (Joh 14). Stuttgart 1984. 
21 So die Überschrift über Ps 23 bei F.-L. Hossfeld/E. Zenger, Die Psalmen I. Psalm 1-50 
(NEB.AT 29). Würzburg 1993, 152. 
22 Ebd. 
23 Ebd. 156. 



Klaus Scholtissek 446 

der Jünger die Verheißung entgegen, daß ihre Fragen und ihre •Suche" nach 
bleibendem und unvergänglichem Leben wegen seines Todes nicht ins Leere 
laufen, sondern gerade durch den Tod als Voraussetzung seiner Erhöhung und 
Wiederkunft Erfüllung finden werden (vgl. 12,32). Ja, mehr noch: Jesus ver- 
heißt in 14,23, daß die für die eschatologische Zukunft erwartete vita commu- 
nis bei und in Gott sich schon in der Zeit zwischen Tod und Auferstehung Jesu 
und seiner Parusie im Vorgriff verwirklicht. Dem Abschied Jesu von den Sei- 
nen, die als •Waisen" zurückzubleiben drohen, setzen die Abschiedsreden das 
•Kommen" des •anderen Parakleten" und Jesu neues •Kommen" entgegen. 

Der in Joh 14 aufgebaute Spannungsbogen läuft ausgehend von der eschato- 
logischen Verheißung in 14,2-3 auf die Zusage in 14,23 zu, nach der sich die 
ersehnte vita communis bei Gott schon in der nachösterlichen Gegenwart der 
Glaubenden antizipierend ereignet. 

5. Die Immanenz-Aus sagen im JohEv 

Die zurückgelegten Schritte, der Blick auf die semantische Achse im JohEv, 
auf ihre Grundlegung und ihre Weiterführungen, haben einen Zugang freige- 
legt zum joh Verständnis der reziproken Immanenz-Formeln.24 Die Immanenz- 
Aussagen beziehen sich entweder auf das Vater-Sohn-Verhältnis oder auf die 
Beziehung zwischen dem Sohn und den Christen: (a) Vater-Sohn-Immanenz: 
•... damit ihr erkennt, daß der Vater in mir (ist) und ich im Vater (bin)" (10,38); 
•Glaubt mir, daß ich im Vater (bin), und der Vater in mir (ist)" (14,11 u. ö.). (b) 
Sohn-Christen-Immanenz: •Bleibt in mir und ich in euch. So wie die Rebe kei- 
ne Frucht tragen kann von sich selbst, wenn sie nicht bleibt in dem Weinstock, 
so auch ihr nicht, wenn ihr nicht in mir bleibt" (15,4); •Wer in mir bleibt, und 
ich in ihm, der bringt reiche Frucht, denn ohne mich könnt ihr nichts tun" (15,5 
u. ö.). Folgende Beobachtungen ergeben sich aus dem hier nur angedeuteten 
Textbefund: 

Die erste und grundlegende Immanenz-Aussage ist die reziproke Immanenz 
von Vater und Sohn. Von allem Anfang an und für alle Zeiten sind Vater und 
Sohn in der Darstellung des JohEv so eng miteinander verbunden, daß der 
Sohn aus einer exklusiven Nähe und Intimität zum Vater Kunde bringen kann 
(vgl. 1,18; 14,6). Er lebt aus einer uneingeschränkten Willens- und Handlungs- 
konformität mit dem Vater (4,34). Er ist das präexistente und fleischgewordene 
Wort Gottes, das selbst ganz auf die Seite Gottes gehört, indem Gottes Herr- 
lichkeit epiphan wird (vgl. 14,9). Reziproke Immanenz von Vater und Sohn be- 
sagt dabei nicht die konturenlose Identität und Austauschbarkeit von Vater und 

24 Zur religionsgeschichtlichen und exegetischen Analyse und Interpretation der joh Imma- 
nenz-Aussagen vgl. K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. *) (Lit.). 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 447 

Sohn. Vater und Sohn verschmelzen nirgends im JohEv - auch nicht in 10,30; 
17,20-23. Positiv meint die reziproke Immanenz eine uneingeschränkte 
Zugehörigkeit und Bestimmtheit des Sohnes durch den Vater: Er lebt und ek- 
sistiert mit seinem ganzen Sein in und aus Gott. Umgekehrt gilt auch: Eben 
weil der Sohn sich in allem dem Vater verdankt, kann er in allem den Vater prä- 
sentieren. 

Diese für die Vater-Sohn-Beziehung geltende Immanenz-Aussage überträgt 
der Evangelist mit der ihm eigenen Kühnheit auf die nachösterliche Beziehung 
zwischen Jesus und seinen Jüngern - wie er auch sonst immer wieder Momen- 
te, die die Vater-Sohn-Beziehung charakterisieren, auf die Beziehung zwischen 
Jesus und den Glaubenden überträgt: Vermittels der Gabe des Geistes gilt für 
die nachösterliche Beziehung der Glaubenden zu dem erhöhten und ver- 
herrlichten Jesus, daß sie •in Jesus sind" bzw. •bleiben" sollen, wie er •in ihnen 
ist" und •bleibt". Gilt vorösterlich, daß Jesus •mit" seinen Jüngern ist, so gilt 
nachösterlich die Spitzenaussage, daß er •in" ihnen ist und sie •in" ihm. Nach- 
österlich werden die an ihn Glaubenden und vom Geist Ergriffenen einer Bin- 
dung an Jesus teilhaftig, die sie in analoger Weise umfassend bestimmt und 
prägt, wie Jesus es von der ihm eigenen Vaterbeziehung aussagt. Christsein im 
Sinne des JohEv ist Leben in einem Lebens- und Wohnraum, einer vita com- 
munis, die Jesus durch seine Lebenshingabe für die an ihn Glaubenden zugäng- 
lich gemacht hat, in der und aus der er selbst schon immer gelebt hat und wei- 
terhin lebt, die letztlich von ihm selbst nicht mehr unterschieden werden kann 
(vgl. 14,6: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben"). Hiermit ist die 
durchgängige joh Gedankenfigur von der Einheit von Geber und Gabe ange- 
sprochen: Jesus gibt das Brot des Lebens und er ist es; er gibt lebendiges Was- 
ser und er ist es; er gibt das Licht des Lebens und er ist es. M. a. W.: Jesus gibt 
sich selbst und das heißt auch: Er teilt mit den Seinen seine ureigene Got- 
tesbeziehung. In der vorbehaltlosen Selbsthingabe Jesu, seiner Lebenshingabe 
für seine Freunde, öffnet er den Weg für die Teilhabe der Glaubenden an ihm 
selbst und durch ihn an der ihm eigenen Communio mit dem Vater. Eben dies ist 
das Ziel der Sendung Jesu: die Begründung der Communio der Kinder Gottes 
mit ihm und durch ihn mit dem Vater (vgl. 1,11-13; 11,52; 19,25-27; 20,17). 

Die joh Immanenz-Sprache veranschaulicht demnach das im Lebenswerk 
Jesu eröffnete und geschenkte Heil: die auf die absolute Zukunft vorausgrei- 
fende vita communis der Glaubenden mit und in Gott. Nach dem JohEv offen- 
bart Gott sich in der Sendung Jesu und in der mit dieser Sendung eröffneten 
Heilsgeschichte als ,trinitarische' Lebenswirklichkeit, die in einer Weise an 
der ihr eigenen Lebensfülle teilgibt, daß die Glaubenden •neu geboren wer- 
den". Der Glaube bzw. gleichsinnig die •Aufnahme" Jesu führt zur •Zeugung 
aus Gott" (1,11-13). Den aus •Wasser und Geist" Wiedergeborenen gilt die 
Verheißung und Zusage des •ewigen Lebens" (vgl. 3,1-21). Dieses •ewige 



Klaus Scholtissek 44g 

Leben" beschreibt das JohEv als vita communis in Gott. Diese communio in 
und mit Gott ist für Johannes nicht mehr allein ein ausstehendes Verheißungs- 
gut, sondern eine auch schon die nachösterliche Gegenwart der Christen be- 
stimmende Wirklichkeit. 

Schon die erste Frage der Jünger, die von Johannes dem Täufer zu Jesus ge- 
schickt werden, lautet: •Rabbi, wo wohnst du (jtoü uiveig)?" (1,38). Bei die- 
ser ersten Verwendung der griechischen Vokabel uiveiv macht der Evangelist 
unmißverständlich klar, daß er dieses Wort in einem übertragenen, aber nicht 
weniger realen Sinn verstanden wissen will. •Wo wohnst du?" ist dann die Fra- 
ge der Jünger nach der Identität Jesu, nach der Herkünfigkeit und Bestimmtheit 
Jesu, nach dem Raum, in dem und von dem her er sein gesamtes Leben emp- 
fängt. Jesu Bleibe, sein •Haus", das die Jünger auf die Einladung Jesu hin ken- 
nenlernen, führt sie zum christologischen Fund: Ihre Lebenssuche, die Jesus 
mit seinem ersten Wort im Evangelium überhaupt (•Was sucht ihr?") gezielt 
angesprochen hat, trifft und •findet" mit Jesus •den Messias", •von dem Mose 
im Gesetz und die Propheten geschrieben haben" (1,41.45).25 Gleich im 2. Ka- 
pitel des JohEv wird die Erzählung vom Tempelprotest Jesu zeigen, daß Jesus 
selbst in persona der •Tempel Gottes", die Wohnstätte Gottes, auf die sich die 
Sehnsucht der Psalmenbetenden richtet, ist. Der wahre Ort der Gottesanbetung 
ist joh nicht der Jerusalemer Tempel oder derjenige der Samariter auf dem Berg 
Garizim, sondern Jesus Christus selbst: Das •Gebet im Geist und in der Wahr- 
heit", in dem Gott angebetet zu werden •sucht" (4,23), geschieht in Jesus Chri- 
stus, der den Geist freisetzt und sendet, der selbst die personifizierte Wahrheit 
ist. 

Das JohEv führt beginnend mit den Berufungsgeschichten die Sprache der 
Immanenz ein: Die Doppelbedeutung des griechischen Verbs [xeveiv: •woh- 
nen" und •bleiben" erlaubt den Überstieg von dem konkreten Wohnort aus 
Lehm oder Ziegeln zu der für den Evangelisten entscheidenden Frage nach der 
Identität Jesu: Diese Frage beantwortet der Evangelist einerseits mit den im 
Urchristentum bekannten und verbreiteten christologischen Hoheitstiteln: 
Messias, König Israels, Menschensohn, Retter der Welt, Sohn Gottes, anderer- 
seits aber auch mit metaphorischen Wendungen wie •Licht der Welt", •Brot 
des Lebens", •Weinstock", •Tür", •guter Hirt" - Bilder, die in ihrem archety- 
pisch-symbolischen Gehalt den Reichtum der Offenbarung und Zuwendung 
Gottes in Jesus auszuschöpfen suchen. 

25 Vgl. die Auslegung in K. Scholtissek, Mystagogische Christologie im Johannesevange- 
lium? Eine Spurensuche, in: GuL 68 (1995) 412-426; Ders., •Mitten unter euch steht er, den 
ihr nicht kennt" (Joh 1,26). Die Messias-Regel des Täufers als johanneische Sinnlinie-aufge- 
zeigt am Beispiel der relecture der Jüngerberufungen in der Begegnung zwischen Maria von 
Magdala und Jesus, in: MThZ48 (\997) 103-121. 



•Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 449 

Die joh Sprachfigur der reziproken Immanenz, die selbst keine Metapher ist, 
wird jedoch von der meisterlich gehandhabten metaphorischen Redeweise des 
Evangelisten wesentlich mitbestimmt: Dies gilt für die in der semantischen 
Achse des JohEv angelegte Haus- und Familienmetaphorik, dies gilt ebenso 
für die Weinstockmetaphorik in 15,1-8. Auch hier wird ein metaphorisch lei- 
stungsfähiges Bildfeld aufgerufen und in die Sprache der reziproken Imma- 
nenz hinein überstiegen, die dann das Bild sprengt bzw. überschreitet. 

Daß diese Immanenz-Aussagen nicht nur ein sprachlich interessantes Phä- 
nomen, nicht einfach einen Kunstgriff in das Reservoir eines sprachschöpfe- 
risch begabten Menschen darstellen, sondern einen faszinierenden Glaubens- 
weg dokumentieren, dies soll in aller Knappheit im letzten Kapitel angedeutet 
werden: 

6. Die joh Mystagogie und ihre Aktualität 

Eingangs war von einem neuem Paradigma für die Auslegung des JohEv die 
Rede, von einem theologischen und spirituellen Reifeprozeß, der sich der 
Wachstumsgeschichte bis hin zur kanonischen Endgestalt des JohEv mitteilt. 
Methodisch läßt dieser sich u. a. mit dem Stichwort relecture fassen. Inhaltlich 
kann dieser Prozeß als schriftgelehrte und geistgeführte Reflexion auf die 
eschatologische Epiphanie Gottes in Jesus Christus bestimmt werden. Damit 
ist gleichwohl nur ein allgemeiner Rahmen benannt, den es zu konkretisieren 
gilt. Die These, die einen Teil der Konkretion zu leisten versucht, lautet: Das 
JohEv verdankt sich einer mystagogischen Glaubenserfahrung des Evangeli- 
sten, es dokumentiert und praktiziert diese Mystagogie in seinen Ein- 
zelerzählungen.26 Das Wort Mystagogie wird hier in einem allgemeinen Sinn 
verwendet als •Einführung in das Glaubensgeheimnis". 

In das christliche Glaubensgeheimnis, d.h. in die erhellende und gemein- 
schaftstiftende Begegnung mit Jesus, die eben auch und gerade nachösterlich 
möglich ist, führt letztlich allein Gott selbst. Gott selbst ist das maßgebliche 
Subjekt des christlichen Glaubens und Lebens: •Niemand kann zu mir kommen, 
wenn nicht der Vater, der mich gesandt hat, ihn zieht" (6,44). Der •ziehende" 
Vater unterfängt alles Kommen zu Jesus. Weil Vater und Sohn in einer Willens- 
und Handlungseinheit, in reziproker Immanenz miteinander stehen, kann Jesus 
auch von sich selbst sagen: •Und ich, wenn ich erhöht worden bin von der Erde, 
werde alle zu mir ziehen" (12,32). Dieses,attraktive' Wirken des Vaters durch 
seinen Sohn wird nachösterlich universal freigesetzt und durch das Wirken des 
Geistes ausgeführt: •Der Geist ist es, der lebendig macht... Die Worte, die ich 
zu euch gesprochen habe, sind Geist und sind Leben" (6,63). Letztlich ist es die- 

Vgl. Ders., Mystagogische Christologie (s. Anm. 25). 



Klaus Scholtissek 450 

se ,trinitarische Attraktivität', die den Impuls zur gläubigen Hinwendung zu Je- 
sus Christus, der Ikone des Vaters (vgl. 14,9), gibt - freilich nicht nur den Im- 
puls, sondern das dauernde Weggeleit in die Begegnung mit Jesus, dem Chri- 
stus. Alle joh Zeichenerzählungen, alle Gespräche zwischen Jesus und Einzel- 
personen sowie alle Reden Jesu, die gemeinsam in den joh Ostererzählungen 
kulminieren, münden in die erkennende, die Augen öffnende und eine christo- 
logische und ekklesiale communio stiftende Begegnung mit Jesus. In all diesen 
Begegnungen mit Jesus ist es Jesus selbst, der die Initiative übernimmt, der das 
Gespräch über Mißverständnisse hinweg zu dem von ihm gewünschten Ziel 
lenkt. Dieses Ziel ist die Selbstoffenbarung Jesu, meist in einem •Ich-bin"-Wort, 
und das entsprechende christologische Credo der jeweiligen Menschen. 

In genialer Perfektion und Konzentration verdichtet zeigt sich die Mystago- 
gie Jesu in der Begegnung am leeren Grab: Maria von Magdala •erkennt" Je- 
sus, als er sie mit ihrem Namen anspricht. In diesem •Erkennen", das viel mehr 
meint als nur die einfache Identifikation, wird die reguläre Unkenntnis (vgl. 
1,26: •Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt") überwunden.27 

Nun haben an dieser ,attraktiven' Mystagogie im JohEv nicht nur der Vater, 
der Sohn und der Geist teil: Einen wichtigen und unverzichtbaren Part haben 
auch Menschen, die selbst Jesus begegnet sind, die ihn aufgenommen haben. 
Ihre Aufgabe ist es, andere Menschen zu Jesus zu führen. Was Johannes der 
Täufer als erster praktiziert, indem er auftragsgemäß seine eigenen Jünger zu 
Jesus führt, übernehmen die ersten Jesusjünger sofort selbst. Sie führen andere 
zu Jesus: Andreas seinen Bruder Simon, Philippus den Nathanael. Das gleiche 
gilt für die Samariterin: Sie führt gleich ihr ganzes Dorf zu Jesus. Die Grundfi- 
gur dieses mystagogischen Tuns ist die Vermittlung zur Unmittelbarkeit: Die- 
jenigen, die Jesus im Glauben erkannt haben, führen andere zu Jesus selbst hin. 
Die verkündigende Mitarbeit der Jünger Jesu zielt auf die Hinführung von 
Menschen in die unmittelbare Begegnung mit Jesus. Ist dieses zu Jesus vermit- 
telnde Weggeleit geschehen, tritt der Vermittelnde zurück, um Platz zu machen 
für die unmittelbare Glaubensbegegnung zwischen Jesus und dem Glauben- 
den. Wenn die Samariter zum Glauben gekommen sind und sie zu der Samari- 
terin sagen: •Nicht mehr aufgrund deiner Rede glauben wir, sondern weil wir 
selbst gehört haben und wissen: Dieser ist wahrhaft der Retter der Welt" (4,42), 
dann ist das keine Kritik an einem unzureichenden Zeugnis der Samariterin 
(etwa weil sie eine Frau ist), sondern im Gegenteil die Bestätigung ihrer Ver- 
mittlung zur Unmittelbarkeit: Sie hat mit ihrem Zeugnis die Samariter in die di- 
rekte Christusbegegnung geführt. Größeres kann über einen Christuszeugen, 
eine Christuszeugin, nicht gesagt werden. 

27 Vgl. hierzu die Auslegung von Ders, •Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt" 
(s. Anm. 25). 



• Er kam in sein Eigentum - und die Eigenen nahmen ihn nicht auf" 451 

Von diesem mystagogischen Ansatz her fällt auch Licht auf das Wort Johan- 
nes des Täufers, das mitunter mißverstanden wird: •Wer die Braut hat, ist der 
Bräutigam. Der Freund des Bräutigams aber, der dabeisteht und ihn hört, freut 
sich mit (großer) Freude, weil er die Stimme des Bräutigams hört. Diese meine 
Freude nun ist erfüllt worden. Jener muß wachsen, ich aber abnehmen" 
(3,29-30). Johannes der Täufer spricht in den Worten: •Jener muß wachsen, 
ich aber abnehmen" nicht von seiner (aus den synoptischen Evangelien ver- 
trauten) heilsgeschichtlichen Rolle, die mit dem Kommen des Stärkeren erfüllt 
und abgelaufen ist. Er spricht vielmehr von der großen Freude dessen, der den 
ihm aufgetragenen Vermittlungsdienst erfolgreich ausgeführt hat. Er ist nicht 
selbst der Bräutigam, diesen hochzeitlich-messianisch verstandenen Titel lehnt 
er wie alle anderen christologischen Titel ab, sondern er ist im Bilde gespro- 
chen der Brautführer. Seine übergroße Freude besteht darin, die Braut zum 
Bräutigam zu führen und selbst als Freund neben dem Bräutigam zu stehen und 
seine Stimme zu hören. In dieser Aufgabe ist Johannes der Täufer bleibendes 
Vorbild für alle, die aus ihrer eigenen Jesusbegegnung und -freundschaft her- 
aus andere Menschen zum Bräutigam Jesus führen möchten. Exakt darin liegt 
das Glück Johannes des Täufers und aller Freunde Jesu (vgl. 15,12-17), die 
ihm darin folgen. 

Die joh Mystagogie handelt von dem Weggeleit in das Gottesgeheimnis, das 
Jesus offenbart und das sich in Jesus offenbart: Jesus ist die Ikone des Vaters, 
weil er ganz im Vater ist. Und umgekehrt: In Jesus ist der Vater selbst ansichtig, 
weil er ganz in ihm ist. Diese sich wechselseitig durchdringende (•pericho- 
retische") Liebesgemeinschaft von Vater und Sohn öffnet sich durch die Sen- 
dung des Sohnes und das Geistwirken für die Menschheit: Wer sich der Einla- 
dung Jesu •Kommt und seht!" nicht verschließt, wer diesen Jesus im Glauben 
aufnimmt, der wird Jesu Wohnen in Gott und Gottes Gegenwart in Jesus er- 
kennen, er wird selbst schon jetzt im Vorgriff und einmal endgültig hineinge- 
nommen in die Lebensgemeinschaft, die Gott selbst ist und schenkt. 




