
Nur noch lieben - Bilder der Umformung 
und Wandlung im Cäntico espiritual 
Elisabeth Hense, Kleve 

Nur noch lieben - kann man das? 
Umformung in Gottes Liebe - was ist eigentlich damit gemeint? 
Welche Wandlung vollzieht sich da am Menschen? 

Eine Antwort auf diese Fragen gibt Johannes vom Kreuz, der in seinem 
Cäntico espiritual (dem Geistlichem Gesang) in Worte faßte, wie der Mensch 
durch Liebe vergöttlicht wird: wie der Mensch wirklich Gott werden kann, 
also in Gottes Liebe umgeformt werden kann. 

Das Liebesgeschehen zwischen Gott und Mensch beschreibt Johannes 
vom Kreuz in diesem Buch mit erotischen Bildern; er erzählt von Verliebt- 
heit, von Küssen, von liebevollen Berührungen, von Verlobung und Ehe. All 
diese Bilder drücken aus, wie der Mensch in der Liebesbeziehung zu Gott 
sich selbst und das Leben neu entdeckt und wie er dabei immer mehr zum 
Liebhaber und zur Liebhaberin Gottes wird. 

Gerade im ersten Kommentar1 zu seinem berühmten Gedicht Cänciones 
entre el alma y el Esposo führte Johannes auf spontane Weise und noch ganz 
erfüllt von seiner geistlichen Erfahrung seine ersten Leserinnen, die Schwe- 
stern der heiligen Teresa von Avila, in die Liebesbeziehung zwischen Gott 
und Mensch hinein. Er beschrieb für sie, was da geschieht und wie es ge- 
schieht. Die Liebe hat viele Aspekte und kennt einen unüberschaubaren 
Reichtum an Wonnen und Einsichten. Hier sollen nur jene Bilder des Cäntico 
betrachtet werden, die Aufschluß geben über die Umformung in Gottes 
Liebe. 

Im Geistlichen Gesang finden sich folgende fünf Bilder der Umformung 
und Wandlung in Gottes Liebe: 

- eine Skizze, die zum Gemälde wird, 
- eine Glasscheibe, die in der Sonne zu leuchten beginnt, 
- ein Stern oder eine Kerze, deren kleines Licht im großen Licht der Sonne 

aufgeht, 
- ein Garten, der zu blühen beginnt, 
- eine Kohle, die anfängt zu brennen. 

1 Das ist der sogenannte Cäntico A; zur Entstehungsgeschichte von Gedicht und Kommenta- 
ren vgl. Johannes vom Kreuz, Der Geistliche Gesang. Freiburg 1997, S. 7ff. 
2 Dieses wie auch die übrigen Zitate sind entnommen unserer vollständigen Neuübertragung: 
Johannes vom Kreuz, Der Geistliche Gesang. Freiburg 1997. 



Bilder der Umformung und Wandlung im Cäntico espiritual 453 

Die Bilder der Umformung sind also nicht die erotischen Bilder - die 
erotischen Bilder beziehen sich eher auf die Vereinigung von Gott und 
Mensch. Die Umformung und Wandlung wird dagegen in Bildern aus dem 
ganz alltäglichen Leben beschrieben. Während die Vereinigung eher Aus- 
druck des ekstatischen Moments der Liebesbeziehung ist, ist die Umformung 
eher Ausdruck des ganz unspektakulären Prozesses, im Alltag Schritt für 
Schritt die Liebe zu lernen. Die göttliche Liebe vermag das alltägliche Leben 
des Menschen zu erreichen und zu berühren. Sie vermag es immer mehr zu 
durchstrahlen, zu erfüllen und kann es aufblühen lassen. Das kann ganz un- 
scheinbar beginnen, bekommt aber zunehmend mehr Farbe, Licht und Feuer. 

1. Das Bild von der Zeichnung CA 11,5•62 

Die Menschenseele sagt, daß sie die Wahrheiten Gottes in ihrem Innern 
eingezeichnet trägt, das heißt in ihrer Seele ... Weil jedoch die Einsicht in sie 
noch nicht vollkommen ist, sagt sie, daß sie eingezeichnet sind. Denn so wie 
die Zeichnung noch kein vollendetes Gemälde ist, so ist die Glaubenseinsicht 
noch keine vollendete Kenntnis. Daher stehen die Wahrheiten, die der Seele 
durch den Glauben eingegossen werden, wie eine Zeichnung da, aber wenn 
sie in klarer Schau dastehen, werden sie in der Seele wie ein vollendetes, 
fertiges Gemälde dastehen. 

Johannes zufolge befindet sich im Innern des Menschen also sozusagen 
eine Skizze von Gott; der Glaube macht diese Skizze sichtbar, denn der 
Glaube lehrt uns die Wahrheiten über Gott. Doch ist diese Zeichnung ziem- 
lich undeutlich und vage. Es ist eben nur eine Skizze, kein vollendetes, 
prächtiges farbiges Gemälde. Das kommt daher, daß der Glaube zwar Ein- 
sicht gibt in Gott, aber keine vollkommene Erkenntnis von ihm. In diesem 
Leben ist unser Erkennen wie Paulus ja schon sagte, Stückwerk3. Die Liebe 
jedoch kann die recht vagen und undeutlichen Linien der Zeichnung schon 
jetzt lebendig machen, und in der menschlichen Seele beginnt dann das 
prachtvolle farbige Gemälde Gottes zu erstrahlen. Der Mensch kann es um so 
besser erkennen, je intensiver er Gott liebt. Das erklärt Johannes so: 

Aber über dieser Zeichnung des Glaubens gibt es eine weitere Zeichnung der 
Liebe in der Seele des Liebenden, ... in der das Bild des Geliebten auf solche 
Weise eingezeichnet und, wenn die Liebeseinung vollzogen ist, so vollendet 
und lebendig gemalt ist, daß es wahr ist zu sagen, der Geliebte lebe in der 
Liebenden und die Liebende im Geliebten. Und solche Art von Verähnlichung 

3   Vgl. 1 Kor 13,9-10: Denn Stückwerk ist unser Erkennen, Stückwerk unser prophetisches 
Reden; wenn aber das Vollendete kommt, vergeht alles Stückwerk. 



Elisabeth Hense 454 

bewirkt die Liebe in der Gleichgestaltung der Geliebten, daß man sagen 
kann, jeder von beiden sei der andere und beide seien einer. Der Grund ist 
der, daß in der Einung und Gleichgestaltung aus Liebe der eine sich dem an- 
deren zu eigen gibt und jeder sich überläßt und hingibt und gegen den ande- 
ren eintauscht. Und so lebt jeder im anderen, und der eine ist der andere, und 
beide sind einer durch Gleichgestaltung aus Liebe. 

Zwei Dinge gilt es hier festzuhalten: 1. Die Liebe macht die Seele sehend. 
Was der Glaube nur schattenhaft sieht, erkennt die Liebe in allen Farb- 
nuancen. Und nicht nur das: 2. Die Liebe gleicht den Menschen diesem 
prächtigen Bild von Gott immer mehr an. 

Thomas von Aquin (1225-1274), der große Theologe der Scholastik, der 
für Johannes vom Kreuz so wichtig war, dieser Thomas von Aquin sagte be- 
reits in seiner Summa, daß der Mensch dem ähnlich gemacht wird, was er 
liebt. Dieser Gedanke liegt dem Bild der Skizze hier zugrunde: der Mensch 
wird Gott ähnlicher, je mehr er Gott liebt. Gott hat der Seele sein Bild aufge- 
prägt, Gott hat den Menschen geschaffen nach seinem Bild, der Glaube zeigt 
dieses Bild in unscharfen Konturen. Die Liebe aber erweckt das Bild zum 
Leben: der Mensch wird immer mehr zum lebendigen Kunstwerk. Zum einen 
zeigt es immer deutlicher, wie Gott ist, zum anderen zeigt es immer deut- 
licher, wie der Mensch werden soll, nämlich Gott so ähnlich, daß er nicht 
mehr von ihm zu unterscheiden ist. Hier knüpft Johannes an eine alte my- 
stische Tradition an, deren Ursprung wir in Athanasius (295-373) finden. 
Schon Athanasius sagte, daß Gott Mensch geworden ist, damit der Mensch 
Gott werde4. In der Liebe, so sagt Johannes, gibt der eine sich dem anderen 
und vertraut sich dem anderen an, ja tauscht sich sozusagen gegen den 
anderen aus. Und so lebt der eine im anderen und beide sind eins durch Um- 
formung in Liebe. 

Umformung heißt also: Der Künstler fängt an, in seinem Gemälde zu leben 
und das Gemälde zeigt immer deutlicher, wer der Künstler ist. Umformung 
geschieht, wenn wir uns so in Gottes Hände geben, wie die Leinwand sich in 
die Hand des Künstlers gibt. Umformung bedeutet dann: sich von einem an- 
deren vollenden lassen. Ein Mensch, der in Gottes Hand nicht stillhalten 
kann und sich lieber selbst vollenden möchte, wird nie zum vollkommenen 
Abbild Gottes werden können. 

Vgl. Athanasius, Orationes contra Arianos 1,39; Epistola de synodis 52 



Bilder der Umformung und Wandlung im Cdntico espiritual 455 

2. Das Bild von der Glasscheibe und dem Sonnenstrahl CA 17,12 

Diese Gleichgestaltung mit Gott gestaltet den Menschen so übereinstimmend 
mit Gottes Einfachheit und Lauterkeit, daß sie ihn rein und geläutert und 
ledig aller Formen und Bilder, die er früher hatte, zurückläßt. So macht es die 
Sonne mit der Glasscheibe, die sie durch ihr Verströmen auf sie klar macht, 
so daß alle Fleckchen und Stäubchen, die vorher auf ihr zu sehen waren, ver- 
schwinden; doch sobald die Sonne wieder weg ist, wenn sie sich vom Glas 
ganz zurückzieht, tauchen auf ihm die Schleier und Flecken von vorher 
wieder auf 

Von außen betrachtet, kann man diese Beobachtung machen: Wenn die 
Sonne auf eine Glasscheibe scheint, macht das Sonnenlicht die Scheibe so 
klar und strahlend hell, daß alle Flecken und Staubteilchen, die darauf zu 
sehen waren, verschwunden zu sein scheinen. Die Liebe Gottes ist wie dieses 
Sonnenlicht, sagt Johannes: sie macht das, worauf sie scheint, so klar und 
hell, wie sie selbst ist. Sie tut das zwar nicht bleibend, denn in diesem Leben 
ist es nicht möglich, ständig in der Sonne zu sein, sie tut das vielmehr nur in 
kurzen Momenten inniger Liebesberührung. Dennoch bleibt dem Menschen 
davon immer etwas übrig; mit anderen Worten: die Erinnerung an die Lie- 
besberührungen Gottes hält die Sehnsucht nach Gott wach und weckt erneut 
die Bereitschaft, sich seinem Licht auszusetzen. 

Umformung geschieht, wenn Gottes Liebe uns wie ein Sonnenstrahl trifft 
und hell macht und von allen dunklen Flecken befreit. Wenn wir nicht mehr 
von Gottes Liebe beschienen werden, kehren die häßlichen Flecken und der 
Dunstschleier zurück. 

Umformung kann also geschehen, wenn der Mensch vor Gott steht wie 
eine Glasscheibe - mit einer gewissen Durchsichtigkeit oder zumindest der 
Anlage dazu. Umformung bedeutet dann: durchsichtig werden, damit Gottes 
Klarheit gesehen wird, transparent werden für die Helligkeit Gottes. Ein 
Mensch, der vor Gott steht wie eine Mauer, ist eine dunkle Fläche und kann 
nicht hell werden. Sicherlich scheint die Sonne auch auf eine Mauer, doch die 
Mauer läßt das Licht nicht durch und ist deshalb ungeeignet für die Um- 
formung in Licht. 

3. Das Bild vom Stern bzw. von der Kerze und der Sonne CA 27,2 

Denn so wie im Vollzug der leiblichen Vermählung beide ein Fleisch sind 
(Gen 2,24), wie die Heilige Schrift sagt, so sind auch beide Naturen in einem 
Geist und einer Liebe Gottes, sobald die geistliche Vermählung zwischen 
Gott und der Menschenseele vollzogen ist; genauso wie wenn sich das Licht 
eines Sterns oder einer Kerze mit dem der Sonne verbindet und eint und das, 



Elisabeth Hense 456 

was leuchtet, nicht mehr der Stern oder die Kerze ist, sondern die Sonne, die 
in sich die anderen Lichtquellen aufgenommen hat. 

Am Tag sieht man die Sterne nicht, weil ihr Licht mit dem Licht der Sonne 
verschmilzt. Das kleinere Licht, das Licht eines Sterns oder einer Kerze, wird 
durchstrahlt und aufgenommen vom größeren Licht der Sonne; es wird 
sozusagen in dieses größere Licht transformiert. Verglichen mit Gott ist der 
Mensch so ein kleines Licht wie ein Stern oder eine Kerze. Dieses kleine 
Licht sieht man nur, wenn es um dieses Licht herum dunkel ist. Wenn Gott 
dem Menschen näher kommt, wird es sehr hell für den Menschen, und sein 
eigenes kleines Licht scheint dann absorbiert zu werden vom großen Licht 
Gottes. Auch jetzt strahlt zwar noch das eigene kleine Licht, aber es kann 
nicht mehr von Gottes Licht unterschieden werden, an dem der Mensch 
Anteil hat. Beide Lichter sind zusammen ein Licht geworden, d.h. auch eine 
Liebe. Johannes hat dieses Bild bereits bei Tauler vorgefunden, der in einer 
seiner Predigten sagte: •Wenn das ungeschaffene Licht zu glänzen und zu 
strahlen beginnt, muß das geschaffene notwendigerweise seinen Glanz ver- 
lieren und dunkler werden, ebenso wie der klare Schein der Sonne am Him- 
mel das Licht der Kerze düster und dunkel erscheinen läßt."5 

Umformung kann also geschehen, wenn der Mensch sein eigenes Licht 
relativieren kann als kleines begrenztes Licht und absorbieren läßt vom 
unendlich großen Licht Gottes. Umformung bedeutet dann: am Licht eines 
anderen teilhaben. Wessen Auge jedoch lieber in der Bewunderung seines 
eigenen kleinen Lichtes hängenbleibt, wird im Dunkel bleiben müssen und 
bekommt deshalb keinen Anteil an Gottes Licht. 

4. Das Bild vom Garten CA 27,3 

Es ist, als sagte der Bräutigam: Gleichgestaltet wurde sie ihrem Gott, denn 
er ist es, den er hier lieblichen Garten nennt wegen des wonnevollen und 
zärtlichen Ruheplatzes, den die Menschenseele in ihm findet. 

In diesem Garten völliger Gleichgestaltung ... findet eine solche Ver- 
bindung der beiden Naturen und eine solche Mitteilung der göttlichen an die 
menschliche statt, daß jede Gott zu sein scheint, obwohl keine von ihnen ihr 
Sein ändert. Auch wenn es in diesem Leben nicht vollkommen sein kann, so 
ist es doch über all dem, was man sagen kann. 

Das Bild des Gartens findet sich im biblischen Hohenlied, wurde aber auch 
von den Kirchenvätern und vielen geistlichen Schriftstellern aufgegriffen 

J. Tauler, 42. Predigt, in: Predigten. Bd. II. Einsiedeln3 1987, S. 320. 



Bilder der Umformung und Wandlung im Cäntico espiritual 457 

und spielte besonders in der mittelalterlichen Liebespoesie eine wichtige 
Rolle. Während beispielsweise bei Bernhard von Clairvaux der Garten noch 
Ort der Begegnung von Braut und Bräutigam (Gott und Mensch) war, so 
verwendet Johannes vom Kreuz dieses Bild im Geistlichen Gesang auch für 
die Geliebten selbst: Gott und Mensch sind herrliche Lustgärten füreinander. 

In einem Garten findet man viele Arten von Blumen und Kräutern, viele 
Düfte und Farben. So einen Reichtum findet der Mensch auch in Gott und 
Gott in dem Menschen, der ihn liebt. Der Garten ist ein Ort der Ruhe und Er- 
holung; gegenseitig genießen Gott und Mensch beieinander die Ruhe und 
den Frieden der Liebe. 

Umformung heißt dann: genauso ein herrlicher Garten für Gott werden, 
wie er es für mich ist. Umformung ist: Aufblühen, schön werden ... Aus 
einem trockenen dürren Fleckchen Erde kann Gott eine blühende Weide 
machen; aus einer unkultivierten Steppe macht er einen Garten mit gut ge- 
pflegten Blumen in reicher Blütenpracht. Der Garten ist mit seinen bunten 
Farben und vielen Formen und Düften ein Symbol für den immensen geist- 
lichen Reichtum der Liebe. 

Ein Garten muß umgegraben und gejätet werden, er muß gegossen und ge- 
düngt werden; wer dies alles nicht an sich zuläßt, wird selbst nicht zum Gar- 
ten werden können. 

5. Das Bild von der Kohle und dem Feuer CA 38.11 

Denn um vollkommen zu sein, muß die Flamme zwei Eigenschaften haben, 
nämlich: daß sie die Menschenseele verzehrt und Gott gleichgestaltet und 
daß die Entflammung und Gleichgestaltung dieser Flamme in der Men- 
schenseele nicht weh tut. Und so ist diese Flamme bereits zärtliche Liebe, 
denn weil die Seele ihr gleichgestaltet ist, kommt es zu Übereinstimmung und 
Befriedigung von beiden, und darum tut sie nicht weh wegen eines unter- 
schiedlichen Mehr oder Weniger, wie sie es tat, bevor die Menschenseele die 
Fassungskraft dieser vollkommenen Liebe erlangte. Denn sobald sie diese 
erlangt hat, ist die Menschenseele Gott so gleichgestaltet und mit ihm 
übereinstimmend, wie es die entzündete Kohle mit dem Feuer ist, ohne jenes 
Qualmen und Funkensprühen, wie sie es tat, bevor sie es war, und ohne die 
Dunkelheit und die Eigenanteile, die sie hatte, bevor das Feuer ganz in sie 
eindrang. 

Diese Eigenschaften von Dunkelheit, Qualmen und Funkensprühen gehen 
in der Menschenseele normalerweise mit so manchem Schmerz und mancher 
Ermüdung in der Gottesliebe einher, solange sie nicht einen solchen Grad an 
Vollkommenheit in der Liebe erlangt, daß das Liebesfeuer sie in Besitz 
nimmt, ganz und vollendet und zärtlich, ohne den Schmerz durch Qualm, 



Elisabeth Hense 458 

Leidenschaften und Anteile der Natur, sondern der zärtlichen Flamme 
gleichgestaltet; diese hat sie in bezug auf das alles verzehrt und in Gott ver- 
wandelt, in dem ihre Regungen und Handlungen bereits göttlich sind. 

Kohle verbrennt und wird zu Feuer. Wenn das Feuer noch nicht ganz in die 
Kohle eingedrungen ist, raucht die Kohle und dampft und stinkt. Sie ist dann 
vor allem noch Kohle und noch kaum Feuer. Sie ist noch dunkel, kalt und 
manchmal springen die Funken. Genauso, meint Johannes vom Kreuz, geht 
es auch mit dem Menschen, der in Gottes Liebe umgeformt wird. Der 
Mensch ist wie die Kohle6, er kann brennen und in das Feuer der Liebe ver- 
wandelt werden. Doch zuerst kommt allerlei Rauch hervor - das ist bildlich 
gesprochen nach Johannes der verrauchende Egoismus - der zuerst raus 
muß, bevor die Kohle richtig brennen kann. Die kalte Kohle muß erwärmt, 
ihre Energie muß freigesetzt werden. So ist es auch beim Menschen, der 
zunächst geläutert werden muß, bevor er richtig Feuer fangen kann. Tauler 
rät darum: •Nichts macht einen Stoff so sehr und so gut fähig, Feuer zu 
werden, als ihn dem Feuer nahe zu bringen und ihn immer mehr von der Wär- 
me durchdringen zu lassen. Dieser Stoff könnte noch so feucht sein, er könn- 
te Stein oder Stahl sein - bleibt er nur in der Nähe des Feuers, so wirkt dies 
auf ihn ein und macht ihn sich ähnlich."7 

Umformung kann daher anfangs weh tun. Es kann zunächst schmerzlich 
sein, zu spüren, daß da noch viel Qualm ist, viel Härte und wenig Wärme. Um- 
formung bedeutet daher: sich nicht hiervon beirren lassen, Anfangsschwierig- 
keiten aushalten, durch die Verliebtheit hindurch zur Liebe gelangen. Umfor- 
mung ist letztendlich aber ein Genuß, wenn das Feuer erst einmal so sehr ent- 
facht ist, daß die Kohle sich ganz verzehren kann und brennt wie das Feuer 
selbst und man beide nicht mehr voneinander unterscheiden kann. 

Wer nur auf angenehme Weise zum Liebenden werden will und jedem 
Schmerz aus dem Weg geht, wird niemals wirklich in Liebe brennen können. 

Zusammenfassend können wir festhalten: 

Offensichtlich will Johannes vom Kreuz seine Leserinnen und Leser nicht 
auf ein einziges Bild der Umformung in Liebe festlegen. Er bietet in seinem 
Cäntico espiritual fünf verschiedene Bilder an, die auf unterschiedliche 
Weise Aspekte der Umformung deutlich machen. Johannes tut dies, weil 

6  In der Dunklen Nacht gebraucht Johannes statt dessen das Bild des brennenden Holzscheits; 
dieses Bild finden wir in der mystischen Tradition u.a. bei Tauler, 32. Predigt, in: Predigten. 
Bd. I. Einsiedeln3 1987 und bei Hugo von St. Viktor, Homilia 19 in Ecclesiastes. 
1 Tauler, a. a. O. 



Bilder der Umformung und Wandlung im Cäntico espiritual 459 

Umformung nicht immer gleich erfahren wird. Nicht jedes dieser Bilder kann 
jeden Menschen gleichermaßen ansprechen. 

Als erfahrener Seelenführer möchte Johannes vom Kreuz seinen Leser- 
innen und Lesern Raum geben und sie dazu einladen, ihre eigenen Bilder und 
Erfahrungen wahrzunehmen und einzubringen in ihren persönlichen Um- 
formungsprozeß. Gleichzeitig macht er deutliche Aussagen darüber, was 
Umformung ist. Das Ergebnis der Umformung in Gottes Licht und Liebe läßt 
sich so zusammenfassen: 1. Der Mensch lebt ganz und gar in Christus. 2. Er 
ist Gott gleichgestaltet und daher Gott durch Teilhabe. 3. In seinem sittlichen 
Leben ist er zur größtmöglichen Integrität gelangt. 4. Auch in psychologi- 
scher Hinsicht ist er zu einer integrierten Persönlichkeit mit einem Höchst- 
maß an innerer Freiheit und Festigkeit geworden.8 

Die fünf Bilder, die Johannes hier vorgibt, drücken dieselbe Bewegung 
und denselben Prozeß aus. Es ist eine Bewegung von grau zu farbig, von 
dunkel zu hell, von klein zu groß, von vage zu deutlich, von kalt zu warm, von 
knospend zu blühend etc. Mit anderen Worten: Es ist ein Prozeß, der lohnend 
zu sein verspricht, der dem menschlichen Leben Sinn und tiefe Erfüllung 
schenken kann. Wenn wir uns auf diesen Prozeß der Umformung in Gottes 
Liebe einlassen, öffnet sich auch in unserem Leben der Horizont einer wach- 
senden Gleichgestaltung mit Gott. Umformung in Gottes Liebe ist nicht nur 
etwas für besonders heilige und vollkommene Menschen. Gott sucht uns da, 
wo wir gerade sind. Es wäre schade, wenn wir uns nicht finden ließen. 

Vgl. Geistlicher Gesang (A-Fassung) 17,2ff. und Fußnote 396, a. a. O. 




