EINUBUNG UND WEISUNG

Das Tafelbild der Anna Selbdritt
in der Frankfurter Liebfrauenkirche

Wer einen Rundgang durch die Innenstadt von Frankfurt a. M. macht, dessen Weg fiihrt
auch iiber den Liebfrauenberg, wo er inmitten des bunten stidtischen Treibens die deut-
liche Einladung erfihrt, fiir eine Weile in der gleichnamigen Kirche auszuruhen. Das
Gotteshaus bildet das Zentrum einer City-Seelsorge, die von den neben dem Gottes-
haus ansissigen Kapuzinern riihrig betrieben wird. Gezielt haben sie den Kirchenraum
als Kontrapunkt zu einer hektischen Geschiftswelt entfaltet, die den Kirchen- und Klo-
sterbereich umgibt. Im Zuge des Aufbaus einer groBstadtgem#Ben Seelsorge sahen die
Kapuzinerbriider die Notwendigkeit, nicht nur das alte Kloster, sondern gerade auch
die Kirche zu renovieren und den neuen Anforderungen gemif zu gestalten.

Ein spdtgotisches Tafelbild fiir den Menschen von heute

Der Blick des Kirchenbesuchers fillt rasch in den rechten Seitenchor, wo ihn nach Ab-
schluB der Renovierung im Jahr 1997 ein beeindruckendes spitgotisches Tafelbild in
seinen Bann zieht. Die Art, wie dieses Werk, das zuvor an anderer Stelle in der Kirche
ein Schaitendasein fristete, prasentiert wird, entspricht dem Entwurf des Limburger
Architekten Wilhelm Jungherz. Es ist wohl zunichst die Leuchtkraft der Farben, die
eine solch groe Anziehungskraft ausiibt, denn Thematik, Aufbau und Details des Bildes
erschlieBen sich dem Betrachter erst nach einer Zeit des stillen Verweilens unmittelbar
vor dem Bild.

Die Kunstgeschichte ordnet Darstellungen dieser Art thematisch den Anna-Selb-
drirt-Darstellungen zu, die, wie die Bezeichnung nahelegt, die heilige Mutter Anna zu-
sammen mit ihrer Tochter Maria — der Gottesmutter — und dem kleinen Jesusknaben
zeigen. Bei der Frage, welcher Kiinstler das Tafelbild in der Liebfrauenkirche angefer-
tigt habe, bleiben wir ebenso auf Vermutungen angewiesen, wie beim Nachzeichnen
seiner Entstehungsumstinde und -geschichte. Der Historiker und in Frankfurt titige
Pfarrer M. Kloft bringt das Bild in Verbindung mit dem Niirnberger , Nelkenmeister®.
Als einigermaBen gesichert kann bis jetzt lediglich die Entstehungszeit um das Jahr
1500 gelten — eine Zeit, in der die Verehrung der heiligen Mutter Anna aufbliihte. Sie
wurde in Noten, die den Bereich von Ehe und Schwangerschaft betrafen, um Hilfe an-
gerufen.

Der heutige Betrachter des Bildes wird zumeist keine besondere Verchrung der hl.
Anna pflegen, und schon gar nicht wird er dazu in der Lage sein, die Darstellung so zu
sehen und zu , Jesen®, wie es der Mensch zur der Zeit der ausgehenden Gotik vermoch-
te. Dennoch wird er sich der spirituellen Kraft, die von diesem priichtigen Tafelbild
ausgeht, kaum entziehen konnen. Es ist ein zutiefst ,,weihnachtliches* Bild vor dem wir






Einiibung und Weisung 461

hier stehen — als Menschen, die zum letzten Mal im zweiten Jahrtansend nach Christi
Geburt der Menschwerdung Gottes gedenken.

Et incarnatus est

Der vornehme Glanz des Goldgrundes enthebt uns zunéchst ein Stiick unserem granen
Alltag, 6ffnet unsere Sinne fiir das Transzendente. Das Gold, auf dem die Darstellung
aufgetragen ist, entbirgt sich uns sozusagen als die Folie des Gottlichen, vor dem sich
alles Geschehen der Welt abspielt: die Geschichte des Menschen, bis zum heuntigen
Tag.

Der Bereich Gottes — in seiner Heiligkeit, Erhabenheit und GroBe -, bleibt allerdings,
fiir den Menschen unergriindlich und unzugiéinglich, vom Bereich der sichtbaren Welt
getrennt: durch ein rotes Band, das, einem (Himmels-)Gewdlbe gleich, die Sphire des
unsichtbaren Gottes vom Bezirk des Menschen scheidet. In dem Geschehen, das nun
malerisch entfaltet wird, durchbricht Gott diese Trennlinie zwischen ihm, dem Unend-
lichen, und dem Menschen, der in Raum und Zeit lebt: im Geschehen der Menschwer-
dung des Sohnes Gottes.

Was sich nun — in zeitlicher Abfolge — ereignet, erhilt einen konkreten ,,Sitz* in der
Geschichte der Menschheit. Gott bricht an einem bestimmten Ort und zu einer be-
stimmten Zeit in die unheilvolle Geschichte des Menschen ein, was durch einen aus
gotischen Architekturteilen angefertigten Thron deutlich markiert wird. (Mit Hilfe
solcher Architekturelemente konstruierte die Kunst der Zeit Ridume, die der jeweils
konkrete Ort des Geschehens sind.)

Oberhalb dieses gotischen Thrones zeigt sich sozusagen der Beginn dieses Gesche-
hens, kleiner —~ eben zuriickliegend — dargestellt: die Verkiindigung an Maria. Hinter
einer Briistung steht der Erzengel Gabriel, begleitet von jeweils einem (fliigellosen)
Gehilfen anf jeder Seite; beide halten das Buch mit dem Wort Gottes. Eingerahmt wird
die Gruppe von zwei musizierenden Engeln. Gabriels Fliigel fangen die Taube, den
Geist Gottes, gleichsam ein, der aus dem Goldgrund hervorspringt und in die sichtbare
Welt eingetreten ist. Der Erzengel deutet mit dem Zeigefinger der rechten Hand auf
jene Botschaft, die er Maria zu iiberbringen hat, und wird somit zusammen mit den
himmlichen Herrscharen zum ,,Sprachrohr* Gottes.

Die Botschaft des Engels ,.ergieBt” sich in einem iiber jene Briistung herabhiingen-
den, mit Granatapfelmuster geschmiickten, punzierten goldenen Teppich in die Ge-
schichte der Menschheit. Damit wird nicht nur eine zeitliche Verbindung zwischen der
Verkiindigungsszene und der Geburt Jesu hergestellt, sondern auch die Linie vom
Wort Gottes, das Fleisch geworden ist, nachgezeichnet.

Der kostbare Teppich fiillt den gesamten Raum zwischen Maria, dem Jesuskind und
der Mutter Anna, also die sichtbare Riickwand des Thrones, aus. Er kann vielleicht
auch als ,,Schleier der Verborgenheit” gedeutet werden, der zu alttestamentlicher Zeit
noch iiber der Offenbarung Gottes lag und nun zn Ende gewebt worden ist.

Die zentrale Szene, den Raum des Thrones ausfiillend, zeigt auf der linken Seite die
Gottesmutter, die das Jesuskind in Héinden hilt, wobei das ihn spirlich bedeckende
weille Tuch einem Velum #hnelt, das der Priester schiitzend um die Monstranz legt.
Wie einen Schatz trigt Maria ihren Sohn in den Héinden! Der vornehme Charakter des



Einiibung und Weisung 462

Kindes, das viel — die Fleischwerdung andeutendes — Inkarunat zeigt, wird dabei unter-
strichen von jeweils einem Korallenkettchen am rechten Arm sowie um den Hals, dort
mit einem Zahn als Anhénger. (Auf solche Weise schmiickten in Italien vornehme Leu-
te ihre Kinder, wobei sie der Koralle schiitzende Kraft zusprachen.)

Das Jesnskind blickt auf den Paradiesesapfel, der — in appetitlichem Gelb und Rot
gemalt — von der rechten Seite her von Mutter Anna in das Zentrum der gesamten Bild-
komposition geschoben wird. In der linken Hand hilt das Kind zwei Kirschen, die,
Blutstropfen symbolisierend, bereits auf das Ende seines irdischen Weges am Kreuz
hindeuten.

Im Gegensatz zn Maria zeigt sich Anna als verheiratete, reife Frau, was durch ihre
weifle Tuchhaube zum Ausdruck kommt. In ihrem Schof liegt ein anfgeschlagenes
Buch, wohl die Schriften der alttestamentlichen Propheten, die auf das Kommen des
Messias hinweisen und in deren Tradition sie tief verwurzelt ist.

Vier weitere Personen runden die Bildkomposition ab. Neben Maria steht der hl.
Nikolaus (mit drei Broten), neben Anna der hl. Martin, ihm zogewandt eine winzige
Bettlerfigur, sowie vor der Mutter Anna knieend der Stifter des Bildes in mittlerer
GroBle. Auf diese Gestalten wird noch bei der folgenden theologischen Vertiefung
niher einzugehen sein, ebenso wie auf die floralen Motive, die den Boden schmiicken.

Propter nos homines

Den Mittelpunkt der Bildkomposition bildet nicht etwa eine Person, sondern der Apfel,
der von der Mutter Anna gehalten wird. Dieser Paradiesesapfel, der deuntlich an den
Siindenfall Adams erinnert, zeigt demnach die Motivation, die dem dargestellten Ge-
schehen der Fleischwerdung des Wortes Gottes zugrunde liegt.

Um der gefallenen, siindigen Menschheit Willen ist der Sohn Gottes in diese Welt
gekommen. Das Jesuskind hat mit dem Paradiesesapfel gleichsam den Menschen in
seiner Siindigkeit, Schwachheit und Armseligkeit im Blick — und es ist diese armselige
Kreatur Mensch, dem das Interesse und die Zuwendung Gottes gilt. Durch seine
fleischgewordene Liebe wird die Menschheit Erbarmen und Erlsung finden.

So fehlt es auch an Hinweisen auf die Erlosungstat Jesu nicht: die bereits erwihnten
Kirschen, die wie Blutstropfen an der linken Hand des Kindes hiangen, auf den Boden
gestreut Nelken, die an die Nigel des ans Krenz Geschlagenen erinnern. — Aus keinem
anderem Grund als dem Menschen selbst hat Gott nicht nur menschliche Gestalt ange-
nommen, sondern sich auch den GesetzmiBigkeiten dieser Welt unterworfen, nm sie
durch seine Liebe zu iiberwinden.

Es fallt auf, daB3 eine gedachte Linie von den Augen des Jesuskindes durch den Para-
diesesapfel hindurch zur Figur des kleinen Bettlers fithrt, der, anf einen Stock gestiitzt,
auf seinen mit Holz geschiitzten Knien rutscht und dem hl. Martin eine Schale entge-
genstreckt, in die aus der Hand des Heiligen ein paar Miinzen fallen. Das Jesuskind hat
offenbar diesen konkreten Menschen im Blick, der seiner Barmherzigkeit besonders be-
darf — das Evangelium als erlosende Botschaft gerade fiir die Schwichsten.

Ebenso liegt die Stifterfigur im Blickfeld des Jesuskindes, dicht herangertickt an die
Figur der hl. Anna, sich ihrer Fiirsprache wohl besonders anvertranend. Marderfell und
-kappe weisen den Stifter als Kanoniker ans.



Einiibung und Weisung 463

Die Weiterfiihrung der Menschwerdung

Am Weihnachtsfest gedenken wir der Menschwerdung unseres Erlésers. Gott wendet
sich in Liebe uns zu, seine Aufmerksamkeit richtet sich besonders auf die, die am Rand
stehen. Aber sein Werk, seine Liebe, sein Auftrag muB3 durch Menschen, von uns,
weitergefiihrt werden — um der Menschen willen. Einen Hinweis darauf geben die
beiden Heiligenfiguren, die an den Seiten des Thrones stehen.

Der hl. Nikolaus zur Linken tréigt auf einem Buch (vielleicht einem Evangeliar) drei
Brote, die andeuten, wie Gottes Liebe handgreiflich werden kann in der Sorge fiir die
Hungernden. Zur Rechten, so haben wir bereits bemerkt, geschieht ebenfalls eine Tat
der Barmherzigkeit: der hl. Martin verschenkt Geld an die Armen. Beide Bischife
werden somit als Gestalten gezeigt, die das Evangelium Jesu Christi fiir Menschen
sichtbar und spiirbar werden lassen.

Die reiche Verwendung der Farben Rot (die géttliche Liebe symbolisiereud) und
Griin (als Farbe der Hoffnung und Barmherzigkeit) unterstreichen noch die Thematik
des Bildes.

Ziel des Geschehens, das hier dargestellt wird, bleibt die Versohnung Gottes und des
Menschen — die Wiedererlangung der ,,paradiesischen* Zustidnde. So deuten die auf
dem Boden verstreuten Blumen (jede Art trigt nochmals eine eigene Bedeutung, z.B.
symbolisiert das Maigléckchen die Treue zu Gott) auf beides hin : auf das verlorene Pa-
radies ebenso wie auf die Vollendung des Reiches Gottes.

Dem Leser dieser Zeilen sei nicht nur ein gesegnetes Weihnachtsfest gewiinscht,
ihm sei auch empfohlen, dieses Tafelbild der Anna Selbdritt bei einem Besuch in
Frankfurt vor Ort zu betrachten. Moge er sich hineinnehmen lassen in das Geheimnis
der Menschwerdung Gottes, moge er das Jesuskind Mensch werden lassen in sich —
wegen der Liebe Gottes und um der Menschen willen.

Manfred Fritsch, Frankfurt





