
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Das Tafelbild der Anna Selbdritt 
in der Frankfurter Liebfrauenkirche 

Wer einen Rundgang durch die Innenstadt von Frankfurt a. M. macht, dessen Weg führt 
auch über den Liebfrauenberg, wo er inmitten des bunten städtischen Treibens die deut- 
liche Einladung erfährt, für eine Weile in der gleichnamigen Kirche auszuruhen. Das 
Gotteshaus bildet das Zentrum einer City-Seelsorge, die von den neben dem Gottes- 
haus ansässigen Kapuzinern rührig betrieben wird. Gezielt haben sie den Kirchenraum 
als Kontrapunkt zu einer hektischen Geschäftswelt entfaltet, die den Kirchen- und Klo- 
sterbereich umgibt. Im Zuge des Aufbaus einer großstadtgemäßen Seelsorge sahen die 
Kapuzinerbrüder die Notwendigkeit, nicht nur das alte Kloster, sondern gerade auch 
die Kirche zu renovieren und den neuen Anforderungen gemäß zu gestalten. 

Ein spätgotisches Tafelbild für den Menschen von heute 

Der Blick des Kirchenbesuchers fällt rasch in den rechten Seitenchor, wo ihn nach Ab- 
schluß der Renovierung im Jahr 1997 ein beeindruckendes spätgotisches Tafelbild in 
seinen Bann zieht. Die Art, wie dieses Werk, das zuvor an anderer Stelle in der Kirche 
ein Schattendasein fristete, präsentiert wird, entspricht dem Entwurf des Limburger 
Architekten Wilhelm Jungherz. Es ist wohl zunächst die Leuchtkraft der Farben, die 
eine solch große Anziehungskraft ausübt, denn Thematik, Aufbau und Details des Bildes 
erschließen sich dem Betrachter erst nach einer Zeit des stillen Verweilens unmittelbar 
vor dem Bild. 

Die Kunstgeschichte ordnet Darstellungen dieser Art thematisch den Anna-Selb- 
dn'tt-Darstellungen zu, die, wie die Bezeichnung nahelegt, die heilige Mutter Anna zu- 
sammen mit ihrer Tochter Maria - der Gottesmutter - und dem kleinen Jesusknaben 
zeigen. Bei der Frage, welcher Künstler das Tafelbild in der Liebfrauenkirche angefer- 
tigt habe, bleiben wir ebenso auf Vermutungen angewiesen, wie beim Nachzeichnen 
seiner Entstehungsumstände und -geschichte. Der Historiker und in Frankfurt tätige 
Pfarrer M. Kloft bringt das Bild in Verbindung mit dem Nürnberger •Nelkenmeister". 
Als einigermaßen gesichert kann bis jetzt lediglich die Entstehungszeit um das Jahr 
1500 gelten - eine Zeit, in der die Verehrung der heiligen Mutter Anna aufblühte. Sie 
wurde in Nöten, die den Bereich von Ehe und Schwangerschaft betrafen, um Hilfe an- 
gerufen. 

Der heutige Betrachter des Bildes wird zumeist keine besondere Verehrung der hl. 
Anna pflegen, und schon gar nicht wird er dazu in der Lage sein, die Darstellung so zu 
sehen und zu •lesen", wie es der Mensch zur der Zeit der ausgehenden Gotik vermoch- 
te. Dennoch wird er sich der spirituellen Kraft, die von diesem prächtigen Tafelbild 
ausgeht, kaum entziehen können. Es ist ein zutiefst •weihnachtliches" Bild vor dem wir 



Unbekannter Meister. Anna Selbdritt, um 1500. Mischtechnik, 172 x 160 cm. 
Liebfrauenkirche in Frankfurt am Main 



Einübung und Weisung 461 

hier stehen - als Menschen, die zum letzten Mal im zweiten Jahrtausend nach Christi 
Geburt der Menschwerdung Gottes gedenken. 

Et incarnatus est 

Der vornehme Glanz des Goldgrundes enthebt uns zunächst ein Stück unserem grauen 
Alltag, öffnet unsere Sinne für das Transzendente. Das Gold, auf dem die Darstellung 
aufgetragen ist, entbirgt sich uns sozusagen als die Folie des Göttlichen, vor dem sich 
alles Geschehen der Welt abspielt: die Geschichte des Menschen, bis zum heutigen 
Tag. 

Der Bereich Gottes - in seiner Heiligkeit, Erhabenheit und Größe -, bleibt allerdings, 
für den Menschen unergründlich und unzugänglich, vom Bereich der sichtbaren Welt 
getrennt: durch ein rotes Band, das, einem (Himmels-)Gewölbe gleich, die Sphäre des 
unsichtbaren Gottes vom Bezirk des Menschen scheidet. In dem Geschehen, das nun 
malerisch entfaltet wird, durchbricht Gott diese Trennlinie zwischen ihm, dem Unend- 
lichen, und dem Menschen, der in Raum und Zeit lebt: im Geschehen der Menschwer- 
dung des Sohnes Gottes. 

Was sich nun - in zeitlicher Abfolge - ereignet, erhält einen konkreten •Sitz" in der 
Geschichte der Menschheit. Gott bricht an einem bestimmten Ort und zu einer be- 
stimmten Zeit in die unheilvolle Geschichte des Menschen ein, was durch einen aus 
gotischen Architekturteilen angefertigten Thron deutlich markiert wird. (Mit Hilfe 
solcher Architekturelemente konstruierte die Kunst der Zeit Räume, die der jeweils 
konkrete Ort des Geschehens sind.) 

Oberhalb dieses gotischen Thrones zeigt sich sozusagen der Beginn dieses Gesche- 
hens, kleiner - eben zurückliegend - dargestellt: die Verkündigung an Maria. Hinter 
einer Brüstung steht der Erzengel Gabriel, begleitet von jeweils einem (flügellosen) 
Gehilfen auf jeder Seite; beide halten das Buch mit dem Wort Gottes. Eingerahmt wird 
die Gruppe von zwei musizierenden Engeln. Gabriels Flügel fangen die Taube, den 
Geist Gottes, gleichsam ein, der aus dem Goldgrund hervorspringt und in die sichtbare 
Welt eingetreten ist. Der Erzengel deutet mit dem Zeigefinger der rechten Hand auf 
jene Botschaft, die er Maria zu überbringen hat, und wird somit zusammen mit den 
himmlichen Herrscharen zum •Sprachrohr" Gottes. 

Die Botschaft des Engels •ergießt" sich in einem über jene Brüstung herabhängen- 
den, mit Granatapfelmuster geschmückten, punzierten goldenen Teppich in die Ge- 
schichte der Menschheit. Damit wird nicht nur eine zeitliche Verbindung zwischen der 
Verkündigungsszene und der Geburt Jesu hergestellt, sondern auch die Linie vom 
Wort Gottes, das Fleisch geworden ist, nachgezeichnet. 

Der kostbare Teppich füllt den gesamten Raum zwischen Maria, dem Jesuskind und 
der Mutter Anna, also die sichtbare Rückwand des Thrones, aus. Er kann vielleicht 
auch als •Schleier der Verborgenheit" gedeutet werden, der zu alttestamentlicher Zeit 
noch über der Offenbarung Gottes lag und nun zu Ende gewebt worden ist. 

Die zentrale Szene, den Raum des Thrones ausfüllend, zeigt auf der linken Seite die 
Gottesmutter, die das Jesuskind in Händen hält, wobei das ihn spärlich bedeckende 
weiße Tuch einem Velum ähnelt, das der Priester schützend um die Monstranz legt. 
Wie einen Schatz trägt Maria ihren Sohn in den Händen! Der vornehme Charakter des 



Einübung und Weisung 462 

Kindes, das viel - die Fleischwerdung andeutendes - Inkarnat zeigt, wird dabei unter- 
strichen von jeweils einem Korallenkettchen am rechten Arm sowie um den Hals, dort 
mit einem Zahn als Anhänger. (Auf solche Weise schmückten in Italien vornehme Leu- 
te ihre Kinder, wobei sie der Koralle schützende Kraft zusprachen.) 

Das Jesuskind blickt auf den Paradiesesapfel, der - in appetitlichem Gelb und Rot 
gemalt - von der rechten Seite her von Mutter Anna in das Zentrum der gesamten Bild- 
komposition geschoben wird. In der linken Hand hält das Kind zwei Kirschen, die, 
Blutstropfen symbolisierend, bereits auf das Ende seines irdischen Weges am Kreuz 
hindeuten. 

Im Gegensatz zu Maria zeigt sich Anna als verheiratete, reife Frau, was durch ihre 
weiße Tuchhaube zum Ausdruck kommt. In ihrem Schoß liegt ein aufgeschlagenes 
Buch, wohl die Schriften der alttestamentlichen Propheten, die auf das Kommen des 
Messias hinweisen und in deren Tradition sie tief verwurzelt ist. 

Vier weitere Personen runden die Bildkomposition ab. Neben Maria steht der hl. 
Nikolaus (mit drei Broten), neben Anna der hl. Martin, ihm zugewandt eine winzige 
Bettlerfigur, sowie vor der Mutter Anna knieend der Stifter des Bildes in mittlerer 
Größe. Auf diese Gestalten wird noch bei der folgenden theologischen Vertiefung 
näher einzugehen sein, ebenso wie auf die floralen Motive, die den Boden schmücken. 

Propter nos homines 

Den Mittelpunkt der Bildkomposition bildet nicht etwa eine Person, sondern der Apfel, 
der von der Mutter Anna gehalten wird. Dieser Paradiesesapfel, der deutlich an den 
Sündenfall Adams erinnert, zeigt demnach die Motivation, die dem dargestellten Ge- 
schehen der Fleischwerdung des Wortes Gottes zugrunde liegt. 

Um der gefallenen, sündigen Menschheit Willen ist der Sohn Gottes in diese Welt 
gekommen. Das Jesuskind hat mit dem Paradiesesapfel gleichsam den Menschen in 
seiner Sündigkeit, Schwachheit und Armseligkeit im Blick - und es ist diese armselige 
Kreatur Mensch, dem das Interesse und die Zuwendung Gottes gilt. Durch seine 
fleischgewordene Liebe wird die Menschheit Erbarmen und Erlösung finden. 

So fehlt es auch an Hinweisen auf die Erlösungstat Jesu nicht: die bereits erwähnten 
Kirschen, die wie Blutstropfen an der linken Hand des Kindes hängen, auf den Boden 
gestreut Nelken, die an die Nägel des ans Kreuz Geschlagenen erinnern. - Aus keinem 
anderem Grund als dem Menschen selbst hat Gott nicht nur menschliche Gestalt ange- 
nommen, sondern sich auch den Gesetzmäßigkeiten dieser Welt unterworfen, um sie 
durch seine Liebe zu überwinden. 

Es fällt auf, daß eine gedachte Linie von den Augen des Jesuskindes durch den Para- 
diesesapfel hindurch zur Figur des kleinen Bettlers führt, der, auf einen Stock gestützt, 
auf seinen mit Holz geschützten Knien rutscht und dem hl. Martin eine Schale entge- 
genstreckt, in die aus der Hand des Heiligen ein paar Münzen fallen. Das Jesuskind hat 
offenbar diesen konkreten Menschen im Blick, der seiner Barmherzigkeit besonders be- 
darf - das Evangelium als erlösende Botschaft gerade für die Schwächsten. 

Ebenso liegt die Stifterfigur im Blickfeld des Jesuskindes, dicht herangerückt an die 
Figur der hl. Anna, sich ihrer Fürsprache wohl besonders anvertrauend. Marderfell und 
-kappe weisen den Stifter als Kanoniker aus. 



Einübung und Weisung 463 

Die Weiterführung der Menschwerdung 

Am Weihnachtsfest gedenken wir der Menschwerdung unseres Erlösers. Gott wendet 
sich in Liebe uns zu, seine Aufmerksamkeit richtet sich besonders auf die, die am Rand 
stehen. Aber sein Werk, seine Liebe, sein Auftrag muß durch Menschen, von uns, 
weitergeführt werden - um der Menschen willen. Einen Hinweis darauf geben die 
beiden Heiligenfiguren, die an den Seiten des Thrones stehen. 

Der hl. Nikolaus zur Linken trägt auf einem Buch (vielleicht einem Evangeliar) drei 
Brote, die andeuten, wie Gottes Liebe handgreiflich werden kann in der Sorge für die 
Hungernden. Zur Rechten, so haben wir bereits bemerkt, geschieht ebenfalls eine Tat 
der Barmherzigkeit: der hl. Martin verschenkt Geld an die Armen. Beide Bischöfe 
werden somit als Gestalten gezeigt, die das Evangelium Jesu Christi für Menschen 
sichtbar und spürbar werden lassen. 

Die reiche Verwendung der Farben Rot (die göttliche Liebe symbolisierend) und 
Grün (als Farbe der Hoffnung und Barmherzigkeit) unterstreichen noch die Thematik 
des Bildes. 

Ziel des Geschehens, das hier dargestellt wird, bleibt die Versöhnung Gottes und des 
Menschen - die Wiedererlangung der •paradiesischen" Zustände. So deuten die auf 
dem Boden verstreuten Blumen (jede Art trägt nochmals eine eigene Bedeutung, z.B. 
symbolisiert das Maiglöckchen die Treue zu Gott) auf beides hin : auf das verlorene Pa- 
radies ebenso wie auf die Vollendung des Reiches Gottes. 

Dem Leser dieser Zeilen sei nicht nur ein gesegnetes Weihnachtsfest gewünscht, 
ihm sei auch empfohlen, dieses Tafelbild der Anna Selbdritt bei einem Besuch in 
Frankfurt vor Ort zu betrachten. Möge er sich hineinnehmen lassen in das Geheimnis 
der Menschwerdung Gottes, möge er das Jesuskind Mensch werden lassen in sich - 
wegen der Liebe Gottes und um der Menschen willen. 

Manfred Fritsch, Frankfurt 




