
LITERATURBERICHT 

Ringen um Gott und Welt 
und um den Menschen 
Zur Neuausgabe des Jugendwerks von Hans Urs von Balthasar 

Balthasars •Apokalypse der deutschen Seele"1 verdient wie kaum ein anderes Werk die 
Bezeichnung Genie-Streich - im positiven, aber auch im vorsichtig anfragenden Sinn. 
Die •Stiftung H. U.v. Balthasar" mit ihrem Präsidenten, dem Mystik- und Eckhartfor- 
scher Alois M. Haas, hat sie zusammen mit drei frühen Arbeiten des Baseler Theologen 
neu herausgegeben. Nicht nur Spezialisten, auch andere, an Person und Sache interes- 
sierte Leser tun gut daran, sich dreierlei vor Augen zu führen, ehe sie die gewichtigen 
Bände zur Hand nehmen. 

30 Jahre später nämlich hat Balthasar das Unternehmen noch einmal in Angriff ge- 
nommen, es auf die gesamte europäische Geistesgeschichte hin augedehnt, also über 
den Zeitrahmen des ersten Versuchs (bis etwa 1930; a 111,393) hinaus, und es in ruhi- 
gerer Sprachgebung durchgeführt.2 Manches wird von dorther leichter zugängig. 

Wichtiger aber ist, was Balthasar programmatisch als •Aufgabe der katholischen 
Philosophie" (d 27,30f) skizziert. Er stellt sich nämlich auch im Bereich der profanen 
Wissenschaft bewußt auf den Boden der christlichen Weltanschauung und der christli- 
chen Werte, was ihm anscheinend die Mißachtung der •Fach'Meute 3 eingebracht hat. 

1 Neuausgabe. Einsiedeln, Freiburg: Johannes Verlag 1998, geb., DM 220- 
a) Apokalypse der deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von letzten Haltungen; I. Der deutsche 
Idealismus (1937). XLVIII, 735 S; II. Im Zeichen Nietzsches (1939), XX ,419 S.; III. Die Ver- 
göttlichung des Todes (1939), XX, 459 S. b) Die Entwicklung der musikalischen Idee (1925); Be- 
kenntnis zu Mozart (1955), 63 S. c) Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen 
deutschen Literatur (Doktoratsthese, Zürich 1930), 270 S. d) Von der Aufgabe der katholischen 
Philosophie in der Zeit (1946), 80 S. 

Die Neuausgabe (mit a-d zitiert) geschah überaus sorgfältig. Nur wenn unbedingt notwendig 
(Druckfehler usw.) wurde korrigiert. Leserfreundlich wurde die gotische Fraktur der Originale in 
lateinischer Schrift wiedergegeben, aber die Seitennumierung beibehalten; wurden die ausführ- 
lichen Inhaltsübersichten von (a) mit Seitenzahlen versehen und zu (a) und (c) ein Personenregi- 
ster beigefügt. 

Außer technischen Anmerkungen zur Neu-Veröffentlichung und Balthasars Notiz zur Zweit- 
auflage von (a,I) unter dem Titel: •Prometheus, Studien zur Geschichte des deutschen 
Idealismus" findet sich in a,I, (XXV-XLVIII, Zum Geleit) ein Essay, worin A.M.Haas eine 
kenntnisreiche Würdigung der Person und des Werkes H.U.v.Balthasars gibt. 
2 Neben Monographien insbesondere der zweite Teil seiner Herrlichkeit. Eine theologische 
Ästhetik": ,Jm Raum der Metaphysik, I Altertum, II Neuzeit", 1965. 
3 In verschiedenen Forschungsübersichten über Johann Wolfgang von Goethe konnte ich nicht 
einmal seinen Namen finden; wohl aber Namen von oft minderwertigen und gehässigen Goethe- 
•Würdigungen". 



Literaturbericht 472 

Mit der großen christlichen Vergangenheit will er •die ganze weltliche Wahrheit zur 
göttlichen hin transparent werden lassen" und entwickelt daher eine •Gesamtschau", 
in der auch die •horizontalen Beziehungen zwischen den einzelnen weltlichen Sy- 
stemen und Weltbildern" als Ringen um die eine Wahrheit von Gott zu leuchten be- 
ginnen. 

Zu beachten ist weiterhin die eminent musische, intuitive Begabung Balthasars; sie 
allein machte ein solches Riesenwerk möglich. In seiner Skizze zur Musik schreibt er (b 
29, 29, 57) •Die Eurhythmie wird zum Mittelpunkt jeder Schulung und wie Strahlen 
gehen alle von dieser Zentralidee der Rhythmisierung aus." In der Analyse der •Har- 
monie" führt er dies weiter. Dort nämlich pulsiere die Welt der Beziehungen; die Statik 
von reiner Melodie, die Leere des bloßen Rhythmus verknüpfen sich zu einem weiten 
Netz; die Übersteigung des menschlichen Erkennens über alle Grenzen hinaus deutet 
sich an. Melodie und Rhythmus kommen zur Vollendung: •Musik steht dem imma- 
nenten Sinn am nächsten, denn sie ist wie er, Entwicklung. Beide sind dynamisch und 
unaussprechlich überwörtlich." Mit dem später erschienenen Kurzartikel zu Mozart 
(1955, b 61-63) preist Balthasar dieses leichte, sich ins Unendliche Hinaufschwingen. 
Mozart(!) also und nicht Beethoven (bei dem man •immer die Schweißtropfen" spüre) 
und auch nicht Bach mit dem •Zyklopengemäuer" seiner •Tektonik". 

All dies durchweht die Apokalypse, wozu die Dissertation (c 14, Klammertexte von 
mir) wie eine Bleistiftskizze wirkt: •Aus der Einheit der mittelalterlich-christlichen 
Eschatotogie werden fortlaufend einzelne Stücke herausgebrochen, bis endlich der 
Hauptpfeiler, die Transzendenz stürzt. An ihre Stelle tritt als einzig möglicher Ersatz 
der Fortschrittsglaube (mit dem Höhepunkt des Idealismus)... Im 19. Jahrhundert wird 
die innere Unhaltbarkeit der idealistischen Eschatologie aufgedeckt. Kierkegaard (exi- 
stentieller Sprung auf Gott) und Nietzsche (gottloses Ja zur Welt) stellen eine neue 
Alternative auf." 

Hier ist die zu Beginn erwähnte vorsichtige Anfrage angebracht: Ist dieses gewalti- 
ge Sinngebäude der historischen Entwicklung nicht doch zu gewaltig, zu wissend, zu 
strukturierend? Ich erinnere mich an meinen letzten Besuch bei Balthasar, bei dem er 
seine Ratlosigkeit vor der Entwicklung der modernen Wissenschaft kaum verhehlen 
konnte. Aber dennoch: Versuche wie seiner müssen immer neu gewagt werden, um mit 
Gegenwart und Vergangenheit zurecht zu kommen. Wenn sie so wissend und verant- 
wortungsvoll geschehen wie in der •Apokalypse der deutschen Seele", bleiben sie 
wichtig, auch wenn man mit ihnen an Grenzen stößt. 

Das Verhältnis von Nietzsche und Kierkegaard (a 1,696) sei der •Kern der vorlie- 
genden Studien", der Apokalypse: •Da flammten in dieser Dämmerung die zwei Feu- 
er auf. Zwei Männer, die sich nicht kannten und deren Geist doch Aug in Aug steht. 
Richter der Zeit wie die zwei Zeugen der letzten Tage. Sie fühlen den Boden wanken 
und Abgründe aufklaffen." Sie geben als •Antichrist" und als •letzter Christ" radikal 
verschiedene und doch ähnliche Antworten. Beide distanzieren sich - wiederum radi- 
kal - vom offiziellen Christentum. Balthasar markiert damit Abschluß und Höhepunkt 
des I. Bandes der Apokalypse. Voran ging (nach einem kurzen Rückblick bis ins Mit- 
telalter) die Darstellung der großen Zeit des so typisch deutschen Denkens, was das 
Thema der Bände ausmacht4 : Von Lessing bis Hegel, bis dann die •Götterdämme- 
rung" mit dem Zweikampf Kierkegaard und Nietzsche anbrach. 



Literaturbericht 473 

Das kurze Zitat gibt eine Ahnung von der Sprache Balthasars. In der •Apokalypse" 
funkelt sie so sehr (zu sehr?), daß man die geistigen Augen des Wahrnehmens immer 
wieder schließen muß, um nicht von der Brillanz der Formulierungen geblendet zu 
werden. Hinzukommt, daß Balthasar stets - wie er mit Kierkegaard sagt (a 1,731)- •mit 
der ganzen Existenz gestikuliert", also aus der je-persönlichen Lebensentscheidung 
heraus schreibt. Das macht das Studium der drei Bande nicht gerade leicht und läßt ei- 
nen manchmal echte Perlen übersehen (z.B. die öfters auftauchende Analyse des 
Ahasver-Motivs oder das literarhistorische Aufgreifen von Archetypen wie Quell/ 
Wasser, Spiegel, Licht usw.). 

Doch die Grundthematik bleibt deutlich: Das Verhältnis des Unendlichen (Gott, 
Sein, Idee, System usw. genannt) zur Endlichkeit menschlicher Existenz. Wird das ei- 
ne gegen das andere ausgespielt: Die Erde gegen den Himmel (Nietzsche)? oder wird 
das eine im anderen aufgehoben: die Vielfalt der Welt in die Allmacht des Systems 
(Hegel: das System IST die Wahrheit)? Oder kann nur Jesus Christus (zugleich unend- 
licher Gott und endlicher Mensch) Leitbild und Kraft sein im Ringen um Gott und Welt 
und Mensch? 

Balthasar spricht seine Grundantwort mit Dostojewski) aus (a 11,419): •Nur das An- 
gesprochensein durch die Ewigkeit kann der Erde ihr wahrhaft Irdisches geben: das 
Übergängliche, das ihre Wahrheit ist. ,Die Unsterblichkeit, die ein ewiges Leben ver- 
heißt, verbindet den Menschen um so mehr, um so besser mit der Erde.'" In seinem 
schönen Essai über Goethe5 (a 1,430,439,513f) breitet er es aus. Goethe schaut in seiner 
Ganzheitssicht, der sich Balthasar eng verwandt fühlt, die Raum-Zeit-Polarität der 
Endlichkeit zusammen, weil er sie in dem •Empor" als Ahnung des Unendlichen gip- 
feln sieht. Es geht um •die zwei metaphysischen Hauptbegriffe Goethes ... die ,zwei 
großen Triebräder aller Natur: der Begriff von Polarität und von Steigerung"', wie 
Goethe in seinem Aufsatz •Die Natur" schreibt. •'Steigerung' aber ist diese Einheit in 
ihrer wurzelhaften , Empor' -Bewegung." Balthasar zeigt in seiner sorgfältigen Analy- 
se der Werke Goethes, daß es auch ihm um das Verhältnis des Endlichen zum 
Unendlichen, des Relativen zum Absoluten, des Einzelnen zum Ganzen, des Menschen 
zu Gott geht. Nicht in der klaren Begrifflichkeit von Descartes (vgl. Goethes Kampf 
gegen Newton) oder einer Neuscholastik, auch nicht in der naturwissenschaftlichen 
Meßbarkeit, sondern erst im •Symbol" des künstlerischen Schauens wird diese Einheit 
sichtbar: •Alles wirklich Bedeutende ist daher Symbol. Nicht nur die Phänomene und 
Urphänomene der Natur, nicht nur die Gestalten der Kunst, sondern auch und gerade 
die höchsten philosophischen Begriffe, wenn anders diese existentiell das werdende 
Empor mitvollziehen." 

Balthasar geht dieser Grundstruktur der Weltsicht Goethes durch dessen ganzes 
Werk hindurch nach und läßt sie gipfeln in der Analyse des Faust: •Es liegt aber auch 

4 Es gehört auch zur vorsichtigen Kritik, daß Balthasar aus dem damaligen Zeitgeist heraus von 
der •deutschen" Seele spricht, obgleich der Däne Kiekegaard und dann weiterhin die großen Rus- 
sen eine maßgebliche Rolle in der Analyse spielen. 
5 Als Entschuldigung der Mißachtung der Goethedeutung Balthasars in der professionellen 
Goethe-Literatur ist zu sagen, daß auch die theologische Rezeption seiner Apokalypse recht ma- 
ger ist. Dazu Haas (a I, zum Geleit). 



Literaturbericht 474 

im Faustschluß selbst der Keim einer höheren Mitte über Erdentat ... und Erdenliebe 
..., die selber so sehr Gnade ist, daß sie schon die Grenze des Menschlichen bezeichnet 
... das reine Von-sich-weg verwirklichend, ganz Reinheit und Zartheit geworden in 
ganzer Ekstase ... ins heilig öffentliche Geheimnis, höchste Mitte des Faustschlusses: 
Mater gloriosa ... Von Gretchen und Helena über Sophia ... höher empor zu Maria, die 
selbst nur, als höchste Menschenmitte durch Emporblick hinanzieht ins Wunder des 
Geheimnisses." Es ist Gottes Geheimnis, das sich in Gnade dem Menschen schenkt. 

Man kann diese Sicht letztlich wohl nur auf dem gleichen christlichen Boden wie 
Balthasar stehend nachvollziehen. Aber man kann sie überprüfen und anhand der 
reichen Zitate an Goethe-Texten messen. Ich habe keinen Zweifel: Balthasars Sicht 
wird sich als ein genuiner und fruchtbarer Zugang zum Werk Johann Wolfgang Goe- 
thes zeigen. 

Die beiden weiteren Bände fallen gegenüber Bd. I ab. Sie sind noch zu sehr in zeitli- 
cher Nähe zum Dargestellten verfasst. Bd. II geht es um die Lebensphilosophie und die 
Todesmystik, die sich mit dionysischer Lebensekstase verbindet. Im Bd. III wird es 
deutlicher, die schillernde Gestalt Max Schelers taucht auf. Heidegger und Rilke (in 
dieser Reihenfolge) werden vorgestellt. In Karl Barth wird die Synthese erahnt; doch 
auch bei ihm leben das Sakramentale (also die Gestaltwerdung des Unendlichen im 
Endlichen) und Soziale (der weite Raum der Kirche) noch zu wenig. Das Schlußkapi- 
tel, Mythos, Utopie, Kairos, greift nochmals in die Aktualität der Geisteswissenschaft 
hinein: Mythos (symbolische Wahrheitserkenntnis), Utopie (Hoffnung statt Marxis- 
mus und Futurologie), Kairos (Aufruf zur Entscheidung). 

Der Leser ist zuerst geblendet, erdrückt von der Fülle des Dargestellten und zugleich 
fasziniert von der Weite und der Kraft der Darstellung. Glücklicherweise geht jedem 
Band eine über 15 Seiten lange gedrängte, gegliederte •Inhaltsübersicht" voran. Sie 
mag dem Leser helfen, mit der Ratlosigkeit, die dieses gewaltige Werk verursacht, zu- 
recht zu kommen und sein Auge auf Einzelanalysen hinlenken. Die drei Bände können 
trotz ihres Umfangs wie ein kleiner Lyrikband zum Lebensbegleiter werden. 

Josef Sudbrack, München 




