
Toleranz oder Ehrfurcht? 

Zur Humanität im Dialog der Religionen 

Josef Sudbrack, München 

Fragestellung 

Wachgerufen wurde ich durch die Diskussionen auf dem Stuttgarter Evange- 
lischen Kirchentag (1999) über die Juden-Missionierung. Als jemand, der den 
Synagogenbrand und den Holocaust der Nazis (liebenswerte jüdische Nach- 
barn verschwanden spurlos) als Jugendlicher miterlebt hat; als jemand, der im 
Theologiestudium die religiöse Vitalität des Alten Testaments und auch der 
späteren jüdischen Mystik lieben gelernt hat; als jemand, der während der 
Lehrtätigkeit an der Harvard-University mit der Familie Abraham Joshua He- 
schels, des Patriarchen eines lebendigen Chassidismus, in persönlichen Kon- 
takt kommen durfte; und eben auch als jemand, der im Studium voll Er- 
schrecken den christlichen Judenhaß kennen lernte - kann ich nur Verständnis 
haben für die Zurückhaltung gegenüber einer •Missionierung" des •älteren 
Bruders" im gemeinsamen Glauben an den einen und einzigen Gott Abrahams, 
Isaaks und Jakobs (vgl. Rom 9-11). 

Doch dann lese ich im Neuen Testament die Apostelgeschichte mit ihren Ju- 
denpredigten; ich lese die Briefe des Völkerapostels mit der Gewißheit, daß 
auch die •natürlichen Zweige des Ölbaums" wieder eingepfropft werden sollen 
auf •ihren eigenen Ölbaum" (Rom 11), der im auferstandenen Jesus aufgeblüht 
ist; ich lese die Auseinandersetzungen des johanneischen Jesus mit den Juden, 
die oft als antisemitisch angeprangert werden. Sind denn die Juden vom Missi- 
onsbefehl des Neuen Testaments ausgenommen; oder sind sie - neutestament- 
lich gesehen • nicht die ersten Adressaten der Botschaft von Jesus, dem Aufer- 
standenen? 

Und ist - human und menschlich gesehen - der Drang, die erkannte Wahr- 
heit an andere weiterzuschenken, nicht Zeichen der Humanität einer religiösen 
Überzeugung? Hans Waldenfels hat mit Kardinal Ratzinger recht: •Es gibt kei- 
ne Religion ohne offenbaren oder verborgenen Absolutheitsanspruch"1. Ihn 
hinter irgendwelchen Phrasen zu verbergen, wäre egozentrisch und inhuman. 
Es ist ein Auftrag der Nächstenliebe, den anderen, gerade den •Bruder im ge- 
meinsamen Glauben", am Glück der •absoluten" Wahrheit teilnehmen zu las- 
1 Die Diskussion um den hegelianischen Begriff des Absolutheitsanspruchs ist zum großen Teil 
nur ein Wort- und kein Sachstreit; vgl. die Zusammenfassung in meinem Buch: Gottes Geist ist 
konkret. Spiritualität im christlichen Kontext. Würzburg 1999, 199-206. 



Josef Sudbrack 2 

sen, also zu missionieren. Eine Religion, die nicht mehr von der eigenen Wahr- 
heit überzeugt ist, gibt sich auf! 

Aber dennoch: Müssen nicht Christen, insbesonders wir Deutsche, aufgrund 
der schlimmen Geschichte den Juden gegenüber eine Ausnahme machen? 

Proselytismus 

Es braucht Differenzierungen. Der Bericht über die Gespräche der katholischen 
charismatischen Bewegung mit den Pfingstkirchen2 unterscheidet: •Evangelisa- 
tion: Ja", •Proselytismus: Nein". Zum einen: •Alle Christen haben das Recht, 
das Evangelium vor allen Menschen - auch vor anderen Christen - zu bezeugen. 
Solch ein Zeugnis mag berechtigterweise auch die gewinnende Verkündigung 
beinhalten, welche Menschen zum Glauben an Jesus Christus oder in eine tiefe- 
re Hingabe an ihn im Kontext ihrer eigenen Kirche führt." Vorsichtig werden 
Recht und Pflicht zur •Evangelisierung" der christlichen Mitkirchen betont. 
Zum anderen aber: •Sowohl die pfingstlerischen als auch die katholischen Mit- 
glieder des Dialogs verstehen unter Proselytismus solche egoistischen Handlun- 
gen, die die Kraft der Überzeugung auf illegitime Art gebrauchen. Proselytismus 
muß scharf von der legitimen Handlung der überzeugenden Verkündung des 
Evangeliums unterschieden werden." Auch wenn dies mit Dokumenten des II. 
Vatikanischen Konzils (Dignitatis humanae 6f) bekräftigt wird - •ob nun als 
Bürgerrecht betrachtet oder als leitendes Prinzip ihrer Beziehung miteinander" 
-, bleibt ein Unbehagen zurück: Gehen die Gesprächspartner nicht um den 
heißen Brei herum und behaupten Selbstverständliches, lassen aber die kriti- 
schen Punkte aus? Wann ist •Evangelisation" legitim? Worin besteht die Illegi- 
timität des Proselytenmachens? Wenn ich als konfessionell gebundener Christ 
den Mitchristen der anderen Konfession von der Wahrheit meines (also von der 
Falschheit seines) Glaubens zu überzeugen suche, spreche ich ihm die Wahrheit 
seiner Überzeugung ab, mache ihn also - implizit- zum Häretiker! Darf ich das? 

Diese Problematik ist einfachhin die Frage nach der Wahrheit und Wahrhaf- 
tigkeit des Gesprächs zwischen allen Religionen und Weltanschauungen; sie 
besteht nicht nur zwischen den christlichen Konfessionen oder den monothei- 
stischen Religionen der abrahamitischen Tradition. Obiges Dokument grenzt 
im größeren Religionsdialog die wahre Religion (also christlich) scharf ab von 
der falschen (also nicht-christlichen) und fordert deshalb entschieden: Evange- 
lisation im nicht-christlichen Raum sei Wesensstück des christlichen Glau- 
bens3. •Pfingstler und Katholiken stimmen im folgenden überein: Die Evange- 
2 Pfingstler und Katholiken im Dialog. Die vier Abschlußberichte einer internationalen Kom- 
mission aus 25 Jahren. Hrsg. N. Baumert, G. Bially. Düsseldorf 1999,53-55. 
3 Ebd. 62. 



Toleranz oder Ehrfurcht? 3 

lisierung wird auch immer - als Grundlage, Zentrum und zugleich Höhepunkt 
ihrer Dynamik - klar verkünden müssen, daß in Jesus Christus, dem mensch- 
gewordenen, gestorbenen und auferstandenen Sohn Gottes, das Heil einem je- 
den Menschen geboren ist als ein Geschenk der Gnade und des Erbarmens 
Gottes selbst". Das sei der Missionsauftrag Jesu nach Mt 28: •Gehet hin und 
macht alle Völker zu Jüngern!" Hingegen soll zwischen den christlichen Kon- 
fessionen - wozu nicht zuletzt die so aktiven Pentecostals4 gehören - die 
Grundübereinstimmung im Glauben an Jesus Christus tragend für gemein- 
sames Beten und Tun sein. Doch darf man nüchtern fragen: Stimmen nicht oft 
genug Glaube und mehr noch Handeln aus dem Glauben zwischen frommen 
Christen, frommen Buddhisten5 oder anderen religiösen Menschen besser 
überein als zwischen getauften Christen? Der •theologische" Ausweg aus dem 
Dilemma: Objektiv sei der Glaube •richtig", doch subjektiv leben Nicht- 
Christen oft •besser" als Christen, umgeht die Problematik. 

Das Religionsgespräch 

Deshalb setzt die Befreiungstheologie6 anders an und bezieht in einer Kurzfor- 
mel das •subjektive" Glaubens-Element in den •objektiven" Dialog um die 
Wahrheit ein: Christen (sprich Katholiken oder Reformierte) sind dankbar, den 
•Totus Christus", also den •Ganzen Christus" bekennen zu dürfen. Doch da sie 
nicht schon das •Totum Christi", also •Christus in seiner Ganzheit" um- 
schließen, sind sie zugleich dankbar, von anderen Religionen mehr über das 
•Totum Christi" lernen zu dürfen. Mit anderen Worten: Christen müssen bereit 
sein, sich von Nicht-Christen •teil-evangelisieren" zu lassen; es geht um Tiefe- 
res als nur Begriffe. 

Vor allem ist diese Unterscheidung im innerchristlichen Dialog gültig: Wie- 
viel vom •Totum Christi" hat doch die katholische Kirche von den Kirchen der 
Reformation gelernt? Die Liebe zur und der exegetische Umgang mit der HI. 
Schrift ist ein Geschenk der Kirchen der Reformation! Umgekehrt gilt Ähn- 
liches. Die augenblickliche Diskussion um die •Gerechtigkeit aus dem Glau- 
ben"7 beweist zur Genüge, wie groß die gegenseitige Lernbereitschaft sein 
muß. Die Tatsache, daß Luthers Satz vom •simul Justus et peccator" schon in 

4 S. J. Lund, Spiritualität der Pfingstbewegung: Leben im Geist, in: Geschichte der christlichen 
Spiritualität 111. Hrsg. L. Dupre, E. Saliers. Würzburg 1997,499-518. 
5 Vgl. das tiefchristliche Buch von H. Dumoulin, Spiritualität des Buddhismus. Einheit in le- 
bendiger Vielfalt. Mainz 1995, und seine Sympathie für den Buddhismus. 
6 P. Aloisius Pieris SJ aus Sri Lanka ist vor allem zu erwähnen. 
7 Die gemeinsame Erklärung der EKD und der katholischen Kirche am Reformationstag 1999 in 
Augsburg befaßt sich besonders mit der lutherischen •Rechtfertigung aus dem Glauben", 



Josef Sudbrack 4 

der Imitatio Christi der Devotio Moderna8 steht (weniger kämpferisch, aber 
existentieller) zeigt: Die Begegnungs(Bekehrungs-)Basis liegt noch vor der 
akademischen Reflexion. 

Die Kirchengeschichte lehrt: Der christliche Glaube des •Totus Christus" 
war dann lebenskräftig, wenn er von •anderen" Weltanschauungen über das 
•Totum Christi" lernte. Die Kirchenväter prägten dafür die Allegorie vom 
Raub der Ägypter9: •Wo ihr Christen etwas Gutes findet, nehmt es mit (wie die 
Israeliten Gold und Schmuck der Ägypter in die Wüste mitnahmen); es ist euch 
von Gott zugedacht." So geschah es, als die christliche Botschaft aus der Enge 
einer jüdischen Sekte in die Weite des damaligen Hellenismus hineinschritt'0; 
als das antike Christentum der germanischen Mentalität und dem Aristotelis- 
mus begegnete. Auch Luther brachte mit der Wort- und Freiheits-Theologie ein 
Wesensstück des neuen, modernen Denkens (eine Facette des •Totum Christi") 
ins Christentum ein. Hat nicht die subjektive Philosophie im Anschluß an Kant 
die christlichen Kirchen Deutschlands, von E. Jüngel bis K. Rahner, geprägt? 
Gerade der Pentecostalism ist ohne den Einfluß afro-amerikanischer Ur-Reli- 
giosität nicht zu verstehen. Und heute steht das Christentum vor dem Reichtum 
der Weltreligionen mit neuen Facetten des •Totum Christi". 

Welche Glaubenshaltung führt zu dieser Offenheit im Religionsgespräch? 

Toleranz als ungenügende Basis 

Toleranz kann es nicht sein. Der Große Brockhaus1' definiert sie als •die Be- 
reitschaft, in Fragen der religiösen, politischen, weltanschaulichen und kultu- 
rellen Überzeugung andere Anschauungen, Einstellungen, andere Sitten und 
Gewohnheiten gelten zu lassen und anzuerkennen; die Beanspruchung, die 

•sola fide"; vgl. W. Pannenberg, E. Jüngel, W. Kaspar, K. Lehmann in: StdZ 117 (1999) 
723-745. 
8 Z.B. 11,12, 38 f: •Wenn du auf dich schaust, kannst du nichts derartiges aus dir. Wenn du aber 
auf Gott vertraust, wird dir Kraft vom Himmel zuteil." Eine existentielle Haltung und keine aka- 
demische Theologie! S. meine Analyse dieses nach der Bibel meist verbreiteten christlichen Bu- 
ches, Das geistliche Gesicht der vier Bücher der Nachfolge Christi, in der Festschrift: Thomas 
von Kempen. Kempen 1972, 14-36. 
9 Zusammen mit dem biblischen Text von der •schönen Gefangenen" aus dem Heidentum, die 
ihre Nägel pflegen und die ehemalige Familie vier Wochen lang beweinen darf, war •das Gold 
der Ägypter" eine patristische Allegorie zum Umgang mit heidnischer Weisheit. Vgl. H. de Lu- 
bac, Exegese medievale 1,1. Paris 1959, 290-304. 
10 Um die Jahrhundertwende wollte die •Religionsgeschichtliche Schule" der evangelischen 
Theologie alle hellenistisch klingenden Texte aus dem NT eliminieren; vgl. S. Vollenweider: 
Überlegungen zu einem ontologischen Problem in der paulinischen Anthropologie. Der Geist 
Gottes als Selbst des Glaubenden, in: ZThK 93 (1996) 163-192. Noch für Ernst Käsemann sind 
Teile des Johannesevangeliums •gnostisch". 
11 Großer Brockhaus XXII, 1993, 19. Aufl., 226-228. 



Toleranz oder Ehrfurcht? 5 

eine fremde Lebensform oder Weltanschauung für die eigene Überzeugung 
bedeutet, ertragen zu können" (tolerare = ertragen). Es ist kultureller Fort- 
schritt, solch eine •Toleranz" als Basis des gesellschaftlichen Zusammenle- 
bens zu haben. Aber damit sind nur Regeln zur Aufrechterhaltung der Ordnung 
gesetzt, wie die •hardware" eines Computers. Die •software" und mehr noch 
die Daten selbst - Inhalte, Begegnungen, Überzeugungen, Freundschaften, 
Vertrauen, menschenwürdiges Leben - bleiben ausgespart. Die Werte-Diskus- 
sion und der Versuch einer civil religion zeigen, daß mit Toleranz nur der (not- 
wendige!) Rahmen abgesteckt, nicht aber der Umgang miteinander und schon 
gar nicht das existentielle Gespräch zwischen Menschen und Religionen ins 
Leben gesetzt ist12. 

Wo die religiösen Unterschiede in Toleranz aufgelöst werden, besteht der 
Verdacht (und er bestätigt sich vielfach, wie R. C. Zaehner13 zeigt), daß sich in 
der sogenannten •Toleranz" ein totalitärer Standpunkt verbirgt; in elitärer Ab- 
solutheit dünkt er sich erhaben über das konfessionelle Gezänk der anderen 
Gesprächsteilnehmer, die noch auf der Wahrheit ihrer Religiosität bestehen. 
Der Liberalismus des •toleranten Gesprächspartners" ist in Wirklichkeit nur 
arrogantes Besserwissen, das sich überlegen weiß über die Niederungen der 
Religionsstreitigkeiten und den konfessionellen Glauben. Das friderizianische 
•Jeder soll nach seiner Facon selig werden" strotzt von Menschen-verachten- 
der Überheblichkeit, predigt als Superreligion die Botschaft: Ich bin tolerant. 
Bleibt Ihr bei eurer konfessionellen Beschränktheit; sie ist gut genug für Euch! 

Man versucht, solch eine •Tolerenz" theologisch zu rechtfertigen mit dem 
Hinweis auf das Geheimnis Gottes: Wer/Was Gott in sich ist, bleibe in der Dun- 
kelheit seines Wesens verborgen; keine Religion kenne nach Lessings Ringpa- 
rabel die eigentliche Wahrheit. Im Nichtwissen seien alle gleich. Doch wie ir- 
rig und in-human diese •Toleranz" ist, zeigt die hierzu oft zitierte indisch-sufi- 
tische Parabel vom Elefanten, den Blinde betasten dürfen. Der eine sagt: Ele- 
fant ist ein spitzer Spieß, der andere: ein gewaltiger Schlauch, der dritte: eine 
feste Säule, der vierte: eine riesige Tonne; ein weiterer: Elefant ist ein lustiger 
Staubwedel; jeder hat ja nur einen Teil des Elefanten abgetastet. So kenne jeder 
Mensch, jede Religion nur einen Teil des Geheimnisses, das man Gott nennt. 

12 Peter Glotz überschreibt als Rektor der Universität Erfurt seinen Beitrag in: Die Welt, vom 30. 
Juli 1999, S. 10: •Wir brauchen die Theologie", und begründet dies gegen die •Salonrelativi- 
sten": Die •Religionswissenschaften" geben •Deskriptionen von Religionen und ihren Ausprä- 
gungen"; in der Theologie lebe mit der •Suche nach einer verantwortlichen Rede von Gott" das 
•Wertebewußtsein". Ein Bedauern, daß die Kirchen ihrem Auftrag nicht genügend nachkom- 
men, klingt dabei auf. 
13 In seinen •GiffordLectures" 1967f kam es zum Eklat, als der Religionswissenschaftler seinen 
Vorgänger, Radhakrishnan, Staatspräsident von Indien, und andere bezichtigte: Ihre religiöse 
•Toleranz" mache die eigene (hinduistische) Religiosität zum Integrations-Maßstab aller Reli- 
giosität. Vorwort zu: Mystik und Dissonanz. Ölten 1980. 



Josef Sudbrack 6 

Doch auch dieses Suchen nach Gott und dem Lebenssinn (den Elefanten) wird 
erst human, wenn die Menschen (die Blinden) aufeinander zugehen, miteinan- 
der über den Elefanten (das Geheimnis Gottes) sprechen, sich in ihrer Gottes- 
(Elefanten-) Erfahrung bestätigen, korrigieren, vertiefen. Sie lösen das Ge- 
heimnis nicht auf, geben ihm aber damit eine humane Relevanz, machen sich 
mit ihm vertraut. Ein Geheimnis, das sich nur im Nichterkennen, Nichterfahren 
zeigt, ist kein Geheimnis, sondern der Abgrund von Unsinn und Sinnlosigkeit. 
Und so macht das Tao-Te-King, nachdem es festgestellt hat, daß nur Unwis- 
sende Worte machen, Wissende aber schweigen, unendlich viele Worte über 
eben das Geheimnis14. 

Ehrfurcht vor dem •anderen", vor seiner Menschenwürde 

So wichtig •Toleranz" als staatsrechtlicher Rahmen ist, so rechthaberisch wird 
sie als weltanschaulicher Maßstab. Sie bekommt Züge des fundamentalisti- 
schen Proselytismus - nur daß sie die anderen, statt zu •missionieren", mit Ver- 
achtung straft, nur daß sie deren konfessionelle Religiosität und kirchliches 
Bekennen als •unreif abtut. 

Der jüdisch-französische Philosoph Emmanuel Levinas15 lehrt hingegen in 
seiner •Philosophie des Anderen": Das Anerkennen des Anderen als Anderen, 
in seinem Anderssein ist die Mitte humaner Ethik. Wer den anderen in vorge- 
gebene (auch •tolerante") Kategorien einordnet, macht ihn zum Ding; mit Max 
Frisch schreibt Levinas: •tötet" ihn. •Tolerantes" Besserwissen stellt den an- 
deren ins Abseits untermenschlicher Unerheblichkeit. Das Anerkennen des 
Anderen in seinem Anderssein ist nach Levinas sogar die Voraussetzung zur 
Wirklichkeits-Begegnung, ist Wurzel der Ontologie. Immer neu setzt er an, es 
zu belegen und zu differenzieren. Die Anerkennung des Anderen bereitet den 
Raum der Begegnung: Einander-Akzeptieren im Anders-Sein, Aufeinander- 
Hören und Einander-Verstehen verweben zur untrennbaren Einheit: •Eine Per- 
son verstehen heißt, bereits mit ihr sprechen. Die Existenz eines Anderen set- 
zen, indem man sie sein läßt, das heißt, diese Existenz schon akzeptiert haben, 
sie schon berücksichtigt haben.,Akzeptiert haben', .berücksichtigt haben' läßt 
sich nicht auf das Verstehen, auf das Seinlassen zurückführen. Die Sprache 

14 Amüsanterweise macht man gerade die ersten Worte dieses endlos weitschweifigen, auch Lao- 
Tse zugeschriebenen Buches zum Fanal der Wortlosigkeit aller Gotteserfahrung. 
15 Hauptwerke: Totalität und Unendlichkeit. Versuche über die Exteriorität. 1997; Jenseits des 
Seins, oder anders als Sein geschieht. 1988. Das Zitat stammt aus: Die Spur des Anderen. Unter- 
suchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg, München 1998, 12. Leichter 
verständlich sind die kürzeren Aufsätze wie in: Zwischen uns. Versuche über das Denken an den 
Anderen. München, Wien 1995. 



Toleranz oder Ehrfurcht? 1 

zeichnet eine ursprüngliche Beziehung vor." Statt - negativ - den anderen in 
Ruhe zu lassen (Toleranz), wird er - positiv - in Andersheit bejaht. Saint- 
Exuperys Satz im •Kleinen Prinzen" enthält in seiner sublimen Mystik eine 
Kurzformel dieser Philosophie: •Man sieht nur mit dem Herzen gut"! 

Eine ideologische Entwicklung hin zum II. Vatikanischen Konzil16 weist in 
die gleiche Richtung. Der einflußreiche Kirchenjurist Kardinal Ottaviani 
schrieb noch 1960 auf dem Hintergrund des absolutistischen Grundsatzes 
•Cuius regio, eius religio"17: Die katholische Kirche müsse dort, wo sie Staats- 
autorität habe, die missionarischen Aktivitäten der Andersgläubigen unterbin- 
den. Doch ein andersgläubiger Staat dürfe die Missionsrechte der Kirche nicht 
einschränken: Dies sei kein zweierlei Maß, sondern einfachhin Maß der Wahr- 
heit. Papst Pius XII. wandte sich gegen seinen Kardinalstaatssekretär; denn das 
höhere Gut des Allgemeinwohls verlange von der Kirche •Toleranz"; im bür- 
gerlichen Miteinanderleben müsse sie auf das Recht der Wahrheit verzichten. 
Wenige Jahre später verwarf das II. Vatikanische Konzil auch diese Argumen- 
tation und setzte auf die Würde des menschlichen Gewissens. Religionsfreiheit 
sei •ein wirkliches, in der Würde der menschlichen Person begründetes Recht 
zur privaten und öffentlichen Ausübung von Religion nach den Forderungen 
des eigenen Gewissens." Das ist die Entwicklung vom fundamentalistischen 
Wahrheitsanspruch über liberale Toleranz zur Ehrfurcht vor der menschlichen 
Würde. Diese Konzilsentscheidung war der Grund für die Trennung Bischofs 
Lefebvre und seiner Anhänger von der katholischen Kirche. 

Die Philosophie des Anderen bei Levinas begründet diese Entscheidung zur 
Gewissensfreiheit philosophisch. Man kann dies flankieren mit der •Ehrfurcht 
vor dem Leben" Albert Schweitzers und der modernen Wiederentdeckung der 
•Schöpfungs-Wahrheit". Das heißt: Kein Herrschen-über, sondern Ehrfurcht- 
vor dem Anders-Sein der Schöpfung. Deutlich ist auch die Parallele zur dialo- 
gischen Ich-und-Du-Philosophie Bubers, Benjamins oder insbesondere Ro- 
senzweigs: Erst im Anerkennen des •anderen" Du kommt das Ich zu sich 
selbst! Levinas bekennt sich zur Methode der Phänomenologie (in der Schule 
Heideggers): Man kann dem •Anderen" nur im Loslassen der eigenen Vorbe- 
halte (Husserls Epoche) begegnen; nur so kommen seine Werte in Sicht. Die 
christliche Mystik nannte diesen •Erkenntnis"-Vorgang •Excessus", also Her- 
ausspringen aus der eigenen Innerlichkeit und auch der eigenen Erfahrung. Das 
platonische Ideal: Erkennen sei nur Erinnern im •Selbst", wird überwunden 
zum •Verstehen des Anderen, des Neuen im Anderen". 

16 E. W. Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. Gedanken eines Juristen zu 
den Diskussionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: StdZ 176 (1965) 199ff; dort die Be- 
lege. 
17 Dieser Grundsatz des •Westfälischen Friedens: •Der Herr über ein Gebiet bestimmt die Reli- 
gion der Bewohner", fundamentierte die konfessionellen Unterschiede in Deutschland. 



Josef Sudbrack 8 

Der Dialog mit der Sinnsuche, der Weltanschauung, der Religion des anderen 
Menschen und seiner Bekenntnisgemeinschaft berührt die innerste humane Würde. 
Auf die Ebene reiner Begrifflichkeit gezerrt, wird eine entsprechende Begegnung, 
wenn überhaupt ernstgenommen, bald zum Schlagabtausch wissenschaftlicher 
Phrasen. Genau das, was Religion dem Menschen an Sinn und Erfüllung gibt, gin- 
ge damit verloren. Übrig bliebe ein lexikalischer Austausch. Heraus käme die 
Selbstbestätigung des zufällig wissenderen und gewandteren Gesprächspartners. 
Hier nun setzt die Kritik an, die Levinas an den philosophischen System-Denkern 
(darunter auch Heidegger) übt: Sie bleiben an der Ding-Oberfläche stehen, bestäti- 
gen das sowieso Gewußte, gelangen aber nicht zur Existenz, zur Wesenswahrheit. 

Ein Alltags-Beispiel kann es erläutern: Der gewandte Diskutant kommt mit ei- 
nem schlichten Menschen ins Gespräch. Sehr schnell hat er diesen schach-matt ge- 
setzt. Aber in Wirklichkeit hat er nicht einmal gespürt, was sein Gesprächspartner 
- vielleicht ungeschickt - vorzubringen sucht. Um dem auf die Spur zu kommen, 
muß der Diskutant seine dialektische Gewandtheit überspringen und sich der Men- 
schenwürde seines Dialogpartners öffnen. Er muß ihn achtungsvoll akzeptieren 
und - wenn es um Lebensfragen geht - sich in Ehrfurcht der fremden Lebens-Er- 
fahrung und -Weisheit beugen. Nur so kommt es zum ehrlichen Gespräch über den 
Sinn des Lebens, über Religion und Weltanschauung. Die Intellektualität wird da- 
mit - wie Levinas deutlicher als Buber und andere zeigt - nicht vernachlässigt, aber 
an ihren rechten Platz gesetzt. Gerade Levinas kann die Tiefe einer solchen Begeg- 
nung auch philosophisch fassen. 

Im II. Vatikanum hat sich die katholische Kirche dieser Wahrheit von der Wür- 
de eines jeden Menschen gestellt. Sie weiß: Religionsfreiheit beruht auf der Basis 
menschlicher Würde; nur in Ehrfurcht davor wird ein Gespräch um den Sinn des 
Lebens, um die Wahrheit der Religion fruchtbar. 

Das Wirken des Geistes Gottes 

Die Kirche kann sich dieser Wahrheit von der Würde eines jeden Menschen und 
von der Ehrfurcht, in der man ihr begegnen muß, um so leichter stellen, weil sie 
darin eine biblische Wahrheit wiederentdeckt, die ihr aus dem Blick geraten ist: Die 
Wahrheit von Gottes heiligem Geist18. 

Man darf fragen, ob die •Geistvergessenheit" unserer westlichen Kirchen schon 
überwunden ist. Sicher aber liegt ihre Zukunft in eben dem neuen Leben aus dem 
Geist. Auch vorliegende Überlegungen führen dorthin. Darum geht es doch: Gott- 
es Geist ist im Suchen aller Menschen nach dem Lebenssinn wirksam. So predigte 
schon Paulus vor den Heiden (Apg 17,22 ff): •Ihr habt recht viel Scheu vor den 

18 Zum Folgenden vgl. mein in Anm. 1 erwähntes Buch. 



Toleranz oder Ehrfurcht? 9 

Göttern. Was ihr, ohne es zu kennen, verehrt, das verkünde ich euch!" Es bleibt ein 
Skandal der Kirchengeschichte, daß ausgerechnet die französische Revolution mit 
der christlichen Urwahrheit von der gleichen Würde aller Menschen auf ihrem 
Banner gegen die Verknöcherung der Kirche kämpfte und die Neuzeit eroberte. 

Aus den Versuchen, diese Thematik endlich aufzuarbeiten, seien zwei markan- 
te Hinweise herausgegriffen: 
- Freiheit als Gabe des Geistes Gottes: Paulus schreibt darüber im Galaterbrief. Er 
preist am gleichen Ort, an dem er - schockierend für die •Religionsgeschichtliche 
Schule" der Theologie - das innerste Tun des Menschen, das Beten in Freiheit, mit 
dem Tun des Geistes identifiziert, zugleich die Freiheit eines jeden von Christus 
Losgekauften; er betont: Nicht mehr Mann noch Frau, nicht mehr Sklave noch 
Freier, sondern eins in Jesus Christus: •Als die Erfüllung der Zeit gekommen war, 
sandte Gott seinen Sohn, damit er die dem Gesetz Unterworfenen loskaufe, auf daß 
sie die Annahme an Sohnes statt erlangten." Diese Freiheit, •nicht mehr Sklave, 
sondern Sohn zu sein", gründet in der Gabe des göttlichen Geistes, der in uns betet: 
•Abba Vater" (Gal 3,27^1,7). 

Auf dem Hintergrund der Würde eines jeden Menschen gelesen, wie sie sich in 
der Religions-Freiheit niederschlägt, heißt das: In dieser Würde des Menschen - 
ganz gleich, wo man sie lokalisiert und wie sie sich äußert - zeigt sich etwas von 
dem, was neutestamentlich in der Gabe des Geistes Erfüllung findet. Wie man dies 
zu verstehen sucht, bleibt zweitrangig: mystisch als ungeschaffener Seelengrund; 
mit de Lubac als natürliche Sehnsucht nach Gottesschau; mit Karl Rahner als über- 
natürliches Existential im •anonymen Christen". Die Hinweise des Neuen Testa- 
ments aber sind eindeutig. 
- Das Seufzen des Geistes in der Schöpfung erweitert dies. Im Römerbrief weitet 
Paulus mit der Apotheose am Schluß des systematischen Teils die Auferstehungs- 
hoffnung in die ganze Schöpfung hinein. Ein dreifach-eines Sehnen umspannt al- 
les: Das •Seufzen alles Geschaffenen" wird aufgegriffen vom •Seufzen" derer, 
•die die Erstlingsgabe des Geistes haben". Doch dieses •unser" Seufzen, das wir 
mit der Natur gemeinsam haben, lebt wiederum aus dem Geist, der •für uns eintritt 
mit unaussprechlichen Seufzern" (Rom 8, 22-26). 

Für unser Thema aber heißt dies: Das •ehrfürchtige" Hinhören auf Gottes Wir- 
ken im •Anderen" umgreift als christliche Grundhaltung •alles Geschaffene" in 
seinem •Seufzen"; vor allem aber die Sehnsucht der Menschen einer jeglichen Re- 
ligion, in der er Gott entgegen-•seufzt". Überall dort lebt - wenn auch oft verstellt 
und verkrüppelt - Gottes Heiliger Geist. Kein fundamentalistisches Sich-Ver- 
schließen, auch kein liberales •Tolerieren", sondern nur die ehrfürchtige Achtung 
vor der freien Würde des Anderen öffnet das Ohr für die Stimme des Geistes Gott- 
es. Er spricht doch nach der Benediktus-Regel (3,3) oftmals mit der Stimme des 
Allergeringsten. 




