Toleranz oder Ehrfurcht?

Zur Humanitit im Dialog der Religionen

Josef Sudbrack, Miinchen

Fragestellung

Wachgerufen wurde ich durch die Diskussionen auf dem Stuttgarter Evange-
lischen Kirchentag (1999) iiber die Juden-Missionierung. Als jemand, der den
Synagogenbrand und den Holocaust der Nazis (liebenswerte jiidische Nach-
barn verschwanden spurlos) als Jugendlicher miterlebt hat; als jemand, der im
Theologiestudium die religidse Vitalitit des Alten Testaments und auch der
spateren jiidischen Mystik lieben gelernt hat; als jemand, der wahrend der
Lehrtitigkeit an der Harvard-University mit der Familie Abraham Joshua He-
schels, des Patriarchen eines lebendigen Chassidismus, in persénlichen Kon-
takt kommen durfte; und eben auch als jemand, der im Studium voll Er-
schrecken den christlichen Judenhal} kennen lernte — kann ich nur Verstindnis
haben fiir die Zurilickhaltung gegeniiber einer ,,Missionierung® des , dlteren
Bruders* im gemeinsamen Glauben an den einen und einzigen Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs (vgl. Rom 9-11).

Doch dann lese ich im Neuen Testament die Apostelgeschichte mit ihren Ju-
denpredigten; ich lese die Briefe des Volkerapostels mit der GewiBheit, da3
auch die ,,natiirlichen Zweige des Olbaums* wieder eingepfropft werden sollen
auf ihren eigenen Olbaum* (RSm 11), der im auferstandenen Jesus aufgebliiht
ist; ich lese die Auseinandersetzungen des johanneischen Jesus mit den Juden,
die oft als antisemitisch angeprangert werden. Sind denn die Juden vom Missi-
onsbefehl des Neuen Testaments ausgenommen; oder sind sie — neutestament-
lich gesehen — nicht die ersten Adressaten der Botschaft von Jesus, dem Aufer-
standenen?

Und ist — human und menschlich gesehen — der Drang, die erkannte Wahr-
heit an andere weiterzuschenken, nicht Zeichen der Humanitét einer religiGsen
Uberzeugung? Hans Waldenfels hat mit Kardinal Ratzinger recht: ,,Es gibt kei-
ne Religion ohne offenbaren oder verborgenen Absolutheitsanspruch®!. Thn
hinter irgendwelchen Phrasen zu verbergen, wire egozentrisch und inhuman.
Es ist ein Auftrag der Néchstenliebe, den anderen, gerade den ,,Bruder im ge-
meinsamen Glauben®, am Gliick der ,,absoluten® Wahrheit teilnehmen zu las-
! Die Diskussion um den hegelianischen Begriff des Absolutheitsanspruchs ist zum groBen Teil

nur ein Wort- und kein Sachstreit; vgl. die Zusammenfassung in meinem Buch: Gottes Geist ist
konkret. Spiritualitit im christlichen Kontext. Wiirzburg 1999, 199-206.



Josef Sudbrack 2

sen, also zu missionieren. Eine Religion, die nicht mehr von der eigenen Wahr-
heit iiberzeugt ist, gibt sich auf!

Aber dennoch: Miissen nicht Christen, insbesonders wir Deutsche, aufgrund
der schlimmen Geschichte den Juden gegeniiber eine Ausnahme machen?

Proselytismus

Es braucht Differenzierungen. Der Bericht iiber die Gespriache der katholischen
charismatischen Bewegung mit den Pfingstkirchen? unterscheidet: ,,Evangelisa-
tion: Ja“, ,,Proselytismus: Nein“. Zum einen: ,,Alle Christen haben das Recht,
das Evangelium vor allen Menschen — auch vor anderen Christen — zu bezeugen.
Solch ein Zeugnis mag berechtigterweise auch die gewinnende Verkiindigung
beinhalten, welche Menschen zum Glauben an Jesus Christus oder in eine tiefe-
re Hingabe an ihn im Kontext ihrer eigenen Kirche fiihrt.” Vorsichtig werden
Recht und Pflicht zur ,Evangelisierung® der christlichen Mitkirchen betont.
Zum anderen aber: ,,Sowohl die pfingstlerischen als auch die katholischen Mit-
glieder des Dialogs verstehen unter Proselytismus solche egoistischen Handlun-
gen, die die Kraft der Uberzeugung aufillegitime Art gebrauchen. Proselytismus
muf} scharf von der legitimen Handlung der iiberzeugenden Verkiindung des
Evangeliums unterschieden werden.” Auch wenn dies mit Dokumenten des II.
Vatikanischen Konzils (Dignitatis humanae 6f) bekriftigt wird — ,,0b nun als
Biirgerrecht betrachtet oder als leitendes Prinzip ihrer Beziehung miteinander*
—, bleibt ein Unbehagen zuriick: Gehen die Gesprichspartner nicht um den
heien Brei herum und behaupten Selbstverstindliches, lassen aber die kriti-
schen Punkte aus? Wann ist ,,Evangelisation legitim? Worin besteht die Illegi-
timitéit des Proselytenmachens? Wenn ich als konfessionell gebundener Christ
den Mitchristen der anderen Konfession von der Wahrheit meines (also von der
Falschheit seines) Glaubens zu iiberzeugen suche, spreche ich ihm die Wahrheit
seiner Uberzeugung ab, mache ihn also — implizit — zum Hiretiker! Darf ich das?

Diese Problematik ist einfachhin die Frage nach der Wahrheit und Wahrhaf-
tigkeit des Gesprachs zwischen allen Religionen und Weltanschauungen; sie
besteht nicht nur zwischen den christlichen Konfessionen oder den monothei-
stischen Religionen der abrahamitischen Tradition. Obiges Dokument grenzt
im groBeren Religionsdialog die wahre Religion (also christlich) scharf ab von
der falschen (also nicht-christlichen) und fordert deshalb entschieden: Evange-
lisation im nicht-christlichen Raum sei Wesensstiick des christlichen Glau-
bens®. ,,Pfingstler und Katholiken stimmen im folgenden iiberein: Die Evange-

2 Pfingstler und Katholiken im Dialog. Die vier AbschluBberichte einer internationalen Kom-
mission aus 25 Jahren. Hrsg. N. Baumert, G. Bially. Diisseldorf 1999, 53-55.

* Ebd. 62.



Toleranz oder Ehrfurcht? 3

lisierung wird auch immer — als Grundlage, Zentrum und zugleich Héhepunkt
threr Dynamik — klar verkiinden miissen, da§ in Jesus Christus, dem mensch-
gewordenen, gestorbenen und auferstandenen Sohn Gottes, das Heil einem je-
den Menschen geboren ist als ein Geschenk der Gnade und des Erbarmens
Gottes selbst. Das sei der Missionsauftrag Jesu nach Mt 28: ,,Gehet hin und
macht alle Volker zu Jiingern!* Hingegen soll zwischen den christlichen Kon-
fessionen — wozu nicht zuletzt die so aktiven Pentecostals* gehoren — die
Grundiibereinstimmung im Glauben an Jesus Christus tragend fiir gemein-
sames Beten und Tun sein. Doch darf man niichtern fragen: Stimmen nicht oft
genug Glaube und mehr noch Handeln aus dem Glauben zwischen frommen
Christen, frommen Buddhisten® oder anderen religiosen Menschen besser
iiberein als zwischen getauften Christen? Der ,.theologische® Ausweg aus dem
Dilemma: Objektiv sei der Glaube ,richtig”, doch subjektiv leben Nicht-
Christen oft ,,besser als Christen, umgeht die Problematik.

Das Religionsgesprich

Deshalb setzt die Befreiungstheologie® anders an und bezieht in einer Kurzfor-
mel das ,,subjektive” Glaubens-Element in den ,,objektiven* Dialog um die
Wabhrheit ein: Christen (sprich Katholiken oder Reformierte) sind dankbar, den
,,Jotus Christus®, also den ,,Ganzen Christus* bekennen zu diirfen. Doch da sie
nicht schon das ,,Totum Christi“, also ,,Christus in seiner Ganzheit” um-
schlieBen, sind sie zugleich dankbar, von anderen Religionen mehr iiber das
,,Totum Christi“ lernen zu diirfen. Mit anderen Worten: Christen miissen bereit
sein, sich von Nicht-Christen ,teil-evangelisieren® zu lassen; es geht um Tiefe-
res als nur Begriffe.

Vor allem ist diese Unterscheidung im innerchristlichen Dialog giiltig: Wie-
viel vom ,,Totum Christi* hat doch die katholische Kirche von den Kirchen der
Reformation gelernt? Die Liebe zur und der exegetische Umgang mit der HI.
Schrift ist ein Geschenk der Kirchen der Reformation! Umgekehrt gilt Ahn-
liches. Die augenblickliche Diskussion um die ,,Gerechtigkeit aus dem Glau-
ben“’ beweist zur Geniige, wie gro die gegenseitige Lernbereitschaft sein
muB. Die Tatsache, dal Luthers Satz vom ,,simul justus et peccator* schon in

4 S.J. Lund, Spiritualitit der Pfingstbewegung: Leben im Geist, in: Geschichte der christlichen
Spiritualitdt I11. Hrsg. L. Dupré, E. Saliers. Wiirzburg 1997, 499-518.

3 Vgl. das tiefchristliche Buch von H. Dumoulin, Spiritualitit des Buddhismus. Einheit in le-
bendiger Vielfalt. Mainz 1995, und seine Sympathie fiir den Buddhismus.

¢ P. Aloisius Pieris SJ aus Sri Lanka ist vor allem zu erwihnen.

" Die gemeinsame Erklirung der EKD und der katholischen Kirche am Reformationstag 1999 in
Augsburg befaBl sich besonders mil der lutherischen ,Rechifertigung aus dem Glauben®,



Josef Sudbrack 4

der Imitatio Christi der Devotio Modemna® steht (weniger kdampferisch, aber
existentieller) zeigt: Die Begegnungs(Bekehrungs-)Basis liegt noch vor der
akademischen Reflexion.

Die Kirchengeschichte lehrt: Der christliche Glaube des ,,Totus Christus*
war dann lebenskriftig, wenn er von ,anderen” Weltanschauungen iiber das
»Totum Christi“ lemnte. Die Kirchenviter priagten dafiir die Allegorie vom
Raub der Agypter9: ,»Wo ihr Christen etwas Gutes findet, nehmt es mit (wie die
Israeliten Gold und Schmuck der Agypter in die Wiiste mitnahmen); es ist euch
von Gott zugedacht.” So geschah es, als die christliche Botschaft aus der Enge
einer jiidischen Sekte in die Weite des damaligen Hellenismus hineinschritt'’;
als das antike Christentum der germanischen Mentalitit und dem Aristotelis-
mus begegnete. Auch Luther brachte mit der Wort- und Freiheits-Theologie ein
Wesensstiick des neuen, modernen Denkens (eine Facette des ,,Totum Christi“)
ins Christentum ein. Hat nicht die subjektive Philosophie im Anschluf3 an Kant
die christlichen Kirchen Deutschlands, von E. Jiingel bis K. Rahner, gepriigt?
Gerade der Pentecostalism ist ohne den Einflu afro-amerikanischer Ur-Reli-
giositit nicht zu verstehen. Und heute steht das Christentum vor dem Reichtum
der Weltreligionen mit neuen Facetten des ,, Totum Christi.

Welche Glaubenshaltung fiihrt zu dieser Offenheit im Religionsgesprich?

Toleranz als ungeniigende Basis

Toleranz kann es nicht sein. Der Grofie Brockhaus'! definiert sie als ,,die Be-
reitschaft, in Fragen der religiosen, politischen, weltanschaulichen und kultu-
rellen Uberzeugung andere Anschauungen, Einstellungen, andere Sitten und
Gewohnheiten gelten zu lassen und anzuerkennen; die Beanspruchung, die

,sola fide“; vgl. W. Pannenberg, E. Jiingel, W. Kaspar, K. Lehmann in: StdZ 117 (1999)
723-745.

8 Z.B.11,12, 38 f: ,,Wenn du auf dich schaust, kannst du nichis derartiges aus dir. Wenn du aber
auf Gotl vertraust, wird dir Kraft vom Himmel zuteil.” Eine exislentielle Haltung und keine aka-
demische Theologie! S. meine Analyse dieses nach der Bibel meist verbreiteten christlichen Bu-
ches, Das geistliche Gesicht der vier Biicher der Nachfolge Christi, in der Festschrift: Thomas
von Kempen. Kempen 1972, 14-36.

9 Zusammen mit dem biblischen Text von der ,,schdnen Gefangenen* aus dem Heidentum, die
ihre Niégel pflegen und die ehemalige Familie vier Wochen lang beweinen darf, war ,,das Gold
der Agypter eine patristische Allegorie zum Umgang mit heidnischer Weisheit. Vgl. H. de Lu-
bac, Exégése médievale I, 1. Paris 1959, 290-304.

" Um die Jahrhundertwende wollte die ,,Religionsgeschichtliche Schule” der evangelischen
Theologie alle hellenistisch klingenden Texte aus dem NT eliminieren; vgl. S. Vollenweider:
Uberlegungen zu einem ontologischen Problem in der paulinischen Anthropologie. Der Geisl
Gottes als Selbst des Glanbenden, in: ZThK 93 (1996) 163-192. Noch fiir Ernst Kdsemann sind
Teile des Johannesevangeliums ,,gnostisch*.

Y Grofier Brockhaus XXII, 1993, 19. Aufl., 226-228.



Toleranz oder Ehrfurcht? 5

eine fremde Lebensform oder Weltanschauung fiir die eigene Uberzeugung
bedeutet, ertragen zu konnen* (tolerare = ertragen). Es ist kultureller Fort-
schritt, solch eine ,,Toleranz als Basis des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens zu haben. Aber damit sind nur Regeln zur Aufrechterhaltung der Ordnung
gesetzt, wie die ,,hardware” eines Computers. Die ,,software” und mehr noch
die Daten selbst — Inhalte, Begegnungen, Uberzeugungen, Freundschaften,
Vertrauen, menschenwiirdiges Leben — bleiben ausgespart. Die Werte-Diskus-
sion und der Versuch einer civil religion zeigen, dafl mit Toleranz nur der (not-
wendige!) Rahmen abgesteckt, nicht aber der Umgang miteinander und schon
gar nicht das existentielle Gespriach zwischen Menschen und Religionen ins
Leben gesetzt ist!2.

Wo die religiosen Unterschiede in Toleranz aufgeldst werden, besteht der
Verdacht (und er bestitigt sich vielfach, wie R. C. Zaehner'3 zeigt), daB sich in
der sogenannten ,, Toleranz* ein totalitdrer Standpunkt verbirgt; in elitarer Ab-
solutheit diinkt er sich erhaben iiber das konfessionelle Gezéink der anderen
Gesprichsteilnehmer, die noch auf der Wahrheit ihrer Religiositit bestehen.
Der Liberalismus des ,,toleranten Gesprichspartners® ist in Wirklichkeit nur
arrogantes Besserwissen, das sich iiberlegen weil} iber die Niederungen der
Religionsstreitigkeiten und den konfessionellen Glauben. Das friderizianische
,Jeder soll nach seiner Facon selig werden® strotzt von Menschen-verachten-
der Uberheblichkeit, predigt als Superreligion die Botschaft: Ich bin tolerant.
Bleibt Ihr bei eurer konfessionellen Beschrianktheit; sie ist gut genug fiir Euch!

Man versucht, solch eine ,,Tolerenz* theologisch zu rechtfertigen mit dem
Hinweis auf das Geheimnis Gottes: Wer/Was Gott in sich ist, bleibe in der Dun-
kelheit seines Wesens verborgen; keine Religion kenne nach Lessings Ringpa-
rabel die eigentliche Wahrheit. Im Nichtwissen seien alle gleich. Doch wie ir-
rig und in-human diese ,, Toleranz* ist, zeigt die hierzu oft zitierte indisch-sufi-
tische Parabel vom Elefanten, den Blinde betasten diirfen. Der eine sagt: Ele-
fant ist ein spitzer Spief3, der andere: ein gewaltiger Schlauch, der dritte: eine
feste Sdule, der vierte: eine riesige Tonne; ein weiterer: Elefant ist ein lustiger
Staubwedel; jeder hat ja nur einen Teil des Elefanten abgetastet. So kenne jeder
Mensch, jede Religion nur einen Teil des Geheimnisses, das man Gott nennt.

12 Peter Glotz iiberschreibt als Rektor der Universitiit Erfurt seinen Beitrag in: Die Welt, vom 30.
Juli 1999, S. 10: ,,Wir brauchen die Theologie ™. und begriindet dies gegen die ,,Salonrelativi-
sten*: Die ,,Religionswissenschaften” geben ,,.Deskriptionen von Religionen und ihren Auspri-
gungen”; in der Theologie lebe mit der ,,Suche nach einer veraniwortlichen Rede von Gott* das
»WertebewuBtsein“. Ein Bedauern, daB die Kirchen ihrem Auftrag nicht geniigend nachkom-
men, klingt dabei auf.

13 Tn seinen ,, Gifford Lectures 1967f kam es zum Eklat, als der Religionswissenschaftler seinen
Vorginger, Radhakrishnan, Staatsprasident von Indien, und andere bezichtigte: lhre religiose
»Toleranz mache die eigene (hinduislische) Religiositil zum Integrations-MaBstab aller Reli-
giositdl. Vorwort zu: Mystik und Dissonanz. Olten 1980.



Josef Sudbrack 6

Doch auch dieses Suchen nach Gott und dem Lebenssinn (den Elefanten) wird
erst human, wenn die Menschen (die Blinden) aufeinander zugehen, miteinan-
der iiber den Elefanten (das Geheimnis Gottes) sprechen, sich in ihrer Gottes-
(Elefanten-) Erfahrung bestitigen, korrigieren, vertiefen. Sie losen das Ge-
heimnis nicht auf, geben ihm aber damit eine humane Relevanz, machen sich
mit ihm vertraut. Ein Geheimnis, das sich nur im Nichterkennen, Nichterfahren
zeigt, ist kein Geheimnis, sondern der Abgrund von Unsinn und Sinnlosigkeit.
Und so macht das Tao-Te-King, nachdem es festgestellt hat, daB nur Unwis-
sende Worte machen, Wissende aber schweigen, unendlich viele Worte iiber
eben das Geheimnis!',

Ehrfurcht vor dem ,,anderen®, vor seiner Menschenwiirde

So wichtig ,,Toleranz* als staatsrechtlicher Rahmen ist, so rechthaberisch wird
sie als weltanschaulicher MaBstab. Sie bekommt Ziige des fundamentalisti-
schen Proselytismus — nur daf sie die anderen, statt zu ,,missionieren‘’, mit Ver-
achtung straft, nur daf} sie deren konfessionelle Religiositit und kirchliches
Bekennen als ,,unreif* abtut.

Der jiidisch-franzosische Philosoph Emmanuel Lévinas'® lehrt hingegen in
seiner ,,Philosophie des Anderen‘: Das Anerkennen des Anderen als Anderen,
in seinem Anderssein ist die Mitte humaner Ethik. Wer den anderen in vorge-
gebene (auch ,tolerante*) Kategorien einordnet, macht ihn zum Ding; mit Max
Frisch schreibt Lévinas: ,.totet” ihn. ,,Tolerantes* Besserwissen stellt den an-
deren ins Abseits untermenschlicher Unerheblichkeit. Das Anerkennen des
Anderen in seinem Anderssein ist nach Lévinas sogar die Voraussetzung zur
Wirklichkeits-Begegnung, ist Wurzel der Ontologie. Immer neu setzt er an, es
zu belegen und zu differenzieren. Die Anerkennung des Anderen bereitet den
Raum der Begegnung: Einander-Akzeptieren im Anders-Sein, Aufeinander-
Horen und Einander-Verstehen verweben zur untrennbaren Einheit: ,,Eine Per-
son verstehen heif}t, bereits mit ihr sprechen. Die Existenz eines Anderen set-
zen, indem man sie sein 146t, das heiBt, diese Existenz schon akzeptiert haben,
sie schon beriicksichtigt haben. ,Akzeptiert haben‘, ,beriicksichtigt haben® 146t
sich nicht auf das Verstehen, auf das Seinlassen zurtickfiihren. Die Sprache

4 Amiisanterweise macht man gerade die ersten Worte dieses endlos weitschweifigen, auch Lao-
Tse zugeschriebenen Buches zum Fanal der Wortlosigkeit aller Gottleserfahrung.

15 Hauptwerke: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuche liber die Exlerioritit. 1997; Jenseits des
Seins, oder anders als Sein geschieht. 1988. Das Zitat stammt aus: Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Phianomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg, Miinchen 1998, 12. Leichter
verstiandlich sind die kiirzeren Aufsitze wie in: Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den
Anderen. Miinchen, Wien 1995.



Toleranz oder Ehrfurcht? 7

zeichnet eine urspriingliche Beziehung vor.* Statt — negativ — den anderen in
Ruhe zu lassen (Toleranz), wird er — positiv — in Andersheit bejaht. Saint-
Exupérys Satz im ,,Kleinen Prinzen® enthilt in seiner sublimen Mystik eine
Kurzformel dieser Philosophie: ,,Man sicht nur mit dem Herzen gut*!

Eine ideologische Entwicklung hin zum II. Vatikanischen Konzil'® weist in
die gleiche Richtung. Der einfluBreiche Kirchenjurist Kardinal Ottaviani
schrieb noch 1960 auf dem Hintergrund des absolutistischen Grundsatzes
,,Cuius regio, eins religio*!”: Die katholische Kirche miisse dort, wo sie Staats-
autoritit habe, die missionarischen Aktivititen der Andersglédubigen unterbin-
den. Doch ein andersgliubiger Staat diirfe die Missionsrechte der Kirche nicht
einschrinken: Dies sei kein zweierlei MaB, sondern einfachhin MaB der Wahr-
heit. Papst Pius XII. wandte sich gegen seinen Kardinalstaatssekretir; denn das
hohere Gut des Allgemeinwohls verlange von der Kirche ,, Toleranz*; im biir-
gerlichen Miteinanderleben miisse sie auf das Recht der Wahrheit verzichten.
Wenige Jahre spiter verwarf das 1I. Vatikanische Konzil auch diese Argumen-
tation und setzte auf die Wiirde des menschlichen Gewissens. Religionsfreiheit
sei ,,ein wirkliches, in der Wiirde der menschlichen Person begriindetes Recht
zur privaten und 6ffentlichen Ausiibung von Religion nach den Forderungen
des eigenen Gewissens.” Das ist die Entwicklung vom fundamentalistischen
Wahrheitsanspruch iiber liberale Toleranz zur Ehrfurcht vor der menschlichen
Wiirde. Diese Konzilsentscheidung war der Grund fiir die Trennung Bischofs
Lefebvre und seiner Anhinger von der katholischen Kirche.

Die Philosophie des Anderen bei Lévinas begriindet diese Entscheidung zur
Gewissensfreiheit philosophisch. Man kann dies flankieren mit der ,,Ehrfurcht
vor dem Leben* Albert Schweitzers und der modernen Wiederentdeckung der
»Schopfungs-Wahrheit”. Das heifit: Kein Herrschen-iiber, sondern Ehrfurcht-
vor dem Anders-Sein der Schopfung. Deutlich ist auch die Parallele zur dialo-
gischen Ich-und-Du-Philosophie Bubers, Benjamins oder insbesondere Ro-
senzweigs: Erst im Anerkennen des ,,anderen Du kommt das Ich zu sich
selbst! Lévinas bekennt sich zar Methode der Phinomenologie (in der Schule
Heideggers): Man kann dem ,,Anderen* nur im Loslassen der eigenen Vorbe-
halte (Husserls Epoché) begegnen; nur so kommen seine Werte in Sicht. Die
christliche Mystik nannte diesen ,,Erkenntnis*‘-Vorgang ,,Excessus*, also Her-
ausspringen aus der eigenen Innerlichkeit und anch der eigenen Erfahrung. Das
platonische Ideal: Erkennen sei nur Erinnern im ,,Selbst”, wird iiberwunden
zum ,,Verstehen des Anderen, des Neuen im Anderen®.

16 E. W. Bockenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. Gedanken eines Juristen zu
den Diskussionen auf dem Zweiten Valikanischen Konzil, in: StdZ 176 (1965) 199ff; dort die Be-
lege.

17 Dieser Grundsatz des ,,Westfilischen Friedens: ,,Der Herr iiber ein Gebiet bestimmt die Reli-
gion der Bewohner”, fundamentierte die konfessionellen Unterschiede in Deutschland.



Josef Sudbrack 8

Der Dialog mit der Sinnsuche, der Weltanschauung, der Religion des anderen
Menschen und seiner Bekenntnisgemeinschaft beriihrt die innerste humane Wiirde.
Auf die Ebene reiner Begrifflichkeit gezerrt, wird eine entsprechende Begegnung,
wenn iiberhaupt emstgenommen, bald zum Schlagabtansch wissenschaftlicher
Phrasen. Genau das, was Religion dem Menschen an Sinn und Erfiillung gibt, gin-
ge damit verloren. Ubrig bliebe ein lexikalischer Austansch. Heraus kime die
Selbstbestitigung des zufillig wissenderen und gewandteren Gespréchspartners.
Hier nun setzt die Kritik an, die Lévinas an den philosophischen System-Denkern
(darunter auch Heidegger) iibt: Sie bleiben an der Ding-Oberfliche stehen, bestiti-
gen das sowieso Gewufte, gelangen aber nicht zur Existenz, zur Wesenswahrheit.

Ein Alltags-Beispiel kann es erldutern: Der gewandte Diskutant kommt mit ei-
nem schlichten Menschen ins Gespréch. Sehr schnell hat er diesen schach-matt ge-
setzt. Aber in Wirklichkeit hat er nicht einmal gespiirt, was sein Gesprachspartner
— vielleicht ungeschickt — vorzubringen sucht. Um dem auf die Spur zu kommen,
muf} der Diskutant seine dialektische Gewandtheit iiberspringen und sich der Men-
schenwiirde seines Dialogpartners 6ffnen. Er mufl ihn achtungsvoll akzeptieren
und — wenn es um Lebensfragen geht — sich in Ehrfurcht der fremden Lebens-Er-
fahrung und -weisheit beugen. Nur so kommt es zum ehrlichen Gesprich iiber den
Sinn des Lebens, iiber Religion und Weltanschauung. Die Intellektualitdt wird da-
mit — wie Lévinas deutlicher als Buber und andere zeigt —nicht vernachléssigt, aber
an ihren rechten Platz gesetzt. Gerade Lévinas kann die Tiefe einer solchen Begeg-
nung auch philosophisch fassen.

Im II. Vatikanum hat sich die katholische Kirche dieser Wahrheit von der Wiir-
de eines jeden Menschen gestellt. Sie weil: Religionsfreiheit beruht auf der Basis
menschlicher Wiirde; nur in Ehrfurcht davor wird ein Gesprich um den Sinn des
Lebens, um die Wahrheit der Religion fruchtbar.

Das Wirken des Geistes Gottes

Die Kirche kann sich dieser Wahrheit von der Wiirde eines jeden Menschen und
von der Ehrfurcht, in der man ihr begegnen mu8, um so leichter stellen, weil sie
darin eine biblische Wahrheit wiederentdeckt, die ihr aus dem Blick geraten ist: Die
Wahrheit von Gottes heiligem Geist'®.

Man darf fragen, ob die ,,Geistvergessenheit* unserer westlichen Kirchen schon
iiberwunden ist. Sicher aber liegt ihre Zukunft in eben dem neuen Leben aus dem
Geist. Aunch vorliegende Uberlegungen fithren dorthin. Darum geht es doch: Gott-
es Geist ist im Suchen aller Menschen nach dem Lebenssinn witksam. So predigte
schon Paulus vor den Heiden (Apg 17,22 ff): ,,lhr habt recht viel Scheu vor den

'# Zum Folgenden vgt. mein in Anm. | erwahntes Buch.



Toleranz oder Ehrfurcht? 9

Gottern. Was ihr, ohne es zu kennen, verehrt, das verkiinde ich euch!* Es bleibt ein
Skandal der Kirchengeschichte, daBl ausgerechnet die franzgsische Revolution mit
der christlichen Urwahrheit von der gleichen Wiirde aller Menschen auf ihrem
Banner gegen die Verkndcherung der Kirche kiimpfte und die Neuzeit eroberte.

Aus den Versuchen, diese Thematik endlich aufzuarbeiten, seien zwei markan-

te Hinweise herausgegriffen:
— Freiheit als Gabe des Geistes Gottes: Paulus schreibt dariiber im Galaterbrief. Er
preist am gleichen Ort, an dem er — schockierend fiir die ,,Religionsgeschichtliche
Schule“ der Theologie — das innerste Tun des Menschen, das Beten in Freiheit, mit
dem Tun des Geistes identifiziert, zugleich die Freiheit eines jeden von Christus
Losgekauften; er betont: Nicht mehr Mann noch Frau, nicht mehr Sklave noch
Freier, sondern eins in Jesus Christus: ,,Als die Erfiillong der Zeit gekommen war,
sandte Gott seinen Sohn, damit er die dem Gesetz Unterworfenen loskaufe, auf dall
sie die Annahme an Sohnes statt erlangten.” Diese Freiheit, ,,nicht mehr Sklave,
sondern Sohn zu sein®, griindet in der Gabe des gottlichen Geistes, der in uns betet:
»Abba Vater” (Gal 3,27-4,7).

Auf dem Hintergrund der Wiirde eines jeden Menschen gelesen, wie sie sich in

der Religions-Freiheit niederschligt, heiBt das: In dieser Wiirde des Menschen —
ganz gleich, wo man sie lokalisiert und wie sie sich duBert — zeigt sich etwas von
dem, was neutestamentlich in der Gabe des Geistes Ertfiillung findet. Wie man dies
zu verstehen sucht, bleibt zweitrangig: mystisch als ungeschaffener Seelengrund;
mit de Lubac als natiirliche Sehnsucht nach Gottesschau; mit Karl Rahner als iiber-
natiirliches Existential im ,,anonymen Christen*. Die Hinweise des Neuen Testa-
ments aber sind eindeutig.
— Das Seufzen des Geistes in der Schopfung erweitert dies. Im Romerbrief weitet
Paulus mit der Apotheose am SchluB des systematischen Teils die Auferstehungs-
hoftnung in die ganze Schopfung hinein. Ein dreifach-eines Sehnen umspannt al-
les: Das ,,Seufzen alles Geschaffenen* wird aufgegriffen vom ,,Seufzen* derer,
,»die die Erstlingsgabe des Geistes haben. Doch dieses ,,unser* Seufzen, das wir
mit der Natur gemeinsam haben, lebt wiederum aus dem Geist, der ,,fiir uns eintritt
mit unaussprechlichen Seufzern (Rom §, 22-26).

Fiir unser Thema aber heifit dies: Das ,.ehrfiirchtige* Hinhoren auf Gottes Wir-
ken im ,,Anderen* umgreift als christliche Grundhaltung ,.alles Geschaffene* in
seinem ,,Seufzen*; vor allem aber die Sehnsucht der Menschen einer jeglichen Re-
ligion, in der er Gott entgegen-,,seufzi“, Uberall dort lebt — wenn auch oft verstellt
und verkriippelt — Gottes Heiliger Geist. Kein fundamentalistisches Sich-Ver-
schlieBen, auch kein liberales ,, Tolerieren®, sondern nur die ehrfiirchtige Achtung
vor der freien Wiirde des Anderen 6ftnet das Ohr fiir die Stimme des Geistes Gott-
es. Er spricht doch nach der Benediktus-Regel (3,3) oftmals mit der Stimme des
Allergeringsten.





