Die Rede vom Vater-Gott

Ein theologisch-spirituelles Problem
in philosophisch-geistesgeschichtlichem Kontext

Emmanuel J. Bauer, Salzburg

Das Problem der addquaten Rede von Gott ist ein uraltes Thema der christ-
lichen Theologie und Philosophie. Eine neue Facette tut sich in unseren Tagen
in der Frage auf, ob es legitim sei, von Gott als dem ,,Vater zn reden. Ausloser
fiir die aktuelle Auseinandersetzung sind nicht zuletzt die neue soziale Stellung
der Frau und die daraus folgenden groBen gesellschaftlichen Umbriiche. Es ist
daher nicht verwunderlich, da8 das Thema vor allem von der Feministischen
Theologie aufgegriffen wurde. Aber anch Psychologie und Soziologie konnten
nicht achtlos daran voriibergehen. Die kirchliche Tradition hélt unveréndert an
der biblisch vielfach bezeugten Rede vom ,,Gott und Vater Jesu Christi“ (2 Kor
1,3) fest, was nicht zuletzt in dem vor kurzem abgelaufenen sogenannten ,,Jahr
des Vaters” zum Ausdruck kam. Die Christen waren eingeladen, den Blick auf
Gott als den Urquell allen Lebens zu richten und sich anf die Suche nach dem
tieferen Sinn der Botschaft Jesu vom himmlischen Vater zu machen.

Will man sich nicht mit einer schnellen theologischen Antwort zufrieden ge-
ben, sondern in aller Redlichkeit und phanomenologischen Offenheit der Frage
auf den Grund gehen, kommt man nicht umhin, beim Selbstverstiandnis des kon-
kreten Menschen in der Welt von heute und den aktuellen gesellschaftlichen Ent-
wicklungen anzusetzen. Dann miissen wir uns aber fragen, ob es iiberhaupt sinn-
voll und zeitgemiB ist, heute von Gott als ,,Vater” zu sprechen. Kann in einer
Zeit, die Alexander Mitscherlich, als ,,vaterlose Gesellschaft beschrieben hat,!
der biblische Gott den Menschen im Bild des Vaters iiberhaupt noch nahe ge-
bracht werden oder verstellt die Rede von Gott als dem ,, Vater nicht vielmehr
dem heutigen Menschen den Zugang zu ihm? So manche Griinde vertiefen die
Skepsis. Uberraschende Einblicke ergeben sich, wenn man versucht, dieses The-
ma in philosophisch-geistesgeschichtlicher Perspektive zu betrachten.

Die ,,Vater“-Entfremdung des heutigen Menschen

In den letzten Jahrzehnten kam es durch gednderte gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen zu einem tiefgreifenden Wandel in der Vater-Kind-Beziehung

' Vgl. A. Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen zur Sozialpsychologie.
Miinchen '°1996.



Emmanuel J. Bauer 22

und im Zuge der Emanzipation der Frau auch im Mutter-Kind-Verhiltnis. Die
zunehmende Spezialisierung und Fragmentierung der Arbeit infolge der An-
wendung immer komplizierterer Technologien, die Trennung von Wohn- und
Arbeitsplatz sowie der Ubergang vom selbstindigen Produzenten zum Ange-
stellten bzw. Arbeiter, der Lohn empfiingt und zum Konsum fremder Giiter ge-
zwungen ist, fiihrten zu einer sozialen Konstellation, in der das Arbeitsbild des
Vaters immer mehr aus der Familie verschwand. Er biite die unterweisende
Funktion ein, seine auctoritas wurde sukzessive entleert, seine potestas inner-
halb wie auflerhalb der Familienbande mehr und mehr verringert. Umgekehrt
erlebte das Kind sowohl auf affektiver als auch auf sachlicher Ebene einen gra-
vierenden Einbruch in der Vater-Beziehung. Dadurch entsteht eine Entfrem-
dung vom Vater, die Mitscherlich als ,,Vaterlosigkeit des ersten Grades®? be-
zeichnet und im Begriff vom ,,unsichtbaren Vater* auf den Punkt bringt. Der
,unsichtbare Vater” meint also nicht die imaginierte allmichtige Gestalt des
himmlischen Vaters, der — selbst unsichtbar — iiberall zugegen ist und alles
sieht, auch nicht den ,,verlorenen Vater”, den das Kind durch Tod, Nichtzu-
standekommen der Ehe, verweigerte viterliche Obsorge oder Scheidung ent-
behren muB. Gemeint ist vielmehr das Verblassen des Vaterbildes, das Un-
sichtbarwerden des leiblichen Vaters und die damit einhergehende
Schwichung der Beziehung zu ihm infolge der beschriebenen gesellschaftli-
chen Umbriiche.

Auf der Ebene der Mutter-Kind-Beziehung 14t sich eine analoge Entwick-
lung beobachten. Auch hier wurde die Intimitét der Beziehung durch verschie-
dene technische Eingriffe empfindlich gestort. Die Beeintrichtigung der friihe-
sten Mutter-Kind-Beziehung erweist sich fiir die Entwicklung des Kindes als
noch folgenschwerer als das Verschwinden des Hand-in-Hand-Handelns zwi-
schen Vater und Kind. Denn von der Geborgenheit und dem Einklang bewuB-
ter und unbewuflter gemiithafter Zuwendung, die das Neugeborene vor allem
seitens der Mutter als der Primérbezugsperson empfingt, hiingt es wesentlich
ab, ob das Kind ein ,,Urvertrauen® (basic-trust) in das Leben entwickelt.* Die-
se erste stabile Vertrauensbindung bildet die entscheidende Grundlage fiir die
spatere Beziehungs- und Glaubensfahigkeit.

Die moderne Vaterlosigkeit hat aber auch zu tun mit der Vermassung und
gleichzeitigen Atomisierung der Lebens- und Arbeitswelt. Trotz zunehmender
Individualisierung entgleitet dem Einzelnen immer mehr die faktische Macht

2 Vgl. ebd. 338.

¥ Vgl ebd. 172-204.

¢ Der Begriff wurde im Englischen gepriigl (basic-trust) und stammt von Erik H. Erikson. Die-
ser versteht unter Urvertrauen die Folge der Summe der in der ersten stabilen Beziehung ge-
machten Erfahrungen, daB meine Bediirfnisse ohne allzu grolen Aufschub gestillt wurden. Vgl.
E. H. Erikson, Wachstum und Krisen der gesunden Personlichkeit. Sluttgart 1952, 13.



Die Rede vom Vater-Gott 23

und geht auf Systeme tber. Die Globalisierung ist in vielen Bereichen vom
Schlagwort zur Wirklichkeit geworden. Wichtige Entscheidungen konnen
(und sollten) nur noch unter Berlicksichtigung ihrer weltweiten Auswirkungen
getroffen werden. Der einzelne Mensch ist vielfach anonymen Herrschaftsfor-
men ausgeliefert. Das vater- und mutterlose Kind wichst zum ,,herrenlosen Er-
wachsenen‘ heran, iibt blof eine anonyme Funktion innerhalb eines riesigen
Arbeitssystems (Konzerns) aus und wird weithin von anonymen Funktionen
oder Kriften (Medien, Wirtschaft, ...) gesteuert. In dieser Form der Auflosung
der ,,personalen Relation der Machtverhiltnisse’* sah Mitscherlich den zweiten
Grad der Vaterlosigkeit.’

Die reduzierte Moglichkeit des realen Erlebens des Vaters in den konkreten
Lebensbewiltigungspraktiken und die damit verbundene Entfremdung zwi-
schen Vater und Kind zogen neben einem Defizit an Sozialbildung auch eine
tiefgreifende negative Umwertung der Vaterfigur nach sich. Der Vater trat in
der Welt des Kindes zunehmend mehr nur noch in der Rolle des (richtenden,
Ordnung schatfenden) Schreckgespenstes in Erscheinung. Die logische Kon-
sequenz davon sind emotionale Distanz und Ablehnung. Die Vaterlosigkeit im
Sinne der Ungreifbarkeit des Vaters fiihrte auf diesem Weg quasi aus psycho-
logischer Notwendigkeit zur Verachtung des Vaters und zu dessen Verwerfung
als Vorbild und Quelle der Autoritét. Ein Umstand, der sich gerade in der Pu-
bertdt und Adoleszenz negativ auf den Weg der Selbstfindung des jungen Men-
schen auswirken kann.

Der Verlust der gesellschaftlichen Stellung ist aber nur das Epiphdnomen
der besagten Vaterlosigkeit. Das eigentliche Problem ist die ,,primére Vaterlo-
sigkeit”, also die Vater- und Mutterlosigkeit in der Kindheit. Wihrend man den
,vaterlosen” Strukturen der Gesellschaft durch die Ausprigung neuer Bewilti-
gungsstrategien effizient begegnen kann, ist der reale Verlust des Vorbildes des
Vaters und der Nihe der Mutter in der Kindheit nicht zu heilen. Die Moglich-
keit, basale, stabile Beziehungen zu erfahren, d.h. auch die eigene Ambivalenz
am gleichbleibenden Partner auszugleichen, ist eine konstitutive Vorausset-
zung fiir eine selbstindige, sozial und personal verantwortungsvolle und be-
ziehungs- wie glaubensfihige Personlichkeit.

Wenn auch die gesellschaftlichen Ursachen und Rahmenbedingungen sich
weiter verdndert haben, die psychosozialen Phanomene als solche und ihre
Auswirkungen sind nach wie vor aktuell. Das Mutter-Kind- Verhiltnis ist heu-
te, nicht zuletzt durch das neue Rollenverstindnis der Frau, nicht weniger in
seiner Intimitdt und Stabilitdt bedroht wie vor einigen Jahrzehnten. Die prima-
re Erfahrung der Vaterlosigkeit wurde zur Alltdglichkeit in unserer konkreten
Lebenswelt. Viele Kinder entbehren das Erleben eines (ihres) Vaters im um-

5 Vgl. A. Mitscherlich (Anm. 1) 338.



Emmanuel J. Bauer 24

fassend bio-psycho-sozialen Sinn, weil sie von ihren Miittern allein erzogen
werden (miissen), andere zumindest in psycho-sozialer Hinsicht, weil der Va-
ter keine Zeit oder kein Interesse fiir sie hat, sich mit ihnen nicht auseinander-
setzt, alles permissiv gutheilit, statt es zu konfrontieren mit dem Ernst des Le-
bens, also mit der Aufgabe, das eigene Dasein in Freiheit und Verantwortung
vor der Wahrheit zu gestalten. Damit fehlt den Jugendlichen der Reibebaum,
der Widerstand, an dem sie ihre eigene sittliche Personlichkeit im Aufbau des
Gewissens und des Verantwortungsgefiihls herausarbeiten konnten. Identitéts-
krisen sind vorprogrammiert. Wieder andere haben sehr schlechte Erfahrung
mit dem vorhandenen Vater, mit ihren Eltern oder mit anderen Vater-Figuren in
ihrem Leben (z. B. Seelsorger, geistlicher Begleiter, ...) gemacht. Die Folge da-
von ist, daf fiir viele Menschen unserer Zeit das Bild des Vaters negativ besetzt,
durch Enttiduschungen und Verletzungen schwer belastet ist. Sie wollen daher
nicht denjenigen Vater nennen, von dem sie nicht enttduscht, nicht verworfen,
nicht mifibraucht, sondern als Person ernst- und angenommen werden wollen.
Hier ist der existentielle Sitz im Leben fiir die Vorbehalte gegen eine Vater-
theologie im Zentrum des christlichen Gottesbildes.

Feministische Kritik am Vater-Bild fiir Gott

An diesem Punkt hakt auch die feministische Kritik an den herrschenden Got-
tesbildern ein.® Eine Bestandsaufnahme der spontan mit Gott assoziierten Na-
men zeigt, da} die von den Menschen internalisierten Gottesbezeichnungen in
der Regel minnlich sind. Neben ,,Herr", ,,.Schopfer*, , Konig"“, ,,Herrscher",
»Richter, ,,Allmachtiger und ,,Unendlicher* wird vermutlich bei den meisten
Christen ,, Vater eine vorrangige Stelle einnehmen. Auch wenn es zum Wesen
einer theologischen Metapher gehért, vorerst zu irritieren, indem sie scheinbar
Unvertrigliches von ihrem Bezugssubjekt aussagt, darf sie dennoch nicht zu
einem falschen Begriff der intendierten Wirklichkeit fithren. Eine Bezeichnung
fiir Gott darf dessen wahres Wesen nicht verstellen, sie soll vielmehr eine Tiir
zu tieferer, wirklicher Gotteserkenntnis offnen, d.h. zum Verstehen dessen
filhren, worin das in der Metapher Vorgestellte dem wahren Gott entspricht.”
Unter diesem Gesichtspunkt die méannlichen Gottesbilder einer eingehenden
Priifung zu unterziehen war und ist eines der bevorzugten Anliegen der femi-

¢ Vgl. V. Mollenkott, Gott eine Frau? Vergessene Gottesbilder der Bibel. Miinchen 1985; M.
Daly, Jenseits von Gottvater, Sohn & Co. Aufbruch zu einer Philosophie der Frauenbefreiung.
Miinchen *1986; L. Scherzberg, Grundkurs feministischer Theologie. Mainz 1995; L.
Schottroff/S. Schroer/M.-T. Wacker, Feministische Exegese. Forschungsbeitrdge zur Bibel aus
der Perspektive von Frauen. Darmstadt 1995.

T Vgl. J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre. Miinchen 1992.



Die Rede vom Vater-Gott 25

nistischen Theologie. Ihr gelang es, die Ubertragung des Vater-Bildes auf Gott
der Selbstverstdndlichkeit des alltiglichen Gebrauchs entrissen und dessen
MiBverstiandlichkeit und Ambivalenz ins Bewnftsein gehoben zu haben. Trotz
des Wissens, daf3 die Erfahrung von Gottes Zuwendung und Sorge dazu gefiihrt
hat, Gott als Vater auszugeben, bleibt dieser Schritt fiir feministische Theolo-
ginnen doch ein sehr widerspriichlicher.® Viter miBBhandeln, vergewaltigen,
mifbrauchen ihre Kinder sexuell, Minner entledigen sich ihrer Verantwortung
als Viter oder Partner und Viter niitzen ihre ckonomische Uberlegenheit, um
Frauen und Kinder in existentieller Abhdngigkeit zu halten — und trotz alledem
soll Gott ein Vater sein?

Das Faktum der Dominanz méannlicher Begriffe in der Rede von Gott ist in
den Augen der feministischen Theologinnen kein bloff formales Sprachpro-
blem. Abgesehen von der existentiellen Widerspriichlichkeit der Vater-Meta-
pher beklagen sie vor allem die tiefgreifende Wechselwirkung zwischen reli-
giosen Symbolen und gesellschaftlichen Verhéltnissen. Zu Gott als Vater zu
beten sei Ausdruck eines latenten Patriarchalismus. Der iiber alles Sein wal-
tende ewige Vater im Himmel finde seine inhaltliche Entsprechung in ménnli-
chen Herrschern auf Erden, im Pfarrer auf der Kanzel und in Vitern, die sich
als Haupt der Familie verstehen. In letzter Radikalitét konnte diese Korrelation
in der Gleichung auf den Punkt gebracht werden: ,,Ist Gott ménnlich, so ist der
Mann géttlich.” (Mary Daly) Durch die Reduktion Gottes auf ménnlich domi-
nierte Bilder werde indirekt das Minnliche divinisiert, demgegeniiber das
Weibliche als das Widergéttliche, Minderwertige und Siindige erscheine, das
es zu domestizieren und einzugrenzen gelte.’

Gegen die Vater-Theologie wird oft eingewandt, man konne Gott doch ge-
nauso gut als Mutter ansehen. Tatsichlich gibt es, besonders im Ersten Testa-
ment, zahlreiche biblische Hinweise, die Gott miitterliche bzw. weibliche Zii-
ge zuschreiben. Man denke an dessen zentrale Eigenschaft der Barmherzigkeit,
die im Hebriischen ,,rachamim® heil3t, was soviel wie Mutterschof} bedeutet,
oder an den Vergleich Gottes mit einer Gebirenden oder einer stillenden Frau.
Nachdriicklich unterstrichen wird die Weiblichkeit Gottes in der Rede von der
,Juach Jahwes*. Die ruach bedeutet Wind, Sturm, Lebensatem, Kraft Gottes
und Geist Gottes, sie schwebt am Anfang der Schopfung iiber den Wassern,
blist das Rote Meer zur Seite, um den Israeliten den Durchzug zu erméglichen,
erfiillt die charismatischen Fiihrer Israels mit Geist und Kraft, bringt in der
Ezechiel-Vision die toten Gebeine wieder zum Leben und wird schlieBlich in
der Verheilung Joels iiber alles Fleisch ausgegossen. Schiingel-Straumann
sieht alle diese Elemente im Bild der unter Schnauben Gebarenden, die neuem

8 Vgl. L. Scherzberg (Anm. 6) 150-158.
® Vgl. E. Schneider-Boklen/D. Vorlander, Feminismus und Glaube. Mainz/Stuttgart 1991, 125.



Emmanuel J. Bauer 26

Leben Raum gibt, zusammengefalit und iibersetzt ruach mit ,,schopferische
Lebenskraft“.!® Manche Feministinnen begniigen sich aber nicht, weibliche
Facetten Gottes in Erinnerung zu rufen oder neu zu entdecken, sondern fordern
eine Gottin, um als Frau im weiblichen Absoluten ein géttliches Vorbild und ei-
ne Identifikationsmoglichkeit zu haben. So verstindlich die Sehnsucht, sich
mit der eigenen Gestalt, Kreativitit, Sexualitat und Identitit im Gottesbild be-
jaht und bestirkt zu finden, und so bedeutsam die Moglichkeit, sich mit dem
Gottesbild zu identifizieren, fiir die religiose Sozialisation auch sein mag, so
sehr birgt sie die Gefahr, der Religionskritik Feuerbachs in die Hinde zu spie-
len. Ein Gott oder eine Géttin, die primér dazu dient, den Menschen Identifi-
kationsmoglichkeiten bereitzustellen, sind letztlich nur die ins Unendliche pro-
jizierten Idealbilder des eigenen Wesens.

Moderate und christliche Feministinnen sind sich dieser Problematik be-
wufit und wissen, daB Gott im Sinne der theologia negativa all das nicht ist, was
wir mit Namen, Bildern und Metaphern von ihm sagen. Er ist gerade als der
Ganz-Ahnliche und Ganz-Nahe der Ganz-Andere. Das gilt natiirlich fiir die
mannlichen Vorstellungen von Gott genauso wie fiir die weiblichen. Ein matri-
archalischer Gottesbegriff durch Uberhohung des weiblichen Ichs wiire so ge-
sehen keine sinnvolle Alternative zur patriarchalisch geprigten Theologie. Ei-
ne konstruktive Losung miifite damit ansetzen, die grundsiitzliche kulturelle
Bedingtheit der Definition von Weiblichkeit und Minnlichkeit zu beachten und
ideologische Konstruktionen in diesem Bereich als solche zu entlarven. Jen-
seits aller geschlechtsspezifischen Vorstellungen von Gott bleibt aber letztlich
die lebendige personale Beziehung das Entscheidende im Gott-Mensch-Ver-
hiltnis. Das kann fiir Fraven auch ein Weg zum Verstindnis und zur Integrati-
on der minnlichen Gottesbilder sein. Die evangelischen Theologinnen Schnei-
der-Boklen/Vorldnder kommen zu dem Schluf: ,,Nicht die Suche nach Identi-
fikationsfiguren ist fiir Frauen angesagt, sondem die praktische Entfaltung und
spirituelle Auslegung des ,minnlichen® Bildes von Gott als liebendem Ge-
geniiber (z.B. Hos 2,21).“!" Das bedeutete keine Unterdriickung des weibli-
chen Selbst, vielmehr — bei Franen wie bei Mannern — die Entfaltung der weib-
lichen Seelenkriifte in der liebenden Du-Beziehung zu Gott, der als das ge-
heimnisvolle Andere alle (miannlichen wie weiblichen) Definitionen iiber-
steigt. Trotz alledem ist angesichts der nicht zu leugnenden Dominanz des
Minnlichen im Umgang mit der Vater-Metapher Behutsamkeit und Zuriick-
haltung geboten, damit nicht auf der Ebene der Vorstellungen und Denomina-
tionen heimlich suggeriert wird, dal Gott doch ménnlich sei.'?

10 H. Schiingel-Straumann, Ruah bewegt die Welt. Gottes schdpferische Lebenskraft in der Kri-
senzeit des Exils. Stattgart 1992; nnd L. Scherzberg (Anm. 6) 175-185.

' E. Schneider-Boklen/D. Vorlander (Anm. 9) 127.

12 L. Scherzberg (Anm. 6) 79.



Die Rede vom Vater-Gott 27

Das ambivalente existentielle Verhiltnis des Menschen zum ,,Vater*

Versuchen wir nach diesen soziologischen und theologischen Voriiberlegun-
gen, nun diesem Gott, der Vater und Mutter in einem ist, im eigenen Leben auf
die Spur zu kommen. Wenn wir in uns selbst gehen und unsere Erfahrungen mit
Gott anschauen, werden wir vermutlich eine Zwiespiltigkeit entdecken: Situa-
tionen, in denen wir bei Gott Geborgenheit suchten, wie ein Kind bei seiner
Mutter oder seinem Vater, gleichzeitig aber auch Phasen, in denen wir uns ge-
gen Gott auflehnten und den Drang verspiirten, uns von ihm zu ldsen, um un-
abhangig und frei unser Leben selbst zu bestimmen. Wie das Gleichnis vom
Barmherzigen Vater zeigt, war und ist es offensichtlich immer schon schwer
gewesen, ein gutes Verhiltnis zum eigenen wie auch zum himmlischen Vater
zu finden. Beide Haltungen, die der Auflehnung und die der Sehnsucht nach
dem Vater, werden in diesem Gleichnis veranschaulicht.'

Im Leben des Menschen zeigen sich diese beiden Urverhaltensweisen dem
Vater gegeniiber paradigmatisch in seinem Verhiltnis zum Tod. Die Ableh-
nung des Vaters kommt in der natiirlichen Auflehnung gegen den Tod zum
Ausdruck, die Sehnsucht nach letzter Geborgenheit und Heimat im vertranens-
vollen Ubergeben des Lebens am Ende der irdischen Tage. Existenzphiloso-
phisch konnte man sagen: Der Mensch wehrt sich im Namen des Lebens gegen
den Tod, obgleich dieser ein unabwendbares Schicksal und eine letzte Ge-
wiBheit darstellt.

Martin Heidegger spricht daher vom menschlichen Leben als ,,Sein zum To-
de“'*. Sein Ausgangspunkt ist das Phinomen der Zeit. Er erkannte in der Zeit-
lichkeit den urspriinglichen ontologischen Grund der Existentialitat des Da-
seins, insofern diese den urspriinglichen Seinssinn des Daseins ausmacht und
erst aus ihr das Sein des Daseins als Sorge verstindlich wird.'® Das Sein des
Daseins zeigt sich als permanentes ,,Noch-Nicht* bzw. , stindiger Ausstand*,
als wesenhafte Unvollendetheit im Sinne des Noch-nicht-zu-seinem-Ende-ge-
kommen-Seins, als stindiger Bezug auf eine Zukunft. Zum Dasein gehort et-
was, das es noch nicht ist, sondern sein wird. ,,Das Dasein muf} als es selbst,
was es noch nicht ist, werden, das heiflt sein.“'® Am Ende der Zukunft steht
letztlich der Tod als Zu-Ende-Sein des Daseins. Tod ist aber, existentialanaly-
tisch betrachtet, wesentlich mehr als der Endpunkt des Lebens, als ein Able-
ben, er ist ein ,,Sein zum Ende* des konkreten Menschen. ,,Der Tod ist eine

3 Vgl. C. M. Martini, Den Weg zum Vater finden. Gott-Vater in einer vaterlosen Gesellschaft.
Miinchen 1999,

14 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit. Tibingen 1979, hier bes. 235-267.

5 Vgl. ebd. 234f.

16 Ebd. 243.



Emmanuel J. Bauer 28

Weise zu sein, die das Dasein {ibernimmt, sobald es ist.“!” Das heif3t, die Ganz-
heit des menschlichen Daseins erweist sich als ,,Sein zum Tode*, verstanden
als gespannter Zeitvorgriff, in welchem der Tod immer schon ins Dasein her-
einragt. Der Mensch erlebt seine Existenz als ein Geworfensein mit dem un-
ausweichlichen Zutreiben auf den Tod im Sinne des Ablebens. Diese Ge-
wilheit 16st Angst aus. Das permanente Dem-Tod-Ausgesetztsein und die
Angst gehoren fiir Heidegger zu den Existentialien, den grundsitzlichen Kon-
stituanten des Daseins.!® Sie sind Folgen und Ausdruck der Endlichkeit der
Zeitlichkeit des Daseins. Sie werden nicht nur als Bedrohung des Daseins er-
lebt, sie eroffnen auch die Eigentlichkeit des Daseins. Denn nur im Modus der
Zeitlichkeit ermdglicht das Dasein sich selbst das eigentliche Ganzseinkonnen
der auf das Ende vorlaufenden Entschlossenheit. Die (urspriinglich, nicht vul-
gér verstandene) Zeit erweist sich damit als der Sinn des Seins des Daseins, '
wobei Zeitlichkeit hier nicht die Folge von Jetzt-Punkten, sondern das ,,ur-
spriingliche ,Aufler-sich‘ an und fiir sich selbst” (¢xoTaTindv),” konkret den
zukunftsbezogenen, gespannten Daseinsentwurf auf den Tod hin und das Hin-
einragen des Todes ins Leben. Darin enthiillt sich die Zeitlichkeit in ihrer End-
lichkeit, die der Grund der Geschichtlichkeit des Daseins ist.?! Der Sinn und die
Eigentlichkeit des Daseins bestehen darin, die eigene Zukunft als eine auf den
Tod bezogene Ganzheit auf sich zu nehmen, sie in der GewiBBheit des Todes zu
gestalten,?

Die Gewi3heit des Todes stellt jeden von uns vor die Frage, welchen Sinn
das Leben angesichts des sicheren (irdischen) Endes hat. Als solches ist der
Tod eine radikale Herausforderung, die Oberflachlichkeit des eigenen Lebens
abzulegen. Er dringt uns zu einer letzten Emsthaftigkeit und Verantwortlich-
keit im Umgang mit der Zeit und zwingt uns, nach einem letzten Sinn des Da-
seins zu suchen. Das Phanomen des Todes als das wesenhaft zor Geworfenheit
des Daseins gehorende ,,Sein zum Ende*, als die darin sich offenbarende Mog-
lichkeit des ,,eigensten Seinkonnens® und ,,Nicht-mehr-dasein-kénnens*?, be-
gegnet uns in Situationen, in denen uns die Gebrechlichkeit und Endlichkeit

17 Ebd. 245. Die volle existential-ontologische Definition des Todes lautet: ,,.Der Tod als Ende
des Daseins ist die eigenste, unbeziigliche, gewisse und als solche unbestimmte, uniiberholbare
Moglichkeit des Daseins. Der Tod ist als Ende des Daseins im Sein dieses Seienden zu seinem
Ende." Ebd. 258f.

¥ Vgl. ebd. 44.

¥ Zeitlichkeit enthiillt sich als der Sinn der eigentlichen Sorge.” Ebd. 326.

% Vgl. ebd. 329.

2L Vgl. ebd. 386.

22 Vgl. zum Ganzen: O. Poggeler, Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen *1983; ders.:
Zeit und Sein bei Heidegger, in: Phdnomenologische Forschungen 14 (1983) 152ff.

3 Vgl. M. Heidegger (Anm. 14) 250.



Die Rede vom Vater-Gott 29

des Daseins deutlich bewuBt wird, wo wir in Elend oder Not stecken, schwere
Verluste hinnehmen miissen, Ablehnung erfahren, in Depression verfallen. In
diesen existentiellen Grenzerfahrungen kann die menschliche Haltung um-
schlagen in die Sehnsucht nach dem Vater. Gerade dort, wo ich mich bedroht
oder abgelehnt fiihle, sehne ich mich nach einem ewigen Du, das mich an-
nimmt und mir das Gefiihl schenkt, geliebt zu sein. Das ist die Erfahrung des
jlingeren, ,,verlorenen Sohnes, der anfingt, an das Zuhause-Sein beim Vater
zu denken. Der ,,Vater” steht hier fiir jemanden, dem wir uns ganz anvertrauen
konnen. Dieses Du vereinigt in sich viterliche und miitterliche Ziige, es ist der
,»Vater”, der uns schiitzt und festhilt, uns Schutz und Hait gibt, und es ist die
»Mutter, die uns birgt und Lebensraum zum Sein gibt. Wir sehnen uns nach ei-
nem liebenden Antlitz, in das wir ohne Furcht blicken, in dem wir uns deshalb
selbst finden und erkennen konnen. Als Zufluchtsort, bei dem wir jederzeit
Heimat finden, vereinigt der ,,Vater* Ursprung und Ziel menschlicher Existenz
in sich. In diesem Sinn kann niemand seine Identitit finden, wenn er nicht zum
Vater zuriickkehrt.

Die zwei Verhaltensweisen dem ,,Vater gegeniiber — einerseits die Angst
vor dem Tod im Existenzgefiihl des Geworfenseins und Verlorenseins und die
Auflehnung gegen ihn und andererseits die Sehnsucht nach dem Vater- oder
Mutterhaus als Ort, wo wir uns sicher fithlen und sein diirfen, wie wir sind — er-
weisen sich im letzten als zwei Aspekte einer einzigen existentiellen Grundbe-
findlichkeit des Menschen.

Die geistesgeschichtlichen Wurzeln der Auflehnung gegen den ,,Vater*

Die innere Verwobenheit von Auflehnung gegen den Tod und Kampf gegen
den eigenen Vater ist vermutlich der tiefste Grund fiir den inneren Impuls im
Menschen, den ,,Vater” zu téten oder ihm zu entfliehen in der Hoffnung, sich
dadurch von ihm zu emanzipieren. Dahinter steht der Wunsch, sein eigener
Herr zu sein und sein eigenes Leben zu leben. Der ,,Vater* scheint dazu im Weg
zu stehen als jemand, der einen als Person in seinem Eigensein nicht sein 148t,
der es verhindert, der sein zu kdnnen, der man sein will. Der Hintergrund die-
ser Gefiihle sind vielleicht eigene schmerzliche Erfahrungen mit einer Vater-
Figur, die ihre falsch verstandene viterliche Autoritét als Mittel der Herrschaft
und Unterdriickung miBBbraucht hat. Diese existentielle Vater-Entfremdung des
modernen Menschen weist aber auch eine starke gesellschaftlich-soziokultu-
relle Komponente mit tiefen geistesgeschichtlichen Ursachen auf, die hilft, die
Skepsis gegen die Vater-Gestalt im heutigen Denken besser einzuordnen, aber
auch die fatalen Folgen der Ablehnung jeder htheren Autoritét zu erkennen.



Emmanuel J. Bauer 30

Die geistigen Wurzeln liegen in der Aufklarung des 18. Jahrhunderts,? in
der die absolute Herrschaft der ,,autonomen Vernunft” ausgerufen wurde. Der
Mensch sollte sich durch den ,,Gebrauch der eigenen Vernunft aus der ,,selbst-
verschuldeten Unmiindigkeit* befreien.”® Es gilt, sich von falschen Bindungen
an iibergeordnete Autorititen zu emanzipieren, den Mut zu haben, selber zu
denken, statt Vorgeseiztem zu folgen, und so sein Leben in Eigenregie zu ge-
stalten. ,,Selbstdenken heiBit den obersten Probierstein der Wahrheit in sich
selbst (d. i. in seiner eigenen Vernunft) suchen; und die Maxime, jederzeit
selbst zu denken, ist die Aufkidrung.”* Das Wesen der Aufklirung besteht nach
Kant also nicht in einer Anhdufung von Kenntnissen und Wissensinhalten, son-
dern darin, an die Kraft der Vernunft zu glauben, ihr jene Qualitdt nicht streitig
zu machen, die sie zum hochsten Gut auf Erden macht, namlich der letzte Priif-
stein der Wahrheit zu sein, und sich dieser seiner eigenen Vernunft tatsichlich
auch zu bedienen. Der Vernunft wird als MaBl und Kriterium der Wahrheit eine
iibermenschliche, quasi-gottliche Stellung eingerdumt. In ihrem Licht hat jede
Wabhrheit sich als Wahrheit zu erweisen, vor ihrem Richterstuhl jede Tatsache,
Behauptung und Erkenntnis sich zu verantworten. Fiir Kant scheint sie so et-
was wie eine gottliche Appellationsinstanz zu sein. Bevor der Mensch etwas
als wahr annimmt und zur Handlungsmaxime macht, soll er mittels der Ver-
nunft das ausschlaggebende Motiv fiir dessen Annahme sowie die Regel, die
aus der akzeptierten Verhaltensnorm sich ergibt, ausfindig machen und priifen,
ob es sich dabei um ein Prinzip handelt, das geeignet ist, zum allgemeinen
Grundsatz seines Vernunftgebrauchs zu werden.”’ Diese Vorgangsweise wirkt

** Vgl. dazu: E. Bahr (Hg.), Was ist Aufkldrung? Thesen und Definitionen — Kant. Erhard, Ha-
mann, Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland. Stuttgart 1984; P. A. Alt, Auf-
kldrung. Swuttgart-Weimar 1996; J. Kopper, Einfiihrung in die Philosophie der Aufkildrung. Die
theoretischen Grundlagen. Darmstadt: 1996, W. Oelmiiller, Philosophische Aufklirung. Ein
Orientierungsversuch. Miinchen 1994; P. Piilz, Die deutsche Aufklarung. Darmsladt 1991 (EA:
1978); und J. Schmidt (Hg.), Aufkldrung und Gegenaufkldrung in der europdischen Literatur,
Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart. Darmsladi 1989.

2 Mabgebend fiir das Selbst- und noch mehr fiir das heutige Verstiandnis der Aufklirung wurde
Kants berilhmte Definition: ,,Aufkldrung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstver-
schuldeten Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermogen, sich seines Verstandes ohne Lei-
tung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmiindigkeit, wenn die Ursache
derselben nicht am Mangel des Verslandes, sondern der EntschlieBung und des Mautes liegt, sich
seiner ohne Leitung eines andern zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Ver-
standes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der Aofklarung.“ I. Kant, Beantwortung der Frage:
Was ist Aufkldrung (1784), in: E. Bahr (Anm. 24) 917, hier 9.

% 1. Kant, ,,Was heift: Sich im Denken orientieren?“ (1786), in: Ders., Schriften zur Metaphy-
sik und Logik. Bd. 1. Hrsg. von W. Weischedel (Theorie-Werkausgabe 5). Frankfurt a. M. 1977,
267-283, hier 283 (A 329).

7 Sich seiner eigenen Vernunft zu bedienen, will nichts weiter sagen, als bei allem dem, was
man annehmen soll, sich selbst fragen: ob man es wohl tunlich finde, den Grund, warum man et-
was annimmt, oder auch die Regel, die aus dem, was man annimmt, folgt, zum allgemeinen
Grundsatze seines Vernunftgebrauchs za machen?* Ebd. 283 (A 329, Anm.).



Die Rede vom Vater-Gott 31

sich wie ein Filter aus, durch den Schwirmerei und Aberglauben entlarvt und
ausgesondert werden.

Die Kehrseite dieser Emanzipationsbemiihung auf der Basis einer ,,sich
selbst iiberlassenen Vernunft* (Georg Chr. Lichtenberg) war der programmati-
sche Atheismus, der vor allem zum Markenzeichen der franzosischen Auf-
klarung (Diderot, Lamettrie, Holbach) wurde, sich aber auch in einer breiten
philosophischen Strémung im 19. Jahrhundert manifestierte. So manche grofle
Denker — man nehme nur Feuerbach oder Nietzsche — glaubten, der ,,Tod Gott-
es* sei die Voraussetzung fiir das Leben des Menschen in Freiheit und Wiirde.
Gott wurde verstanden als willkiirlicher Despot oder ein am Schicksal des
Menschen desinteressierter Egoist. Ein solcher Gott muffte dem Menschen hin-
derlich und iiberfliissig erscheinen.

Die geschichtliche und existentielle Ambivalenz des ,,Vatermordes*

Das Programm der Emanzipation im Namen der ,,autonomen Vernunft erwies
sich aber als sehr ambivalent. Mit der selbstgerechten Diktatur der menschli-
chen Vernunft und der gleichzeitigen Ablehnung jeglicher Bindung an jemand,
der iiber ihr steht, begann im Gegenzug die Suche nach Idolen und absolut ge-
setzten ldeen, nach billigem Vaterersatz in Gestalt von charismatischen Fiih-
rern oder alles bestimmenden Parteien. Die Folge waren die groen Ideologien
der letzten Jahrhunderte mit der Konsequenz der Vermassung und Vereinheit-
lichung der Menschen und der Ausrottung alles davon Abweichenden. Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno prégten in den Vierzigerjahren dafiir den
Begriff der ,,Dialektik der Aufklarung“*. Die Aufklirung als erhellender, fort-
schreitender Prozefl des Denkens habe seit jeher das Ziel verfolgt, die Welt zu
entzaubern, falsche, knechtende Mythen zu entlarven und dadurch die Men-
schen von der Furcht zu befreien und sie als Herren zu inthronisieren. Was aber
war das Ergebnis? Der Mensch setzte sich wohl, nicht zuletzt mit Hilfe der
Technik, als Herr iiber die Erde ein, ,,aber die vollends anfgeklirte Erde strahit
im Zeichen des triumphalen Unheils“®. Die absolut gesetzte menschliche Ra-
tionalitit berge von Anfang an die nicht bloB ideelle, sondern auch praktische
Tendenz zur Selbstvernichtung in sich. Diese negative Kraft potenziere sich,
sobald sich der urspriinglich kritische Gedanke als bloBes Mittel in den Dienst
herrschender Machtinteressen begibt. Untugenden wie Versachlichung,
Leichtglaubigkeit, Unbesonnenheit im Antworten, Widerwillen gegen Zwei-

2 Vgl. M. Horkheimer/T. W. Adorno, Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente, in:
M. Horkheimer, Gesammelte Schrifien. Hrsg. von A. Schmidt und G. Schmid Noerr. Bd. 5.
Frankfurt a. M. 1987, 11-290. (EA: New York 1944)

» Ebd. 25.



Emmanuel J. Bauer 32

fel, fehlender Mut zu Kritik und Widerspruch, Wortfetischismus, Beschworung
der Totalitét des Begriffs, Zufriedengeben mit Halbwahrheiten und Teilerkennt-
nissen, Bildungsdiinkel und geistige Prostitution schleichen sich ein. Der Geist
beraubt sich damit seiner eigentlich lichtenden Kraft und mutiert zur Instru-
mentalisierung der Wissenschaft. Die ,,autonome Vernunft* degeneriert zur rein
winstrumentellen Vernunft“. Unter diesen Voraussetzungen begebe sich der auf-
geklirte Mensch in neue, noch gréBere Abhingigkeiten: ,,Aufkldrung schligt in
Mythologie zuriick ™.

Trotz aller Berechtigung der Kritik an Horkheimers/Adornos Diagnose, es
handle sich um eine unvollstindige, einseitige und nivellierende Darstellung?®',
erscheint es sehr plausibel, die gesellschaftlichen Katastrophen unseres Jahr-
hunderts auch als Produkt der totalitiren Auswiichse der autonomen aufgeklr-
ten Vernunft zu verstehen.* Eine Analyse der aktuellen Situation unserer Ge-
sellschaft zeigt, dal mit der Emanzipation von falschen politischen und morali-
schen Autorititen nicht nur die Moglichkeiten zu Autonomie und Selbstver-
wirklichung stiegen, sondern auch die Gefahr von Unfreiheit und Abhingigkeit.
Die totale Permissivitét in Fragen der Sexualitit und Partnerschaft fiihrte viel-
fach zum Problem der Beziehungslosigkeit und Isolation oder zu versklavender
Triebheteronomie. Die erschreckend hohe Zahl an Drogen-, Alkohol- und Me-
dikamentenabhéngigen berechtigt in der Tat, mit L. Kolakowski von einer ,,Kul-
tur der Analgetik* zu sprechen.*® Ganz gegen die Aufkldarungsmaxime des Sel-
berdenkens unterwerfen sich — meist unfreiwillig und unwissend — viele Men-
schen der Meinungsdiktatur der Medien. Die permanente Progression an Wohl-
stand und Bildung ist tiberdies, insbesondere global gesehen, eine sehr limitier-
te Errungenschaft. Immer weniger kénnen voll daran partizipieren, immer mehr
drohen unter die Armutsgrenze zu sinken. Aber auch die Profiteure unterliegen
gewissen Degenerationen. Denn die Leistungs- und Konsumgesellschaft, ein
interdependentes Gebilde, produziert Fach- und Genufmenschen, die — wie
Max Weber schon 1920 prophetisch voraussagte — immer mehr zu reinen
,,Fachmenschen ohne Geist“ und ,,GenuBmenschen ohne Herz*** werden.
Durch die EinbuBe jeglichen religids-ethischen Sinns wurde das Profitdenken

* Ebd. 21.

M Vgl. dazu J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 1996, 138;
und M. Gangl/G. Raulet (Hg.), Jenseits instrumenteller Vernunft. Kritische Studien zur Dialektik
der Aufkldrung. (Schriften zur politischen Kultur der Weimarer Republik. Bd. 3). Frankfurt a. M.
u.a. 1998.

2 Vgl. C. M. Martini (Anm. 13) 26f. Lyotard vertritt dic Meinung: ,.die Male der Zerriittung sind
das Echtheitssiegel von Moderne”. J.-F. Lyotard, Essays zu einer affirmativen Asthetik. Berlin
1982, 17.

# Vgl. L. Kolakowski, Die Moderne auf der Anklagebank. Aus dem Engl. und Franz. iibertr. von
F. Giese und K. Nellen. Ziirich 1991. (Manesse Biicherei 44)

* Vgl. M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Gesammelte
Aufsdtze zur Religionssoziologie. Bd. 1. Tibingen 1963, 17-206, hier 204.



Die Rede vom Vater-Gott 33

zur mechanisierten Routine, die die Menschen in eine Spirale neuer subtiler
Sachzwiinge trieb und sie die htheren Werte des Daseins vergessen lie.>* Die
Friichte der Aufkldrung tragen offensichtlich den Keim des Todes in sich. Wir
arbeiten, informieren und amiisieren uns zu Tode.* Der Aufstand gegen den Va-
ter, der schiieBlich auch vor der vatermérderischen Vernunft nicht Halt machte,
fithrte offensichtlich nicht zur Befreiung und zum wahren Leben.*’

Die Ignoranz des ,,Vaters™ in der Postmodermne

Das in dieser Krise der Ideologien festgemachte und vielbeschworene Ende der
Modeme fiihrte im Denken zur sogenannten Postmoderne.® Sie ist gekenn-
zeichnet von der Skepsis gegeniiber der Vernunft und ihrem Wahrheitsan-
spruch. Die Postmoderne will nach einem ihrer Protagonisten, Jean-Frangois
Lyotard, nicht als datierbare neue Epoche verstanden werden, sondern als Gei-
steshaltung, die durchaus schon in der Moderne selber am Werk war und nach
wie vor die Intention verfolgt, die bestimmenden erkenntnistheoretischen
Grundziige der Moderen neu zu redigieren, insbesondere die AnmaBung, sich
selbst aus dem Anspruch zu legitimieren, die ganze Menschheit durch Wissen-
schaft und Technik zu emanzipieren.*® Sie setzt daher bei der Kritik an der tota-
lisierenden Vernunft und ihrem Subjekt an. Diese verdichtet sich zunehmend
mehr zu einer energischen Absage an den Terror der Theorie, der logisch und
empirisch iiberpriifbaren Denksysteme und der Idee der Wahrheit iiberhaupt.
Die moderne Vernunft, wie sie in autonom sich diinkenden Subjekten auftrat,
hat in den Augen der Postmoderne eine Diktatur der ,,Ausschlieung® (Fou-
cault) ausgeiibt, indem sie alles negierte, was ihr unverstandlich erschien. Dem-
gegeniiber vertritt etwa Lyotard im Sinne der Auflésung der Semiologie in eine
Energetik die Meinung, dall weder Kunst noch Philosophie es mit ,,Bedeutung®
oder ,,Wahrheit* zu tun haben, sondern nur noch mit ,Energieumwandlungen®,
die nicht mehr auf ein Subjekt oder eine Identitét zuriickgefiihrt werden kon-
nen.*® Deshalb ist es fiir den Postmodernismus auch ein Gebot der Stunde, sich
von den Meta-Erzéihlungen und dem Fundamentalismus letzter Legitimationen
ebenso zu verabschieden wie von den groBen Menschheitstriumen und den
Utopien von Versohnung und universeller Harmonie.

35 Vgl. ebd. 163-206.

% Vgl. W, Oelmiiller (Anm. 24) 47.

3 Vgl. P. Strasser, Journal der letzten Dinge. Frankfurt a. M. 1998, 221-223.

% Vgl. H.-J. Tiitk, Postmoderne. Mainz/Stutigart 1990; P. Engelmann (Hg.), Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte franzdsischer Philosophen der Gegenwart. Stultgart 1990.

¥ Vgl. I.-F. Lyotard, Die Moderne redigieren, in: W. Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne.
Schiiisseltexte der Postmoderne-Diskussion. Weinheim 1988, 204214, hier 213.

0 Vgl. Ders., Essays zu einer affirmativen Asthetik (Aum. 32) 121.



Emmanuel J. Bauer 34

Fiir Lyotard, der den Begriff der ,,Postmoderne* in die professionelle Philo-
sophie eingebracht hat, liegt das Spezifikum des Postmodernen - sehr verein-
facht gesagt — deshalb darin, ,,daB man den Meta-Erzéhlungen keinen Glauben
mehr schenkt**', d. h. den alles umfassenden, alles integrierenden und alles in-
terpretierenden Systemen des Denkens, deren Leitidee die Ordnung und den
Wahrheitsgehalt der einzelnen Wirklichkeitselemente legitimierte. Klassisches
Beispiel dafiir ist die Philosophie Hegels, die in sich den aufklérerischen Ge-
danken der Emanzipation und die christliche Heilsidee zu einer einheitlichen
Erziéhlung der Erzéhlungen verband. In ihr konzentrierte sich die spekulative
Moderne.* Mit dem Schwund der Meta-Erzihlungen verloren die Idee der
Einheit und die damit verkniipften Hoffnungen ihre Aussagekraft. Totalitit
wurde obsolet. An der Zersetzung der Einheit stiftenden Ideen waren auch die
neuen Kommunikationstechnologien mafigeblich beteiligt. Sie bewirkten die
Auflésung aller Informationen in kleinste Einheiten, die geeignet waren, belie-
bigen neuen Systemen eingegliedert zu werden. Im Gegensatz etwa zu Haber-
mas’ konsenstheoretischem Vernunftbegriff proklamiert die Postmoderne ei-
nen pluralistischen, quasi punktualistischen Vernunftbegriff. Lyotard vertritt in
diesem Sinn einen irreduziblen Pluralismus der Rationalititen und eine blof3
lokale Validitit aller Diskurse.** Sprachspiele jeglicher Art sind moglich und
erlaubt, die unterschiedlichsten Handlungsmuster stehen gleichrangig neben-
einander. Man geht davon aus, daf} die Sehnsucht nach dem Ganzen und Einen,
die Illusion der ,,Umfassung der Wirklichkeit**, teuer bezahlt wurde, insofern
sie verantwortlich war fiir Terror und Totalitarismus und es immer wieder neu
ist, wo sie aufkeimen. Die Devise lautet daher: Krieg dem Ganzen!

Die Absage an synthetisierende, interpretierende und legitimierende (meist
ideologische) Ideen und deren Erzihlungen fiihrt dazu, daB man versucht, die
Last der Vergangenheit und die Verantwortung der Planung der Zukunft zu ver-
gessen und im Augenblick zu leben. Das bedeutet zugleich eine Auflsung des
geschichtlichen Denkens und eine Zerstorung aller Finalititen. Ohne Ziele und
Hoffnungen verliert der Mensch aber auch den Sinn seiner Existenz. Jean
Baudrillard deutet daher die Revolution der Postmodeme als ,,riesigen Prozef3
des Sinnverlusts“**. Der Mensch habe nichts mehr zu erwarten, weder die Ver-
wirklichung einer revolutionédren Utopie noch eine atomare Katastrophe. Die
Zukunft ist schon angekommen. Eine logisch-psychologische Konsequenz der
Perspektivelosigkeit und der Reduktion der Existenz auf den distanzlosen

' Ders., Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Ubers. von O. Pfersmann. Graz/Wien 1986, 14.
(Edition Passagen 7; di.: La Condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 1979)

% Vgl. ders., Randbemerkungen zu den Erzdhlungen, in: P. Engelmann (Anm. 38) 49-53.

# Vgl. ders., Das postmoderne Wissen (Anm. 41) 123.

4 Vgl. ders., Die Moderne redigieren (Anm. 39) 213.

4 Vgl. J. Baudrillard, Tod der Moderne. Eine Diskussion.Tiibingen 1983, 25.



Die Rede vom Vater-Gott 35

Seinsvollzug ist das Gefiihl des Lebensiiberdrusses, die Flucht in eine hedoni-
stische Erlebnissucht oder eine dreiste Gleichgiiltigkeit. Postmoderne er-
scheint unter diesem Gesichtspunkt als eine Neu-Auflage der ,,Fréhlichen Wis-
senschaft Nietzsches, kurz, als ,,eine den Verlust des Sinns, der Werte, der
Realitit in frohlichem Wagnis auf sich nehmende Moderne*““. Spitestens hier
wird deutlich, da} die Postmoderne eine eigentiimliche Ambivalenz in sich
triagt, die mit der Zweideutigkeit der Kritik der Moderne zu tun hat. Als solche
kann sie zu einer Selbstiiberschreitung der Moderne in Richtung auf eine wahr-
haft ,offene* Gesellschaft fithren oder aber die Errungenschaften der Auf-
kldrung durch Zynismus, Irrationalismus und eine subjektivistische Eskalation
des Individualismus pervertieren.

Der ambivalente Charakter der Postmoderne zeigt sich auch auf existentiel-
ler und religioser Ebene. Die Fragmentierung der Sinnhorizonte und die Scheu
vor dem Wahrheitsanspruch haben Irritation und Verunsicherung in ethischen
wie philosophischen Fragen ebenso zur Folge wie den Hang zu Oberfléichlich-
keit, narziBtischem Erlebenwollen und Auskosten des Augenblicks.*” Im Hin-
blick auf unsere Ausgangsthematik kann man sagen: Das Ende der ,,vaterlo-
sen‘ Moderne bewirkte keine Riickkehr zum Vater, sondern Relativismus und
Indifferenz gegeniiber Werten und Normen. Deren Symptome sind Orientie-
rungslosigkeit und MiBtrauen gegeniiber jeder groBeren Wahrheit, was wieder-
um zu Apathie, Freudlosigkeit und (geistiger wie menschlicher) Einsamkeit
fithrt, Note, unter denen der heutige Mensch im besonderen MaB leidet. Die
neue Antwort besteht im Letzten also in der Gleichgiiltigkeit gegeniiber der
Wabhrheit, die eine vielleicht noch radikalere und gefahrlichere Form der Ab-
lehnung des ,, Vaters* bedeutet als der Versuch, ihn zu téten. Man bekampft ihn
nicht mehr, sondern ignoriert ihn als absolut bedeutungslos. Die Gottesfrage ist
uninteressant geworden. Gott und Transzendenz haben ihre existentielle At-
traktivitit verloren, sie haben héchstens noch den Stellenwert einer nostalgi-
schen oder schongeistigen Garnierung.

Die Suche nach dem ,,Vater — eine christliche Alternative?

Driickt sich die Haltung der Aufkldrung eher im jiingeren Sohn des Gleichnis-
ses aus, so die der Postmoderne im dlteren Sohn. Wir spiiren, in welch groBem
Ausmal diese beiden Formen der Ablehnung des Vaters auch Teil unserer

“ A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno.
Frankfurt a. M. 31993, 55.

47 Um MiBverstindnissen vorzubeugen, muf} betont werden, daB die hier geschilderte Lebens-
haltung, die W. Welsch als ,,Pluralismus der Oberflichen-Buntheit* bezeichnet, bloB die leider
oft im Alltag anzutreffende Karikatur des veritablen philosophischen Postmodemismus dar-
stell.Vgl. W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Berlin #1997, XVII und 322 f.



Emmanuel J. Bauer 36

Empfindungen sind. Wir haben daher als ,,moderne-postmoderne* Christen
heute nur die Alternative, entweder dem ,, Vater” und dem Tod im Namen einer
falsch verstandenen Autonomie den Kampf anzusagen und zu versuchen, un-
ser Leben und unsere Welt fest in den Griff unserer Ideen zu bekommen. Dann
werden wir (wie die Kulturgeschichte zeigt) vermutlich hart, riicksichtslos und
autoritir werden, und frither oder spiter wird unsere Stimmung umschlagen in
Angst, Gleichgiiltigkeit, Sinnlosigkeit und Einsamkeit. Oder wir machen uns
auf die Suche nach dem ,,Vater”, aus dem Glauben heraus, daf} er jener perso-
nale bergende Endpunkt ist, in den unser Leben einmiindet, jenes Du, das auf
uns zukommt, um uns bleibend je neu Zukunft zu schenken.

Dieser ,,Vater ist nun nicht zu verstehen als Konkurrent des Menschen und
seiner Freiheit, nicht als Despot, von dem er sich mit Gewalt emanzipieren
muf, um zu sich selbst zu finden und zum eigenen Leben zu kommen. Er ist ei-
ne Metapher fiir die liebende viterliche und miitterliche Gestalt dieses ge-
heimnisvollen Du, dem wir uns riickhaltlos anvertrauen konnen, von dem wir
uns bedingungslos geliebt wissen diirfen, jenseits und unabhingig von unseren
(positiven oder negativen) Erfahrungen mit irdischen ,,Vater“-Figuren. Dieser
Andere, dieses treue, barmherzige Du ist der Gott Jesu Christi, den uns dieser
als barmherzigen Vater geoffenbart hat. Dall wir zu Gott zutraulich ,,Abba, Va-
ter* sagen diirfen, entspricht wohl der einen Seite unserer inneren Angste und
Hoffnungen, ist aber deswegen kein Produkt unserer Sehnsucht, keine leere
Projektion. Es ist eine geschichtliche Wahrheit, die unserer Not und Sehnsucht
vorausliegt. Es ist die Botschaft Jesu, der Gott als Vater geoffenbart hat. ,,Nie-
mand kennt den Vater, nur der Sohn und der, dem es der Sohn offenbaren will.«
Mt 11,27)

Die Hinkehr zum ,,Vater darf also nicht miflverstanden werden als Regres-
sion, als Riickfall in kindliche Abhéngigkeitsstrukturen, kann nicht heiflen, die
Verantwortung fiir sein Leben zu delegieren und sich in infantile Formen der
Unselbstidndigkeit zu fliichten. Sie darf aber auch nicht mideutet werden als
bedingungslose Emanzipation vom ,,Vater*. Denn diese fiihrt nur allzu oft und
allzu gern in neue, vielfach schlimmere Abhingigkeiten. Der despotische, au-
toritdre Vater-Gott ist ebenso abzulehnen wie der absolut profillose Softy-Opa-
Gott. Die Zuwendung zum ,,Vater* ist eine Bewegung des Vertrauens, die frei
macht, ein Weg, der uns in die Freiheit und in die Verantwortung ruft, indem er
uns herausfordert, ganz wir selber zu sein und an der Zukunft des eigenen Le-
bens und des Reiches Gottes in der Welt mitzubauen.





