
Die Rede vom Vater-Gott 
Ein theologisch-spirituelles Problem 
in philosophisch-geistesgeschichtlichem Kontext 

Emmanuel J. Bauer, Salzburg 

Das Problem der adäquaten Rede von Gott ist ein uraltes Thema der christ- 
lichen Theologie und Philosophie. Eine neue Facette tut sich in unseren Tagen 
in der Frage auf, ob es legitim sei, von Gott als dem •Vater" zu reden. Auslöser 
für die aktuelle Auseinandersetzung sind nicht zuletzt die neue soziale Stellung 
der Frau und die daraus folgenden großen gesellschaftlichen Umbrüche. Es ist 
daher nicht verwunderlich, daß das Thema vor allem von der Feministischen 
Theologie aufgegriffen wurde. Aber auch Psychologie und Soziologie konnten 
nicht achtlos daran vorübergehen. Die kirchliche Tradition hält unverändert an 
der biblisch vielfach bezeugten Rede vom •Gott und Vater Jesu Christi" (2 Kor 
1,3) fest, was nicht zuletzt in dem vor kurzem abgelaufenen sogenannten •Jahr 
des Vaters" zum Ausdruck kam. Die Christen waren eingeladen, den Blick auf 
Gott als den Urquell allen Lebens zu richten und sich auf die Suche nach dem 
tieferen Sinn der Botschaft Jesu vom himmlischen Vater zu machen. 

Will man sich nicht mit einer schnellen theologischen Antwort zufrieden ge- 
ben, sondern in aller Redlichkeit und phänomenologischen Offenheit der Frage 
auf den Grund gehen, kommt man nicht umhin, beim Selbstverständnis des kon- 
kreten Menschen in der Welt von heute und den aktuellen gesellschaftlichen Ent- 
wicklungen anzusetzen. Dann müssen wir uns aber fragen, ob es überhaupt sinn- 
voll und zeitgemäß ist, heute von Gott als •Vater" zu sprechen. Kann in einer 
Zeit, die Alexander Mitscherlich, als •vaterlose Gesellschaft" beschrieben hat,1 

der biblische Gott den Menschen im Bild des Vaters überhaupt noch nahe ge- 
bracht werden oder verstellt die Rede von Gott als dem •Vater" nicht vielmehr 
dem heutigen Menschen den Zugang zu ihm? So manche Gründe vertiefen die 
Skepsis. Überraschende Einblicke ergeben sich, wenn man versucht, dieses The- 
ma in philosophisch-geistesgeschichtlicher Perspektive zu betrachten. 

Die •Vater"-Entfremdung des heutigen Menschen 

In den letzten Jahrzehnten kam es durch geänderte gesellschaftliche Rahmen- 
bedingungen zu einem tiefgreifenden Wandel in der Vater-Kind-Beziehung 

'   Vgl. A. Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen zur Sozialpsychologie. 
München 101996. 



Emmanuel J. Bauer 22 

und im Zuge der Emanzipation der Frau auch im Mutter-Kind-Verhältnis. Die 
zunehmende Spezialisierung und Fragmentierung der Arbeit infolge der An- 
wendung immer komplizierterer Technologien, die Trennung von Wohn- und 
Arbeitsplatz sowie der Übergang vom selbständigen Produzenten zum Ange- 
stellten bzw. Arbeiter, der Lohn empfängt und zum Konsum fremder Güter ge- 
zwungen ist, führten zu einer sozialen Konstellation, in der das Arbeitsbild des 
Vaters immer mehr aus der Familie verschwand. Er büßte die unterweisende 
Funktion ein, seine auctoritas wurde sukzessive entleert, seine potestas inner- 
halb wie außerhalb der Familienbande mehr und mehr verringert. Umgekehrt 
erlebte das Kind sowohl auf affektiver als auch auf sachlicher Ebene einen gra- 
vierenden Einbruch in der Vater-Beziehung. Dadurch entsteht eine Entfrem- 
dung vom Vater, die Mitscherlich als •Vaterlosigkeit des ersten Grades"2 be- 
zeichnet und im Begriff vom •unsichtbaren Vater"3 auf den Punkt bringt. Der 
•unsichtbare Vater" meint also nicht die imaginierte allmächtige Gestalt des 
himmlischen Vaters, der - selbst unsichtbar - überall zugegen ist und alles 
sieht, auch nicht den •verlorenen Vater", den das Kind durch Tod, Nichtzu- 
standekommen der Ehe, verweigerte väterliche Obsorge oder Scheidung ent- 
behren muß. Gemeint ist vielmehr das Verblassen des Vaterbildes, das Un- 
sichtbarwerden des leiblichen Vaters und die damit einhergehende 
Schwächung der Beziehung zu ihm infolge der beschriebenen gesellschaftli- 
chen Umbrüche. 

Auf der Ebene der Mutter-Kind-Beziehung läßt sich eine analoge Entwick- 
lung beobachten. Auch hier wurde die Intimität der Beziehung durch verschie- 
dene technische Eingriffe empfindlich gestört. Die Beeinträchtigung der frühe - 
sten Mutter-Kind-Beziehung erweist sich für die Entwicklung des Kindes als 
noch folgenschwerer als das Verschwinden des Hand-in-Hand-Handelns zwi- 
schen Vater und Kind. Denn von der Geborgenheit und dem Einklang bewuß- 
ter und unbewußter gemüthafter Zuwendung, die das Neugeborene vor allem 
seitens der Mutter als der Primärbezugsperson empfängt, hängt es wesentlich 
ab, ob das Kind ein •Urvertrauen" (basic-trust) in das Leben entwickelt.4 Die- 
se erste stabile Vertrauensbindung bildet die entscheidende Grundlage für die 
spätere Beziehungs- und Glaubensfähigkeit. 

Die moderne Vaterlosigkeit hat aber auch zu tun mit der Vermassung und 
gleichzeitigen Atomisierung der Lebens- und Arbeitswelt. Trotz zunehmender 
Individualisierung entgleitet dem Einzelnen immer mehr die faktische Macht 

2 Vgl. ebd. 338. 
3 Vgl. ebd. 172-204. 
4 Der Begriff wurde im Englischen geprägt (basic-trust) und stammt von Erik H. Erikson. Die- 
ser versteht unter Urvertrauen die Folge der Summe der in der ersten stabilen Beziehung ge- 
machten Erfahrungen, daß meine Bedürfnisse ohne allzu großen Aufschub gestillt wurden. Vgl. 
E. H. Erikson, Wachstum und Krisen der gesunden Persönlichkeit. Stuttgart 1952, 13. 



Die Rede vom Vater-Gott 23 

und geht auf Systeme über. Die Globalisierung ist in vielen Bereichen vom 
Schlagwort zur Wirklichkeit geworden. Wichtige Entscheidungen können 
(und sollten) nur noch unter Berücksichtigung ihrer weltweiten Auswirkungen 
getroffen werden. Der einzelne Mensch ist vielfach anonymen Herrschaftsfor- 
men ausgeliefert. Das vater- und mutterlose Kind wächst zum •herrenlosen Er- 
wachsenen" heran, übt bloß eine anonyme Funktion innerhalb eines riesigen 
Arbeitssystems (Konzerns) aus und wird weithin von anonymen Funktionen 
oder Kräften (Medien, Wirtschaft,...) gesteuert. In dieser Form der Auflösung 
der •personalen Relation der Machtverhältnisse" sah Mitscherlich den zweiten 
Grad der Vaterlosigkeit.5 

Die reduzierte Möglichkeit des realen Erlebens des Vaters in den konkreten 
Lebensbewältigungspraktiken und die damit verbundene Entfremdung zwi- 
schen Vater und Kind zogen neben einem Defizit an Sozialbildung auch eine 
tiefgreifende negative Umwertung der Vaterfigur nach sich. Der Vater trat in 
der Welt des Kindes zunehmend mehr nur noch in der Rolle des (richtenden, 
Ordnung schaffenden) Schreckgespenstes in Erscheinung. Die logische Kon- 
sequenz davon sind emotionale Distanz und Ablehnung. Die Vaterlosigkeit im 
Sinne der Ungreifbarkeit des Vaters führte auf diesem Weg quasi aus psycho- 
logischer Notwendigkeit zur Verachtung des Vaters und zu dessen Verwerfung 
als Vorbild und Quelle der Autorität. Ein Umstand, der sich gerade in der Pu- 
bertät und Adoleszenz negativ auf den Weg der Selbstfindung des jungen Men- 
schen auswirken kann. 

Der Verlust der gesellschaftlichen Stellung ist aber nur das Epiphänomen 
der besagten Vaterlosigkeit. Das eigentliche Problem ist die •primäre Vaterlo- 
sigkeit", also die Vater- und Mutterlosigkeit in der Kindheit. Während man den 
•vaterlosen" Strukturen der Gesellschaft durch die Ausprägung neuer Bewälti- 
gungsstrategien effizient begegnen kann, ist der reale Verlust des Vorbildes des 
Vaters und der Nähe der Mutter in der Kindheit nicht zu heilen. Die Möglich- 
keit, basale, stabile Beziehungen zu erfahren, d.h. auch die eigene Ambivalenz 
am gleichbleibenden Partner auszugleichen, ist eine konstitutive Vorausset- 
zung für eine selbständige, sozial und personal verantwortungsvolle und be- 
ziehungs- wie glaubensfähige Persönlichkeit. 

Wenn auch die gesellschaftlichen Ursachen und Rahmenbedingungen sich 
weiter verändert haben, die psychosozialen Phänomene als solche und ihre 
Auswirkungen sind nach wie vor aktuell. Das Mutter-Kind-Verhältnis ist heu- 
te, nicht zuletzt durch das neue Rollenverständnis der Frau, nicht weniger in 
seiner Intimität und Stabilität bedroht wie vor einigen Jahrzehnten. Die primä- 
re Erfahrung der Vaterlosigkeit wurde zur Alltäglichkeit in unserer konkreten 
Lebenswelt. Viele Kinder entbehren das Erleben eines (ihres) Vaters im um- 

Vgl. A. Mitscherlich (Anm. 1) 338. 



Emmanuel J. Bauer 24 

fassend bio-psycho-sozialen Sinn, weil sie von ihren Müttern allein erzogen 
werden (müssen), andere zumindest in psycho-sozialer Hinsicht, weil der Va- 
ter keine Zeit oder kein Interesse für sie hat, sich mit ihnen nicht auseinander- 
setzt, alles permissiv gutheißt, statt es zu konfrontieren mit dem Ernst des Le- 
bens, also mit der Aufgabe, das eigene Dasein in Freiheit und Verantwortung 
vor der Wahrheit zu gestalten. Damit fehlt den Jugendlichen der Reibebaum, 
der Widerstand, an dem sie ihre eigene sittliche Persönlichkeit im Aufbau des 
Gewissens und des Verantwortungsgefühls herausarbeiten könnten. Identitäts- 
krisen sind vorprogrammiert. Wieder andere haben sehr schlechte Erfahrung 
mit dem vorhandenen Vater, mit ihren Eltern oder mit anderen Vater-Figuren in 
ihrem Leben (z. B. Seelsorger, geistlicher Begleiter,...) gemacht. Die Folge da- 
von ist, daß für viele Menschen unserer Zeit das Bild des Vaters negativ besetzt, 
durch Enttäuschungen und Verletzungen schwer belastet ist. Sie wollen daher 
nicht denjenigen Vater nennen, von dem sie nicht enttäuscht, nicht verworfen, 
nicht mißbraucht, sondern als Person ernst- und angenommen werden wollen. 
Hier ist der existentielle Sitz im Leben für die Vorbehalte gegen eine Vater- 
theologie im Zentrum des christlichen Gottesbildes. 

Feministische Kritik am Vater-Bild für Gott 

An diesem Punkt hakt auch die feministische Kritik an den herrschenden Got- 
tesbildern ein.6 Eine Bestandsaufnahme der spontan mit Gott assoziierten Na- 
men zeigt, daß die von den Menschen internalisierten Gottesbezeichnungen in 
der Regel männlich sind. Neben •Herr", •Schöpfer", •König", •Herrscher", 
•Richter", •Allmächtiger" und •Unendlicher" wird vermutlich bei den meisten 
Christen •Vater" eine vorrangige Stelle einnehmen. Auch wenn es zum Wesen 
einer theologischen Metapher gehört, vorerst zu irritieren, indem sie scheinbar 
Unverträgliches von ihrem Bezugssubjekt aussagt, darf sie dennoch nicht zu 
einem falschen Begriff der intendierten Wirklichkeit führen. Eine Bezeichnung 
für Gott darf dessen wahres Wesen nicht verstellen, sie soll vielmehr eine Tür 
zu tieferer, wirklicher Gotteserkenntnis öffnen, d.h. zum Verstehen dessen 
führen, worin das in der Metapher Vorgestellte dem wahren Gott entspricht.7 

Unter diesem Gesichtspunkt die männlichen Gottesbilder einer eingehenden 
Prüfung zu unterziehen war und ist eines der bevorzugten Anliegen der femi- 

6 Vgl. V. Mollenkott, Gott eine Frau? Vergessene Gottesbilder der Bibel. München 1985; M. 
Daly, Jenseits von Gottvater, Sohn & Co. Aufbruch zu einer Philosophie der Frauenbefreiung. 
München "1986; L. Scherzberg, Grundkurs feministischer Theologie. Mainz 1995; L. 
Schottroff/S. Schroer/M.-T. Wacker, Feministische Exegese. Forschungsbeiträge zur Bibel aus 
der Perspektive von Frauen. Darmstadt 1995. 
7 Vgl. J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre. München 1992. 



Die Rede vom Vater-Gott 25 

nistischen Theologie. Ihr gelang es, die Übertragung des Vater-Bildes auf Gott 
der Selbstverständlichkeit des alltäglichen Gebrauchs entrissen und dessen 
Mißverständlichkeit und Ambivalenz ins Bewußtsein gehoben zu haben. Trotz 
des Wissens, daß die Erfahrung von Gottes Zuwendung und Sorge dazu geführt 
hat, Gott als Vater auszugeben, bleibt dieser Schritt für feministische Theolo- 
ginnen doch ein sehr widersprüchlicher.8 Väter mißhandeln, vergewaltigen, 
mißbrauchen ihre Kinder sexuell, Männer entledigen sich ihrer Verantwortung 
als Väter oder Partner und Väter nützen ihre ökonomische Überlegenheit, um 
Frauen und Kinder in existentieller Abhängigkeit zu halten - und trotz alledem 
soll Gott ein Vater sein? 

Das Faktum der Dominanz männlicher Begriffe in der Rede von Gott ist in 
den Augen der feministischen Theologinnen kein bloß formales Sprachpro- 
blem. Abgesehen von der existentiellen Widersprüchlichkeit der Vater-Meta- 
pher beklagen sie vor allem die tiefgreifende Wechselwirkung zwischen reli- 
giösen Symbolen und gesellschaftlichen Verhältnissen. Zu Gott als Vater zu 
beten sei Ausdruck eines latenten Patriarchalismus. Der über alles Sein wal- 
tende ewige Vater im Himmel finde seine inhaltliche Entsprechung in männli- 
chen Herrschern auf Erden, im Pfarrer auf der Kanzel und in Vätern, die sich 
als Haupt der Familie verstehen. In letzter Radikalität könnte diese Korrelation 
in der Gleichung auf den Punkt gebracht werden: •Ist Gott männlich, so ist der 
Mann göttlich." (Mary Daly) Durch die Reduktion Gottes auf männlich domi- 
nierte Bilder werde indirekt das Männliche divinisiert, demgegenüber das 
Weibliche als das Widergöttliche, Minderwertige und Sündige erscheine, das 
es zu domestizieren und einzugrenzen gelte.9 

Gegen die Vater-Theologie wird oft eingewandt, man könne Gott doch ge- 
nauso gut als Mutter ansehen. Tatsächlich gibt es, besonders im Ersten Testa- 
ment, zahlreiche biblische Hinweise, die Gott mütterliche bzw. weibliche Zü- 
ge zuschreiben. Man denke an dessen zentrale Eigenschaft der Barmherzigkeit, 
die im Hebräischen •rachamim" heißt, was soviel wie Mutterschoß bedeutet, 
oder an den Vergleich Gottes mit einer Gebärenden oder einer stillenden Frau. 
Nachdrücklich unterstrichen wird die Weiblichkeit Gottes in der Rede von der 
•mach Jahwes". Die mach bedeutet Wind, Sturm, Lebensatem, Kraft Gottes 
und Geist Gottes, sie schwebt am Anfang der Schöpfung über den Wassern, 
bläst das Rote Meer zur Seite, um den Israeliten den Durchzug zu ermöglichen, 
erfüllt die charismatischen Führer Israels mit Geist und Kraft, bringt in der 
Ezechiel-Vision die toten Gebeine wieder zum Leben und wird schließlich in 
der Verheißung Joels über alles Fleisch ausgegossen. Schüngel-Straumann 
sieht alle diese Elemente im Bild der unter Schnauben Gebärenden, die neuem 

Vgl. L. Scherzberg (Anm. 6) 150-158. 
Vgl. E. Schneider-Böklen/D. Vorländer, Feminismus und Glaube. Mainz/Stuttgart 1991, 125. 



Emmanuel J. Bauer 26 

Leben Raum gibt, zusammengefaßt und übersetzt mach mit •schöpferische 
Lebenskraft".10 Manche Feministinnen begnügen sich aber nicht, weibliche 
Facetten Gottes in Erinnerung zu rufen oder neu zu entdecken, sondern fordern 
eine Göttin, um als Frau im weiblichen Absoluten ein göttliches Vorbild und ei- 
ne Identifikationsmöglichkeit zu haben. So verständlich die Sehnsucht, sich 
mit der eigenen Gestalt, Kreativität, Sexualität und Identität im Gottesbild be- 
jaht und bestärkt zu finden, und so bedeutsam die Möglichkeit, sich mit dem 
Gottesbild zu identifizieren, für die religiöse Sozialisation auch sein mag, so 
sehr birgt sie die Gefahr, der Religionskritik Feuerbachs in die Hände zu spie- 
len. Ein Gott oder eine Göttin, die primär dazu dient, den Menschen Identifi- 
kationsmöglichkeiten bereitzustellen, sind letztlich nur die ins Unendliche pro- 
jizierten Idealbilder des eigenen Wesens. 

Moderate und christliche Feministinnen sind sich dieser Problematik be- 
wußt und wissen, daß Gott im Sinne der theologia negativa all das nicht ist, was 
wir mit Namen, Bildern und Metaphern von ihm sagen. Er ist gerade als der 
Ganz-Ähnliche und Ganz-Nahe der Ganz-Andere. Das gilt natürlich für die 
männlichen Vorstellungen von Gott genauso wie für die weiblichen. Ein matri- 
archalischer Gottesbegriff durch Überhöhung des weiblichen Ichs wäre so ge- 
sehen keine sinnvolle Alternative zur patriarchalisch geprägten Theologie. Ei- 
ne konstruktive Lösung müßte damit ansetzen, die grundsätzliche kulturelle 
Bedingtheit der Definition von Weiblichkeit und Männlichkeit zu beachten und 
ideologische Konstruktionen in diesem Bereich als solche zu entlarven. Jen- 
seits aller geschlechtsspezifischen Vorstellungen von Gott bleibt aber letztlich 
die lebendige personale Beziehung das Entscheidende im Gott-Mensch-Ver- 
hältnis. Das kann für Frauen auch ein Weg zum Verständnis und zur Integrati- 
on der männlichen Gottesbilder sein. Die evangelischen Theologinnen Schnei- 
der-Böklen/Vorländer kommen zu dem Schluß: •Nicht die Suche nach Identi- 
fikationsfiguren ist für Frauen angesagt, sondern die praktische Entfaltung und 
spirituelle Auslegung des ,männlichen' Bildes von Gott als liebendem Ge- 
genüber (z.B. Hos 2,21)."n Das bedeutete keine Unterdrückung des weibli- 
chen Selbst, vielmehr - bei Frauen wie bei Männern - die Entfaltung der weib- 
lichen Seelenkräfte in der liebenden Du-Beziehung zu Gott, der als das ge- 
heimnisvolle Andere alle (männlichen wie weiblichen) Definitionen über- 
steigt. Trotz alledem ist angesichts der nicht zu leugnenden Dominanz des 
Männlichen im Umgang mit der Vater-Metapher Behutsamkeit und Zurück- 
haltung geboten, damit nicht auf der Ebene der Vorstellungen und Denomina- 
tionen heimlich suggeriert wird, daß Gott doch männlich sei.12 

10 H. Schüngel-Straumann, Ruah bewegt die Welt. Gottes schöpferische Lebenskraft in der Kri- 
senzeit des Exils. Stuttgart 1992; und L. Scherzberg (Anm. 6) 175-185. 
11 E. Schneider-Böklen/D. Vorländer (Anm. 9) 127. 
12 L. Scherzberg (Anm. 6) 79. 



Die Rede vom Vater-Gott 27 

Das ambivalente existentielle Verhältnis des Menschen zum •Vater" 

Versuchen wir nach diesen soziologischen und theologischen Vorüberlegun- 
gen, nun diesem Gott, der Vater und Mutter in einem ist, im eigenen Leben auf 
die Spur zu kommen. Wenn wir in uns selbst gehen und unsere Erfahrungen mit 
Gott anschauen, werden wir vermutlich eine Zwiespältigkeit entdecken: Situa- 
tionen, in denen wir bei Gott Geborgenheit suchten, wie ein Kind bei seiner 
Mutter oder seinem Vater, gleichzeitig aber auch Phasen, in denen wir uns ge- 
gen Gott auflehnten und den Drang verspürten, uns von ihm zu lösen, um un- 
abhängig und frei unser Leben selbst zu bestimmen. Wie das Gleichnis vom 
Barmherzigen Vater zeigt, war und ist es offensichtlich immer schon schwer 
gewesen, ein gutes Verhältnis zum eigenen wie auch zum himmlischen Vater 
zu linden. Beide Haltungen, die der Auflehnung und die der Sehnsucht nach 
dem Vater, werden in diesem Gleichnis veranschaulicht.13 

Im Leben des Menschen zeigen sich diese beiden Urverhaltensweisen dem 
Vater gegenüber paradigmatisch in seinem Verhältnis zum Tod. Die Ableh- 
nung des Vaters kommt in der natürlichen Auflehnung gegen den Tod zum 
Ausdruck, die Sehnsucht nach letzter Geborgenheit und Heimat im vertrauens- 
vollen Übergeben des Lebens am Ende der irdischen Tage. Existenzphiloso- 
phisch könnte man sagen: Der Mensch wehrt sich im Namen des Lebens gegen 
den Tod, obgleich dieser ein unabwendbares Schicksal und eine letzte Ge- 
wißheit darstellt. 

Martin Heidegger spricht daher vom menschlichen Leben als •Sein zum To- 
de"14. Sein Ausgangspunkt ist das Phänomen der Zeit. Er erkannte in der Zeit- 
lichkeit den ursprünglichen ontologischen Grund der Existentialität des Da- 
seins, insofern diese den ursprünglichen Seinssinn des Daseins ausmacht und 
erst aus ihr das Sein des Daseins als Sorge verständlich wird.15 Das Sein des 
Daseins zeigt sich als permanentes •Noch-Nicht" bzw. •ständiger Ausstand", 
als wesenhafte Unvollendetheit im Sinne des Noch-nicht-zu-seinem-Ende-ge- 
kommen-Seins, als ständiger Bezug auf eine Zukunft. Zum Dasein gehört et- 
was, das es noch nicht ist, sondern sein wird. •Das Dasein muß als es selbst, 
was es noch nicht ist, werden, das heißt sein."16 Am Ende der Zukunft steht 
letztlich der Tod als Zu-Ende-Sein des Daseins. Tod ist aber, existentialanaly- 
tisch betrachtet, wesentlich mehr als der Endpunkt des Lebens, als ein Able- 
ben, er ist ein •Sein zum Ende" des konkreten Menschen. •Der Tod ist eine 

13 Vgl. C. M. Martini, Den Weg zum Vater finden. Gott-Vater in einer vaterlosen Gesellschaft. 
München 1999. 
14 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen 151979, hier bes. 235-267. 
15 Vgl. ebd. 234f. 
16 Ebd. 243. 



Emmanuel J. Bauer 28 

Weise zu sein, die das Dasein übernimmt, sobald es ist."17 Das heißt, die Ganz- 
heit des menschlichen Daseins erweist sich als •Sein zum Tode", verstanden 
als gespannter Zeitvorgriff, in welchem der Tod immer schon ins Dasein her- 
einragt. Der Mensch erlebt seine Existenz als ein Geworfensein mit dem un- 
ausweichlichen Zutreiben auf den Tod im Sinne des Ablebens. Diese Ge- 
wißheit löst Angst aus. Das permanente Dem-Tod-Ausgesetztsein und die 
Angst gehören für Heidegger zu den Existentialien, den grundsätzlichen Kon- 
stituanten des Daseins.18 Sie sind Folgen und Ausdruck der Endlichkeit der 
Zeitlichkeit des Daseins. Sie werden nicht nur als Bedrohung des Daseins er- 
lebt, sie eröffnen auch die Eigentlichkeit des Daseins. Denn nur im Modus der 
Zeitlichkeit ermöglicht das Dasein sich selbst das eigentliche Ganzseinkönnen 
der auf das Ende vorlaufenden Entschlossenheit. Die (ursprünglich, nicht vul- 
gär verstandene) Zeit erweist sich damit als der Sinn des Seins des Daseins,19 

wobei Zeitlichkeit hier nicht die Folge von Jetzt-Punkten, sondern das •ur- 
sprüngliche ,Außer-sich' an und für sich selbst" (morazinöv),20 konkret den 
zukunftsbezogenen, gespannten Daseinsentwurf auf den Tod hin und das Hin- 
einragen des Todes ins Leben. Darin enthüllt sich die Zeitlichkeit in ihrer End- 
lichkeit, die der Grund der Geschichtlichkeit des Daseins ist.21 Der Sinn und die 
Eigentlichkeit des Daseins bestehen darin, die eigene Zukunft als eine auf den 
Tod bezogene Ganzheit auf sich zu nehmen, sie in der Gewißheit des Todes zu 
gestalten.22 

Die Gewißheit des Todes stellt jeden von uns vor die Frage, welchen Sinn 
das Leben angesichts des sicheren (irdischen) Endes hat. Als solches ist der 
Tod eine radikale Herausforderung, die Oberflächlichkeit des eigenen Lebens 
abzulegen. Er drängt uns zu einer letzten Ernsthaftigkeit und Verantwortlich- 
keit im Umgang mit der Zeit und zwingt uns, nach einem letzten Sinn des Da- 
seins zu suchen. Das Phänomen des Todes als das wesenhaft zur Geworfenheit 
des Daseins gehörende •Sein zum Ende", als die darin sich offenbarende Mög- 
lichkeit des •eigensten Seinkönnens" und •Nicht-mehr-dasein-könnens"23, be- 
gegnet uns in Situationen, in denen uns die Gebrechlichkeit und Endlichkeit 

17 Ebd. 245. Die volle existential-ontologische Definition des Todes lautet: ,J)er Tod als Ende 
des Daseins ist die eigenste, unbezügliche, gewisse und als solche unbestimmte, unüberholbare 
Möglichkeit des Daseins. Der Tod ist als Ende des Daseins im Sein dieses Seienden zu seinem 
Ende." Ebd. 25 8f. 
18 Vgl. ebd. 44. 
19 •Zeitlichkeit enthüllt sich als der Sinn der eigentlichen Sorge." Ebd. 326. 
20 Vgl. ebd. 329. 
21 Vgl. ebd. 386. 
22 Vgl. zum Ganzen: O. Pöggeler, Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen 21983; ders.: 
Zeit und Sein bei Heidegger, in: Phänomenologische Forschungen 14 (1983) 152ff. 
23 Vgl. M. Heidegger (Anm. 14) 250. 



Die Rede vom Vater-Gott 29 

des Daseins deutlich bewußt wird, wo wir in Elend oder Not stecken, schwere 
Verluste hinnehmen müssen, Ablehnung erfahren, in Depression verfallen. In 
diesen existentiellen Grenzerfahrungen kann die menschliche Haltung um- 
schlagen in die Sehnsucht nach dem Vater. Gerade dort, wo ich mich bedroht 
oder abgelehnt fühle, sehne ich mich nach einem ewigen Du, das mich an- 
nimmt und mir das Gefühl schenkt, geliebt zu sein. Das ist die Erfahrung des 
jüngeren, •verlorenen" Sohnes, der anfängt, an das Zuhause-Sein beim Vater 
zu denken. Der •Vater" steht hier für jemanden, dem wir uns ganz anvertrauen 
können. Dieses Du vereinigt in sich väterliche und mütterliche Züge, es ist der 
•Vater", der uns schützt und festhält, uns Schutz und Halt gibt, und es ist die 
•Mutter", die uns birgt und Lebensraum zum Sein gibt. Wir sehnen uns nach ei- 
nem liebenden Antlitz, in das wir ohne Furcht blicken, in dem wir uns deshalb 
selbst finden und erkennen können. Als Zufluchtsort, bei dem wir jederzeit 
Heimat finden, vereinigt der •Vater" Ursprung und Ziel menschlicher Existenz 
in sich. In diesem Sinn kann niemand seine Identität finden, wenn er nicht zum 
Vater zurückkehrt. 

Die zwei Verhaltensweisen dem •Vater" gegenüber - einerseits die Angst 
vor dem Tod im Existenzgefühl des Geworfenseins und Verlorenseins und die 
Auflehnung gegen ihn und andererseits die Sehnsucht nach dem Vater- oder 
Mutterhaus als Ort, wo wir uns sicher fühlen und sein dürfen, wie wir sind - er- 
weisen sich im letzten als zwei Aspekte einer einzigen existentiellen Grundbe- 
findlichkeit des Menschen. 

Die geistesgeschichtlichen Wurzeln der Auflehnung gegen den •Vater" 

Die innere Verwobenheit von Auflehnung gegen den Tod und Kampf gegen 
den eigenen Vater ist vermutlich der tiefste Grund für den inneren Impuls im 
Menschen, den •Vater" zu töten oder ihm zu entfliehen in der Hoffnung, sich 
dadurch von ihm zu emanzipieren. Dahinter steht der Wunsch, sein eigener 
Herr zu sein und sein eigenes Leben zu leben. Der •Vater" scheint dazu im Weg 
zu stehen als jemand, der einen als Person in seinem Eigensein nicht sein läßt, 
der es verhindert, der sein zu können, der man sein will. Der Hintergrund die- 
ser Gefühle sind vielleicht eigene schmerzliche Erfahrungen mit einer Vater- 
Figur, die ihre falsch verstandene väterliche Autorität als Mittel der Herrschaft 
und Unterdrückung mißbraucht hat. Diese existentielle Vater-Entfremdung des 
modernen Menschen weist aber auch eine starke gesellschaftlich-soziokultu- 
relle Komponente mit tiefen geistesgeschichtlichen Ursachen auf, die hilft, die 
Skepsis gegen die Vater-Gestalt im heutigen Denken besser einzuordnen, aber 
auch die fatalen Folgen der Ablehnung jeder höheren Autorität zu erkennen. 



Emmanuel J. Bauer 30 

Die geistigen Wurzeln liegen in der Aufklärung des 18. Jahrhunderts,24 in 
der die absolute Herrschaft der •autonomen Vernunft" ausgerufen wurde. Der 
Mensch sollte sich durch den •Gebrauch der eigenen Vernunft" aus der •selbst- 
verschuldeten Unmündigkeit" befreien.25 Es gilt, sich von falschen Bindungen 
an übergeordnete Autoritäten zu emanzipieren, den Mut zu haben, selber zu 
denken, statt Vorgesetztem zu folgen, und so sein Leben in Eigenregie zu ge- 
stalten. •Selbstdenken heißt den obersten Probierstein der Wahrheit in sich 
selbst (d. i. in seiner eigenen Vernunft) suchen; und die Maxime, jederzeit 
selbst zu denken, ist die Aufklärung."26 Das Wesen der Aufklärung besteht nach 
Kant also nicht in einer Anhäufung von Kenntnissen und Wissensinhalten, son- 
dern darin, an die Kraft der Vernunft zu glauben, ihr jene Qualität nicht streitig 
zu machen, die sie zum höchsten Gut auf Erden macht, nämlich der letzte Prüf- 
stein der Wahrheit zu sein, und sich dieser seiner eigenen Vernunft tatsächlich 
auch zu bedienen. Der Vernunft wird als Maß und Kriterium der Wahrheit eine 
übermenschliche, quasi-göttliche Stellung eingeräumt. In ihrem Licht hat jede 
Wahrheit sich als Wahrheit zu erweisen, vor ihrem Richterstuhl jede Tatsache, 
Behauptung und Erkenntnis sich zu verantworten. Für Kant scheint sie so et- 
was wie eine göttliche Appellationsinstanz zu sein. Bevor der Mensch etwas 
als wahr annimmt und zur Handlungsmaxime macht, soll er mittels der Ver- 
nunft das ausschlaggebende Motiv für dessen Annahme sowie die Regel, die 
aus der akzeptierten Verhaltensnorm sich ergibt, ausfindig machen und prüfen, 
ob es sich dabei um ein Prinzip handelt, das geeignet ist, zum allgemeinen 
Grundsatz seines Vernunftgebrauchs zu werden.27 Diese Vorgangsweise wirkt 

24 Vgl. dazu: E. Bahr (Hg.), Was ist Aufklärung? Thesen und Definitionen - Kant, Erhard, Ha- 
mann, Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland. Stuttgart 1984; P. A. Alt, Auf- 
klärung. Stuttgart-Weimar 1996; J. Kopper, Einführung in die Philosophie der Aufklärung. Die 
theoretischen Grundlagen. Darmstadt: M996; W. Oelmüller, Philosophische Aufklärung. Ein 
Orientierungsversuch. München 1994; P. Pütz, Die deutsche Aufklärung. Darmstadt 31991 (EA: 
1978); und J. Schmidt (Hg.), Aufklärung und Gegenaufklärung in der europäischen Literatur, 
Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart. Darmstadt 1989. 
25 Maßgebend für das Selbst- und noch mehr für das heutige Verständnis der Aufklärung wurde 
Kants berühmte Definition: Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstver- 
schuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Lei- 
tung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache 
derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt, sich 
seiner ohne Leitung eines andern zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Ver- 
standes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der Aufklärung." I. Kant, Beantwortung der Frage: 
Was ist Aufklärung (1784), in: E. Bahr (Anm. 24) 9-17, hier 9. 
26 I. Kant, •Was heißt: Sich im Denken orientieren? " (1786), in: Ders., Schriften zur Metaphy- 
sik und Logik. Bd. 1. Hrsg. von W. Weischedel (Theorie-Werkausgabe 5). Frankfurt a. M. 1977, 
267-283, hier 283 (A 329). 
27 •Sich seiner eigenen Vernunft zu bedienen, will nichts weiter sagen, als bei allem dem, was 
man annehmen soll, sich selbst fragen: ob man es wohl tunlich finde, den Grund, warum man et- 
was annimmt, oder auch die Regel, die aus dem, was man annimmt, folgt, zum allgemeinen 
Grundsatze seines Vernunftgebrauchs zu machen?" Ebd. 283 (A 329, Anm.). 



Die Rede vom Vater-Gott 31 

sich wie ein Filter aus, durch den Schwärmerei und Aberglauben entlarvt und 
ausgesondert werden. 

Die Kehrseite dieser Emanzipationsbemühung auf der Basis einer •sich 
selbst überlassenen Vernunft" (Georg Chr. Lichtenberg) war der programmati- 
sche Atheismus, der vor allem zum Markenzeichen der französischen Auf- 
klärung (Diderot, Lamettrie, Holbach) wurde, sich aber auch in einer breiten 
philosophischen Strömung im 19. Jahrhundert manifestierte. So manche große 
Denker - man nehme nur Feuerbach oder Nietzsche - glaubten, der •Tod Gott- 
es" sei die Voraussetzung für das Leben des Menschen in Freiheit und Würde. 
Gott wurde verstanden als willkürlicher Despot oder ein am Schicksal des 
Menschen desinteressierter Egoist. Ein solcher Gott mußte dem Menschen hin- 
derlich und überflüssig erscheinen. 

Die geschichtliche und existentielle Ambivalenz des •Vatermordes" 

Das Programm der Emanzipation im Namen der •autonomen Vernunft" erwies 
sich aber als sehr ambivalent. Mit der selbstgerechten Diktatur der menschli- 
chen Vernunft und der gleichzeitigen Ablehnung jeglicher Bindung an jemand, 
der über ihr steht, begann im Gegenzug die Suche nach Idolen und absolut ge- 
setzten Ideen, nach billigem Vaterersatz in Gestalt von charismatischen Füh- 
rern oder alles bestimmenden Parteien. Die Folge waren die großen Ideologien 
der letzten Jahrhunderte mit der Konsequenz der Vermassung und Vereinheit- 
lichung der Menschen und der Ausrottung alles davon Abweichenden. Max 
Horkheimer und Theodor W. Adorno prägten in den Vierzigerjahren dafür den 
Begriff der •Dialektik der Aufklärung"28. Die Aufklärung als erhellender, fort- 
schreitender Prozeß des Denkens habe seit jeher das Ziel verfolgt, die Welt zu 
entzaubern, falsche, knechtende Mythen zu entlarven und dadurch die Men- 
schen von der Furcht zu befreien und sie als Herren zu inthronisieren. Was aber 
war das Ergebnis? Der Mensch setzte sich wohl, nicht zuletzt mit Hilfe der 
Technik, als Herr über die Erde ein, •aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt 
im Zeichen des triumphalen Unheils"29. Die absolut gesetzte menschliche Ra- 
tionalität berge von Anfang an die nicht bloß ideelle, sondern auch praktische 
Tendenz zur Selbstvernichtung in sich. Diese negative Kraft potenziere sich, 
sobald sich der ursprünglich kritische Gedanke als bloßes Mittel in den Dienst 
herrschender Machtinteressen begibt. Untugenden wie Versachlichung, 
Leichtgläubigkeit, Unbesonnenheit im Antworten, Widerwillen gegen Zwei- 

28 Vgl. M. Horkheimer/T. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, in: 
M. Horkheimer, Gesammelte Schriften. Hrsg. von A. Schmidt und G. Schmid Noerr. Bd. 5. 
Frankfurt a. M. 1987, 11-290. (EA: New York 1944) 
29 Ebd. 25. 



Emmanuel J. Bauer 32 

fei, fehlender Mut zu Kritik und Widerspruch, Wortfetischismus, Beschwörung 
der Totalität des Begriffs, Zufriedengeben mit Halbwahrheiten und Teilerkennt- 
nissen, Bildungsdünkel und geistige Prostitution schleichen sich ein. Der Geist 
beraubt sich damit seiner eigentlich lichtenden Kraft und mutiert zur Instru- 
mentalisierung der Wissenschaft. Die •autonome Vernunft" degeneriert zur rein 
•instrumenteilen Vernunft". Unter diesen Voraussetzungen begebe sich der auf- 
geklärte Mensch in neue, noch größere Abhängigkeiten: •Aufklärung schlägt in 
Mythologie zurück"30. 

Trotz aller Berechtigung der Kritik an Horkheimers/Adornos Diagnose, es 
handle sich um eine unvollständige, einseitige und nivellierende Darstellung31, 
erscheint es sehr plausibel, die gesellschaftlichen Katastrophen unseres Jahr- 
hunderts auch als Produkt der totalitären Auswüchse der autonomen aufgeklär- 
ten Vernunft zu verstehen.32 Eine Analyse der aktuellen Situation unserer Ge- 
sellschaft zeigt, daß mit der Emanzipation von falschen politischen und morali- 
schen Autoritäten nicht nur die Möglichkeiten zu Autonomie und Selbstver- 
wirklichung stiegen, sondern auch die Gefahr von Unfreiheit und Abhängigkeit. 
Die totale Permissivität in Fragen der Sexualität und Partnerschaft führte viel- 
fach zum Problem der Beziehungslosigkeit und Isolation oder zu versklavender 
Triebheteronomie. Die erschreckend hohe Zahl an Drogen-, Alkohol- und Me- 
dikamentenabhängigen berechtigt in der Tat, mit L. Kolakowski von einer •Kul- 
tur der Analgetik" zu sprechen.33 Ganz gegen die Aufklärungsmaxime des Sel- 
berdenkens unterwerfen sich - meist unfreiwillig und unwissend - viele Men- 
schen der Meinungsdiktatur der Medien. Die permanente Progression an Wohl- 
stand und Bildung ist überdies, insbesondere global gesehen, eine sehr limitier- 
te Errungenschaft. Immer weniger können voll daran partizipieren, immer mehr 
drohen unter die Armutsgrenze zu sinken. Aber auch die Profiteure unterliegen 
gewissen Degenerationen. Denn die Leistungs- und Konsumgesellschaft, ein 
interdependentes Gebilde, produziert Fach- und Genußmenschen, die - wie 
Max Weber schon 1920 prophetisch voraussagte - immer mehr zu reinen 
•Fachmenschen ohne Geist" und •Genußmenschen ohne Herz"34 werden. 
Durch die Einbuße jeglichen religiös-ethischen Sinns wurde das Profitdenken 

30 Ebd. 21. 
31 Vgl. dazu J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 51996, 138; 
und M. Gangl/G. Raulet (Hg.), Jenseits instrumenteller Vernunft. Kritische Studien zur Dialektik 
der Aufklärung. (Schriften zur politischen Kultur der Weimarer Republik. Bd. 3). Frankfurt a. M. 
u.a. 1998. 
32 Vgl. CM. Martini (Anm. 13) 26f. Lyotard vertritt die Meinung: •die Male der Zerrüttung sind 
das Echtheitssiegel von Moderne". J.-F. Lyotard, Essays zu einer affirmativen Ästhetik. Berlin 
1982, 17. 
33 Vgl. L. Kolakowski, Die Moderne auf der Anklagebank. Aus dem Engl. und Franz. übertr. von 
F. Giese und K. Nellen. Zürich 1991. (Manesse Bücherei 44) 
34 Vgl. M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Gesammelte 
Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd. 1. Tübingen 1963, 17-206, hier 204. 



Die Rede vom Vater-Gott 33 

zur mechanisierten Routine, die die Menschen in eine Spirale neuer subtiler 
Sachzwänge trieb und sie die höheren Werte des Daseins vergessen ließ.35 Die 
Früchte der Aufklärung tragen offensichtlich den Keim des Todes in sich. Wir 
arbeiten, informieren und amüsieren uns zu Tode.36 Der Aufstand gegen den Va- 
ter, der schließlich auch vor der vatermörderischen Vernunft nicht Halt machte, 
führte offensichtlich nicht zur Befreiung und zum wahren Leben.37 

Die Ignoranz des •Vaters" in der Postmoderne 

Das in dieser Krise der Ideologien festgemachte und vielbeschworene Ende der 
Moderne führte im Denken zur sogenannten Postmoderne.38 Sie ist gekenn- 
zeichnet von der Skepsis gegenüber der Vernunft und ihrem Wahrheitsan- 
spruch. Die Postmoderne will nach einem ihrer Protagonisten, Jean-Francois 
Lyotard, nicht als datierbare neue Epoche verstanden werden, sondern als Gei- 
steshaltung, die durchaus schon in der Moderne selber am Werk war und nach 
wie vor die Intention verfolgt, die bestimmenden erkenntnistheoretischen 
Grundzüge der Moderen neu zu redigieren, insbesondere die Anmaßung, sich 
selbst aus dem Anspruch zu legitimieren, die ganze Menschheit durch Wissen- 
schaft und Technik zu emanzipieren.39 Sie setzt daher bei der Kritik an der tota- 
lisierenden Vernunft und ihrem Subjekt an. Diese verdichtet sich zunehmend 
mehr zu einer energischen Absage an den Terror der Theorie, der logisch und 
empirisch überprüfbaren Denksysteme und der Idee der Wahrheit überhaupt. 
Die moderne Vernunft, wie sie in autonom sich dünkenden Subjekten auftrat, 
hat in den Augen der Postmoderne eine Diktatur der •Ausschließung" (Fou- 
cault) ausgeübt, indem sie alles negierte, was ihr unverständlich erschien. Dem- 
gegenüber vertritt etwa Lyotard im Sinne der Auflösung der Semiologie in eine 
Energetik die Meinung, daß weder Kunst noch Philosophie es mit •Bedeutung" 
oder •Wahrheit" zu tun haben, sondern nur noch mit •Energieumwandlungen", 
die nicht mehr auf ein Subjekt oder eine Identität zurückgeführt werden kön- 
nen.40 Deshalb ist es für den Postmodernismus auch ein Gebot der Stunde, sich 
von den Meta-Erzählungen und dem Fundamentalismus letzter Legitimationen 
ebenso zu verabschieden wie von den großen Menschheitsträumen und den 
Utopien von Versöhnung und universeller Harmonie. 

35 Vgl. ebd. 163-206. 
36 Vgl. W. Oelmüller (Anm. 24) 47. 
37 Vgl. P. Strasser, Journal der letzten Dinge. Frankfurt a. M. 1998, 221-223. 
38 Vgl. H.-J. Türk, Postmoderne. Mainz/Stuttgart 1990; P. Engelmann (Hg.), Postmoderne und 
Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart. Stuttgart 1990. 
39 Vgl. J.-F. Lyotard, Die Moderne redigieren, in: W. Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne. 
Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Weinheim 1988,204•214, hier 213. 
40 Vgl. Ders., Essays zu einer affirmativen Ästhetik (Anm. 32) 121. 



Emmanuel J. Bauer 34 

Für Lyotard, der den Begriff der •Postmoderne" in die professionelle Philo- 
sophie eingebracht hat, liegt das Spezifikum des Postmodernen - sehr verein- 
facht gesagt - deshalb darin, •daß man den Meta-Erzählungen keinen Glauben 
mehr schenkt"41, d. h. den alles umfassenden, alles integrierenden und alles in- 
terpretierenden Systemen des Denkens, deren Leitidee die Ordnung und den 
Wahrheitsgehalt der einzelnen Wirklichkeitselemente legitimierte. Klassisches 
Beispiel dafür ist die Philosophie Hegels, die in sich den aufklärerischen Ge- 
danken der Emanzipation und die christliche Heilsidee zu einer einheitlichen 
Erzählung der Erzählungen verband. In ihr konzentrierte sich die spekulative 
Moderne.42 Mit dem Schwund der Meta-Erzählungen verloren die Idee der 
Einheit und die damit verknüpften Hoffnungen ihre Aussagekraft. Totalität 
wurde obsolet. An der Zersetzung der Einheit stiftenden Ideen waren auch die 
neuen Kommunikationstechnologien maßgeblich beteiligt. Sie bewirkten die 
Auflösung aller Informationen in kleinste Einheiten, die geeignet waren, belie- 
bigen neuen Systemen eingegliedert zu werden. Im Gegensatz etwa zu Haber- 
mas' konsenstheoretischem Vernunftbegriff proklamiert die Postmoderne ei- 
nen pluralistischen, quasi punktualistischen Vernunftbegriff. Lyotard vertritt in 
diesem Sinn einen irreduziblen Pluralismus der Rationalitäten und eine bloß 
lokale Validität aller Diskurse.43 Sprachspiele jeglicher Art sind möglich und 
erlaubt, die unterschiedlichsten Handlungsmuster stehen gleichrangig neben- 
einander. Man geht davon aus, daß die Sehnsucht nach dem Ganzen und Einen, 
die Illusion der •Umfassung der Wirklichkeit"44, teuer bezahlt wurde, insofern 
sie verantwortlich war für Terror und Totalitarismus und es immer wieder neu 
ist, wo sie aufkeimen. Die Devise lautet daher: Krieg dem Ganzen! 

Die Absage an synthetisierende, interpretierende und legitimierende (meist 
ideologische) Ideen und deren Erzählungen führt dazu, daß man versucht, die 
Last der Vergangenheit und die Verantwortung der Planung der Zukunft zu ver- 
gessen und im Augenblick zu leben. Das bedeutet zugleich eine Auflösung des 
geschichtlichen Denkens und eine Zerstörung aller Finalitäten. Ohne Ziele und 
Hoffnungen verliert der Mensch aber auch den Sinn seiner Existenz. Jean 
Baudrillard deutet daher die Revolution der Postmoderne als •riesigen Prozeß 
des Sinnverlusts"45. Der Mensch habe nichts mehr zu erwarten, weder die Ver- 
wirklichung einer revolutionären Utopie noch eine atomare Katastrophe. Die 
Zukunft ist schon angekommen. Eine logisch-psychologische Konsequenz der 
Perspektivelosigkeit und der Reduktion der Existenz auf den distanzlosen 

41 Ders., Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Übers, von O. Pfersmann. Graz/Wien 1986, 14. 
(Edition Passagen 7; dt.: La Condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 1979) 
42 Vgl. ders., Randbemerkungen zu den Erzählungen, in: P. Engelmann (Anm. 38) 49-53. 
43 Vgl. ders., Das postmoderne Wissen (Anm. 41) 123. 
44 Vgl. ders., Die Moderne redigieren (Anm. 39) 213. 
45 Vgl. J. Baudrillard, Tod der Moderne. Eine Diskussion.Tübingen 1983, 25. 



Die Rede vom Vater-Gott 35 

Seinsvollzug ist das Gefühl des Lebensüberdrusses, die Flucht in eine hedoni- 
stische Erlebnissucht oder eine dreiste Gleichgültigkeit. Postmoderne er- 
scheint unter diesem Gesichtspunkt als eine Neu-Auflage der •Fröhlichen Wis- 
senschaft" Nietzsches, kurz, als •eine den Verlust des Sinns, der Werte, der 
Realität in fröhlichem Wagnis auf sich nehmende Moderne"46. Spätestens hier 
wird deutlich, daß die Postmoderne eine eigentümliche Ambivalenz in sich 
trägt, die mit der Zweideutigkeit der Kritik der Moderne zu tun hat. Als solche 
kann sie zu einer Selbstüberschreitung der Moderne in Richtung auf eine wahr- 
haft •offene" Gesellschaft führen oder aber die Errungenschaften der Auf- 
klärung durch Zynismus, Irrationalismus und eine subjektivistische Eskalation 
des Individualismus pervertieren. 

Der ambivalente Charakter der Postmoderne zeigt sich auch auf existentiel- 
ler und religiöser Ebene. Die Fragmentierung der Sinnhorizonte und die Scheu 
vor dem Wahrheitsanspruch haben Irritation und Verunsicherung in ethischen 
wie philosophischen Fragen ebenso zur Folge wie den Hang zu Oberflächlich- 
keit, narzißtischem Erleben wollen und Auskosten des Augenblicks.47 Im Hin- 
blick auf unsere Ausgangsthematik kann man sagen: Das Ende der •vaterlo- 
sen" Moderne bewirkte keine Rückkehr zum Vater, sondern Relativismus und 
Indifferenz gegenüber Werten und Normen. Deren Symptome sind Orientie- 
rungslosigkeit und Mißtrauen gegenüber jeder größeren Wahrheit, was wieder- 
um zu Apathie, Freudlosigkeit und (geistiger wie menschlicher) Einsamkeit 
führt, Nöte, unter denen der heutige Mensch im besonderen Maß leidet. Die 
neue Antwort besteht im Letzten also in der Gleichgültigkeit gegenüber der 
Wahrheit, die eine vielleicht noch radikalere und gefährlichere Form der Ab- 
lehnung des •Vaters" bedeutet als der Versuch, ihn zu töten. Man bekämpft ihn 
nicht mehr, sondern ignoriert ihn als absolut bedeutungslos. Die Gottesfrage ist 
uninteressant geworden. Gott und Transzendenz haben ihre existentielle At- 
traktivität verloren, sie haben höchstens noch den Stellenwert einer nostalgi- 
schen oder schöngeistigen Garnierung. 

Die Suche nach dem •Vater" - eine christliche Alternative? 

Drückt sich die Haltung der Aufklärung eher im jüngeren Sohn des Gleichnis- 
ses aus, so die der Postmoderne im älteren Sohn. Wir spüren, in welch großem 
Ausmaß diese beiden Formen der Ablehnung des Vaters auch Teil unserer 

46 A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno. 
Frankfurt a.M.51993, 55. 
47 Um Mißverständnissen vorzubeugen, muß betont werden, daß die hier geschilderte Lebens- 
haltung, die W. Welsch als •Pluralismus der Oberflächen-Buntheit" bezeichnet, bloß die leider 
oft im Alltag anzutreffende Karikatur des veritablen philosophischen Postmodernismus dar- 
stellt. Vgl. W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Berlin 51997, XVII und 322 f. 



Emmanuel J'.Bauer 36 

Empfindungen sind. Wir haben daher als •moderne-postmoderne" Christen 
heute nur die Alternative, entweder dem •Vater" und dem Tod im Namen einer 
falsch verstandenen Autonomie den Kampf anzusagen und zu versuchen, un- 
ser Leben und unsere Welt fest in den Griff unserer Ideen zu bekommen. Dann 
werden wir (wie die Kulturgeschichte zeigt) vermutlich hart, rücksichtslos und 
autoritär werden, und früher oder später wird unsere Stimmung umschlagen in 
Angst, Gleichgültigkeit, Sinnlosigkeit und Einsamkeit. Oder wir machen uns 
auf die Suche nach dem •Vater", aus dem Glauben heraus, daß er jener perso- 
nale bergende Endpunkt ist, in den unser Leben einmündet, jenes Du, das auf 
uns zukommt, um uns bleibend je neu Zukunft zu schenken. 

Dieser •Vater" ist nun nicht zu verstehen als Konkurrent des Menschen und 
seiner Freiheit, nicht als Despot, von dem er sich mit Gewalt emanzipieren 
muß, um zu sich selbst zu finden und zum eigenen Leben zu kommen. Er ist ei- 
ne Metapher für die liebende väterliche und mütterliche Gestalt dieses ge- 
heimnisvollen Du, dem wir uns rückhaltlos anvertrauen können, von dem wir 
uns bedingungslos geliebt wissen dürfen, jenseits und unabhängig von unseren 
(positiven oder negativen) Erfahrungen mit irdischen •Vater"-Figuren. Dieser 
Andere, dieses treue, barmherzige Du ist der Gott Jesu Christi, den uns dieser 
als barmherzigen Vater geoffenbart hat. Daß wir zu Gott zutraulich •Abba, Va- 
ter" sagen dürfen, entspricht wohl der einen Seite unserer inneren Ängste und 
Hoffnungen, ist aber deswegen kein Produkt unserer Sehnsucht, keine leere 
Projektion. Es ist eine geschichtliche Wahrheit, die unserer Not und Sehnsucht 
vorausliegt. Es ist die Botschaft Jesu, der Gott als Vater geoffenbart hat. •Nie- 
mand kennt den Vater, nur der Sohn und der, dem es der Sohn offenbaren will." 
(Mtll,27) 

Die Hinkehr zum •Vater" darf also nicht mißverstanden werden als Regres- 
sion, als Rückfall in kindliche Abhängigkeitsstrukturen, kann nicht heißen, die 
Verantwortung für sein Leben zu delegieren und sich in infantile Formen der 
Unselbständigkeit zu flüchten. Sie darf aber auch nicht mißdeutet werden als 
bedingungslose Emanzipation vom •Vater". Denn diese führt nur allzu oft und 
allzu gern in neue, vielfach schlimmere Abhängigkeiten. Der despotische, au- 
toritäre Vater-Gott ist ebenso abzulehnen wie der absolut profillose Softy-Opa- 
Gott. Die Zuwendung zum •Vater" ist eine Bewegung des Vertrauens, die frei 
macht, ein Weg, der uns in die Freiheit und in die Verantwortung ruft, indem er 
uns herausfordert, ganz wir selber zu sein und an der Zukunft des eigenen Le- 
bens und des Reiches Gottes in der Welt mitzubauen. 




