
Der Ewige und seine Zeit für uns 
Überlegungen zu einer Grundfrage der christlichen Gotteslehre 

Dorothea Sattler, Wuppertal 

I. Konturen der Thematik 

•Wir haben uns schon ewig nicht mehr gesehen", so sagen wir, wenn wir zum 
Ausdruck bringen wollen, daß eine lange Zeit zwischen zwei Begegnungen lag. 
Eine Klage darüber klingt in den Worten an. •Das dauert ja Ewigkeiten, bis du 
fertig bist", so werfen wir uns nicht selten vor, wenn wir besonders ungeduldig 
sind. Die Ewigkeit erscheint dabei als eine Wirklichkeit, die sich vervielfachen, 
in pluraler Form vorstellen läßt. •Das ist ewig dasselbe mit dir", so kommt un- 
sere Enttäuschung zur Sprache, wenn eine erhoffte Veränderung ausbleibt. Die 
menschliche Rede von •ewigen" Zeiten scheint eher in Zusammenhängen vor- 
zukommen, in denen belastende Lebenserfahrungen angesprochen werden. 

Die Jahrtausendwende ist für viele Menschen ein Anlaß, über die Zeit und die 
Zeiten nachzudenken. Ich möchte diese Herausforderung aufgreifen und einige 
Gedanken zur christlichen Rede von Gottes Ewigkeit und der Zeitlichkeit des 
Geschaffenen formulieren. Wegweisend ist für mich dabei eine Erkenntnis von 
Thomas von Aquin: •In cognitionem aeternitatis opportet nos venire per tem- 
pus"1. Wenn wir erkennen wollen, was mit der Wirklichkeit der •Ewigkeit" ge- 
meint ist, dann müssen wir von menschlichen Zeiterfahrungen ausgehen. 

1. Eine literarische Umschreibung 

Rainer Maria Rilke2 formuliert seine Wahrnehmung von Zeit und Ewigkeit in 
einem Gedicht: 

Das ist die Sehnsucht: Wohnen im Gewoge 
Und keine Heimat haben in der Zeit. 
Und das sind die Wünsche: Leise Dialoge 
Täglicher Stunden mit der Ewigkeit. 

Und das ist das Leben: Bis aus einem Gestern 
Die einsamste von allen Stunden steigt, 
Die, anders lächelnd als die andern Schwestern, 
Dem Ewigen entgegenschweigt. 

1 Thomas von Aquin, Summa theologiae / qlO al c. 
2 R.M. Rilke, Frühe Gedichte. Frankfurt 1985, 9. 



Dorothea Sattler 38 

Menschen wissen um die Vergänglichkeit ihres Daseins, um das unerbittliche 
Herannahen der Sterbestunde. Das Leben ist Einübung in die Begegnung mit 
dem Ewigen. Täglich suchen die, die glauben können, im Gebet das Gespräch 
mit dem Ewigen. Die Heimat in der unaufhaltsam verrinnenden Zeit nicht ver- 
gebens suchen und doch alles sich bietende Glück ergreifen, das wogende Le- 
ben auskosten, das ist die Aufgabe der Menschen. Schweigen umhüllt das En- 
de, den Ausgang des Lebens. Nicht regungslos aber ist diese Stille. Ein Entge- 
genschweigen in Erwartung, in Aufmerksamkeit kann sein, ja soll sein. 

2. Eine Grundfrage nicht nur der Theologie 

Die Naturwissenschaften, die Philosophie und die Theologie sind gegenwärtig 
intensiv miteinander im Gespräch über die Frage der Zeitlichkeit der erfahrenen 
Wirklichkeit. Publikationen belegen das anhaltende interdisziplinäre Interesse 
und die Besonderheiten des Zugangs in den einzelnen Disziplinen.3 Bei aller 
Unterschiedlichkeit der thematischen Beschränkung und des methodischen Zu- 
gangs zur Frage der Zeitlichkeit der Wirklichkeit verbindet die Suche nach Ver- 
stehen des erfahrenen Daseins. Das Leben will verstanden sein, dann erst läßt es 
sich bewußt gestalten. 

Innerhalb der christlichen Theologie nimmt seit einigen Jahrzehnten die Zahl 
derer zu, die sich kämpferisch-kritisch gegen die sogenannte •eternalistische" 
Vorstellung des Daseins Gottes wenden und an deren Stelle eine •temporalisti- 
sche" setzen: Der Begriff •Eternalismus" ist zu einem Synonym für eine Got- 
tesvorstellung geworden, bei der der Gedanke der Starre, der Leblosigkeit, der 
fernen Abgehobenheit vorherrscht. Ein Gott aber, der nicht selbst auch dem 
Wechsel der Zeit unterliegt, ist der Gefühllosigkeit verdächtig, der Apathie; er 
wird angeklagt, keinen Anteil zu nehmen am leidvollen Geschick der Geschöp- 

3 Einen hilfreichen Einblick in die theologischen und die physikalischen Zeitbegriffe vermit- 
telt die Dissertation von Jürgen Heinze: Vgl. J. Heinze, •Gott im Herzen der Materie". Die 
Struktur der Zeit als Grundlage christlicher Rede von Gott im Kontext der modernen Physik. 
Bonn 1996. Dem Anspruch, die physikalischen Zeitbegriffe einer philosophischen Reflexion 
auszusetzen, stellt sich der Physiker Wolfram Schommers: Vgl. W. Schommers, Zeit und Rea- 
lität. Physikalische Ansätze - Philosophische Aspekte. Zug 1997. Eine knappe Übersicht über 
die Zeitvorstellungen in der Philosophie, in den Naturwissenschaften und in der Theologie gibt 
die Gemeinschaftsarbeit von: W. Achtner / St. Kunz / Th. Walter, Dimensionen der Zeit. Die 
Zeitstrukturen Gottes, der Welt und des Menschen. Darmstadt 1998. Die theologische Habili- 
tationsschrift von Ulrich Luke bearbeitet die Zeitproblematik, die sich im Zusammenhang mit 
der Hominisation im Evolutionsgeschehen ergibt: Läßt sich ein •Zeitpunkt" bestimmen, in 
dem Gott den Menschen erschaffen hat?: Vgl. U. Luke, •Als Anfang schuf Gott...". Bio-Theo- 
logie. Zeit - Evolution - Hominisation. München 1997. Hilfreich bei einem ersten Zugehen 
auf die Fragen erscheint mir ein Heft der Zeitschrift •Meditation" zum Thema •Zeit": Vgl. 
Themenheft •Zeit" = Meditation. Zeitschrift für christliche Spiritualität und Lebensgestaltung 
24 (1998) Heft 4. 



Der Ewige und seine Zeit für uns 39 

fe; ein regungsloser, immutabler, immobiler Gott, ein Gott ohne äußere und in- 
nere Bewegung, ein in diesem Sinn als •ewig" bezeichneter Gott hat es schwer 
in unserer Zeit, die sich erneut von der Theodizee-Frage tief erschüttert zeigt.4 

Die Rede vom •ewigen" Gott scheint nicht nur Gott zu einem an der Geschich- 
te Unbeteiligten zu machen, dieses Konzept könnte auch die Freiheit der Ge- 
schöpfe in Frage stellen. Wenn der ewige Gott immer schon um alles weiß und 
für alles sorgt, wie sollten Geschöpfe Gott dann noch überraschen, im Guten 
wie im Bösen? Hätte das Fürbittgebet aber überhaupt einen Sinn, wenn wir 
nicht meinten, noch Einfluß nehmen zu können auf Gottes Entscheide, da auch 
für Gott noch Offenheiten bestehen?5 

Viele und schwierige Fragen stellen sich im Zusammenhang der Rede von 
Gottes Ewigkeit. Kundige wissen um die Fülle an Literatur, die es zur Rezepti- 
on der platonisch-philosophischen Attribute der Apathie (der Leidensunfähig- 
keit) und der Immutabilität (der Unveränderlichkeit) Gottes in der christlichen 
Theologie gibt.6 Die Prozeßtheologie hat inzwischen Einfluß genommen auf 
die europäische Theologie. Eine neue Epoche des Nachdenkens über Gottes 
Handeln in der Geschichte scheint angebrochen zu sein. Auf manche Fragen 
werden Antworten noch gesucht. Evangelische und katholische Autoren betei- 
ligen sich an diesem Geschehen. Im Verein votieren sie für eine trinitarisch- 
theologische Reflexion der Gabe der Zeit: Der ewig drei-eine Gott schenkt uns 
Zeit. Er hat Zeit für uns. Er gibt sie uns. 

Ich möchte im Folgenden die Anliegen darstellen, die die theologische Tra- 
dition mit dem Begriff der •Ewigkeit" Gottes verbindet. Dabei soll sich ein Weg 
zeigen, auf dem es meines Erachtens gelingen kann, an einem Begriff der Ewig- 
keit Gottes festzuhalten, der den als •ewig" erkannten Gott nicht als teilnahms- 
los am Geschick der Sterblichen erscheinen läßt, nicht als unsensibel gegenüber 
den Leidenden und nicht als gleichgültig gegenüber dem Wechsel zwischen ei- 
ner glückenden und einer mißlungenen Lebensstunde. Die existentielle Bedeu- 
tung des Bekenntnisses zur Ewigkeit Gottes für die menschliche Zeitwahrneh- 
mung soll aufscheinen. 

4 Vgl. als Übersicht über die gegenwärtige Diskussion: A. Kreiner, Gott im Leid. Zur Stich- 
haltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg-Basel-Wien 1997. 
5 Vgl. G. Greshake/G. Lohfink, Das Bittgebet. Testfall des Glaubens. Mainz 1978; K. Hem- 
merle, Dein Herz an Gottes Ohr. Freiburg 21987; K. Demmer, Gebet, das zur Tat wird. Frei- 
burg 1989; G. Bachl, Thesen zum Bittgebet, in: Vorsehung und Handeln Gottes. Hrsg. Th. 
Schneider/L. Ullrich. Freiburg 1988, 192-207. 
6 Vgl. F. Meessen, Unveränderlichkeit und Menschwerdung Gottes. Eine theologiegeschicht- 
lich-systematische Untersuchung. Freiburg-Basel-Wien 1989. 



Dorothea Sattler 40 

II. Menschliche Zeiterfahrungen und die Vorstellung von Gottes Ewigkeit 

Viele von denen, die damit beginnen, etwas über die Zeit zu sagen, zitieren zu- 
erst ein Bekenntnis des Augustinus: •Was ist also Zeit? Solange mich niemand 
fragt, weiß ich es; wenn ich es einem auf seine Frage hin erklären will, weiß ich 
es nicht."7 Ich möchte mich an die zitierte These von Thomas halten und bei der 
Bestimmung des theologischen Gehalts der Rede von der •Ewigkeit" von 
menschlichen Zeiterfahrungen ausgehen. 

1. Menschliche Wahrnehmungen der Zeitlichkeit 

a. Unaufhaltsamer Wechsel der Augenblicke 
Vordergründig, oft unbewußt und unbedacht, frag-los wird Zeitlichkeit vor al- 
lem im Wechsel des Bestehenden wahrgenommen. Alles wandelt sich bestän- 
dig. Keinen Augenblick können wir zum Verweilen zwingen, auch wenn wir es 
ersehnen. Der Strom, der Fluß, ist eine naheliegende Bildrede für die Erfahrung 
des unaufhaltsamen Schwindens des eben noch Erwarteten. Dichter haben das 
Erlebnis des Wechsels der Zeiten in ungezählte Worte gefaßt. Liebende leiden 
besonders darunter. 

Wechsel setzt Bewegung voraus. Zu den großen, einflußreichen Denkern, die 
sich mühten, die Zeit begrifflich zu bestimmen, gehört Aristoteles. Aristoteles 
definiert im 4. Buch seiner Physik die •Zeit" als •die Zahl der Bewegung in Be- 
zug auf das Früher und Später"8. Schnell ist ein Gefährt, wenn es einen Orts- 
wechsel in wenigen Zeiteinheiten vollendet. Zeiterfahrung setzt Raumerfah- 
rung voraus. Das objektive Maß der Zeit wird bestimmt durch den Lauf, die Be- 
wegung der Gestirne. 

b. Sammlung der Zeiten im Gedächtnis 
Die Zeit mißt den Wechsel, die Veränderung. Aber dieser beständige Übergang 
von dem Nochnicht in das Nichtmehr ist nur erkennbar, wenn eine Sammlung 
der Zeiten im Bewußtsein des Menschen geschieht: Gedächtnis des Früheren 
und Erkenntnis des Späteren. Der Materialaspekt der Zeit ist die Bewegung, der 
Formalaspekt das menschliche Bewußtsein. Vor allem mit dem Namen des Au- 
gustinus9 verbindet sich diese Zeitwahrnehmung. Er hat sie im 11. Buch seiner 
Confessiones eindrücklich beschrieben. Wer genau sein möchte, so sagt Augu- 
stinus, der kann von drei Zeiten nur sprechen im Sinne jeweiliger Gegenwart: 
Gegenwart des Vergangenen in der Erinnerung, Gegenwart des Gegenwärtigen 

7 Augustinus, Confessiones XI14. 
8 Aristoteles, Physik IV 219 b.: •touto gar estin ho chronos, arithmos kineseos kata to proteron 
kai hysteron". 
9 Augustinus, Confessiones XI26. 



Der Ewige und seine Zeit für uns 41 

in der Anschauung, Gegenwart des Zukünftigen in der Erwartung. Die Samm- 
lung der Zeiten geschieht in der Seele des Menschen, in seinem erinnernden, an- 
schauenden und erwartenden Bewußtsein. 

Menschen sind der Qual des fliehenden Augenblicks nicht ohnmächtig aus- 
geliefert. Es gibt die Möglichkeit der Sammlung. Nichts muß je verloren sein. 
Das menschliche Gedächtnis kann jedoch niemals das Gesamte behalten. Se- 
lektion geschieht, Gewichtung, Deutung von Zusammenhängen. Die Biogra- 
phieforschung achtet sehr aufmerksam auf solche Vorgänge.10 

c. Sonderung qualifizierter Momente 
Der dritte Aspekt menschlicher Zeitwahrnehmung setzt die beiden besproche- 
nen voraus und bringt eine neue Erfahrung ein: Sonderung geschieht. Innerhalb 
der unbegrenzt erscheinenden Zahl der Wechsel, der Übergänge, gibt es solche, 
die ausgesondert werden, denen besondere Bedeutung gegeben wird, die daher 
eher und nachdrücklicher im Bewußtsein gesammelt werden. Es sind im Ge- 
schehen der Erinnerung beispielsweise die Zeiten der Reue, in der Anschauung 
etwa die Zeiten der Freude, in der Erwartung die Zeiten der Angst. Wie lang 
kann die Zeit werden im Dunkeln alleine, wenn ungewiß ist, ob der Bombentod 
droht! Und wie kurz kann die Zeit sein, wenn Liebende sich begegnen! 

Die biblischen Schriften belegen diese zumeist als •qualitatives Zeitver- 
ständnis" bezeichnete Zeitwahrnehmung in vielen Zusammenhängen. Nicht je- 
de Zeit ist eine Zeit zum Gebären, zum Lachen, zum Heilen, zum Tanzen. Es 
gibt die Zeit, da die Klage, das Suchen, das Schweigen angemessen sind, so 
schreibt Kohelet im 3. Kapitel. Seine Worte werden oft zitiert, weil er aus- 
spricht, was viele von uns empfinden: Es gibt besondere Zeiten. 

Das biblische Zeugnis verheißt in diesen besonderen Zeiten eine Wende, 
durch die das Bisherige durch das Eingreifen Gottes gewandelt wird. Nicht im- 
mer ist das Erscheinen Gottes für alle Grund der Freude. Der •Tag Jahwes", die- 
ser besondere Tag, ist ein Tag der Entscheidung, der Scheidung, der Krisis, ein 
Tag des Gerichts. Gerechtigkeit geschieht, denn es wird offenbar, wer Wunden 
schlägt und wer heilt. 

d. Ausstand künftiger Zeiten 
Eine vierte Zeitwahrnehmung möchte ich noch ansprechen: Zeit steht noch aus; 
unbekannt ist, was kommt, was uns erwartet. In der Erwartung des noch Aus- 

10 Vgl. W. Fuchs, Biographische Forschung. Eine Einführung in Praxis und Methoden. Opladen 
1984; Methoden der Biographie- und Lebenslaufforschung. Hrsg. W. Voges. Opladen 1987; Bio- 
graphisches Wissen. Hrsg. P. Alheit / E. Hoerning. Frankfurt / New York 1989. Zur theologi- 
schen Relevanz dieser Erkenntnis vgl.: D. Sattler, Selbstthematisierung im Selbstgericht. Zur Re- 
zeption der Biographieforschung in der Eschatologie, in: Theologie der Gegenwart 42 (1999) 
92-105. 



Dorothea Sattler 42 

ständigen ist anderes noch zu bedenken als die Tatsache, daß das Bewußsein nie 
die gesamte Wirklichkeit versammeln kann: Das Ausstehende ist das noch Un- 
bekannte, das uns als Geschenk Gegebene, das Erbetene oder Befürchtete. 

In den Naturwissenschaften (Biologie, Physik und Kosmologie) wird gerade 
diesem Zeitaspekt gegenwärtig große Aufmerksamkeit geschenkt: Was wird, 
ist ungewiß; das Kommende läßt sich nicht aus den Gegebenheiten erschließen. 
Der Begriff •Chaos" wird dazu verwendet, die nicht festgelegte Offenheit der 
Entwicklung des Kosmos zu erfassen. Alexandre Ganoczy hat den Prozeß der 
schöpfungstheologischen Rezeption dieser Erkenntnisse gefördert.11 Indetermi- 
nierte Vorgänge in der Zeit werden beobachtet. Jede erkannte Struktur, jedes 
stabile System, erscheint wie in einer Warteschleife vor einem Zeitsprung, über 
dessen Verlauf sich im Voraus keine Aussage machen läßt. Auch zyklische Vor- 
gänge erweisen sich als letztlich immer einzigartige. Das scheinbar Unverän- 
derliche in der Natur variiert beständig seine Gestalt. 

2. Vorstellungen von Ewigkeit 

Thomas von Aquin macht darauf aufmerksam, daß unsere Rede von der •Ewig- 
keit" Zeiterfahrungen aufgreift. Zeigen möchte ich nun, daß bei der Bildung der 
Vorstellung von •Ewigkeit" die menschlichen Zeiterfahrungen durch eine 
Affirmation, durch eine Bekräftigung, die eine Negation einschließt, in verwan- 
delter Gestalt rezipiert werden. 

a. Ewig lange Dauer 

Die Rede von •Ewigkeit" verheißt Dauer und Beständigkeit, Langwierigkeit. 
Der Wechsel der Zeiten bleibt erhalten; er ist nun aber unendlich, unbegrenzt, 
grenzenlos gedacht. 

Das hebräische Wort, das im Deutschen mit dem Wort •ewig" übersetzt wird, 
ist •olam". Seine Grundbedeutung ist •fernste Zeit", fernste Zeit früher und 
fernste Zeit später. Gott ist von Ewigkeit zu Ewigkeit derselbe, der eine, so ver- 
kündigt Deuterojesaja (Jes 40,28; 41,4; 44,6; 48,12). Gott überdauert die endlo- 
sen Zeiten in seiner Ewigkeit. Der Wechsel der Zeiten bedroht ihn nicht; für ihn 
sind tausend Jahre wie der erinnerte gestrige Tag (Ps 90,4). 

b. Ewig unbedrohter Besitz 
Die wohl bekannteste Definition von •Ewigkeit", die in der philosophisch-theo- 
logischen Tradition geformt wurde, ist die des Boethius: •aeternitas est inter- 
minabilis vitae tota et perfecta possessio"12: •Ewigkeit ist vollkommener Besitz 

11  A. Ganoczy, Chaos - Zufall - Schöpfungsglaube. Die Chaostheorie als Herausforderung der 
Theologie. Mainz 1995. 



Der Ewige und seine Zeit für uns 43 

des unbegrenzten Lebens". Die Sammlung, die Habe, wird gesteigert zu einem 
Besitz, der nicht mehr vom Verlust bedroht ist. Unbedrohte Gegenwart im ewi- 
gen Jetzt ist gemeint. Boethius hat seinen Gedanken an Plotin angelehnt, der 
den Begriff Ewigkeit bestimmt als •ein Denken oder ein Leben, welches immer 
im Selbigen bleibt und immer das Gesamt gegenwärtig hat, nicht etwa jetzt dies 
und jetzt jenes, sondern alles zumal"13. 

Sammlung aller Zeitmomente geschieht in Gottes Gedächtnis. Die Betenden 
bitten, Gott möge jede Träne sammeln in seinem Krug (Ps 56,9). Nichts soll 
dem Gedächtnis Gottes verloren gehen. Das Johannes-Evangelium verkündigt 
die Wirksamkeit des Geistes Gottes in der Erfahrung der bleibenden Gegenwart 
des Christus-Ereignisses. Der von Christus Jesus vor seinem Abschied herbei- 
gerufene Beistand wird die Glaubensgemeinschaft an all das erinnern, was er 
gesagt und getan hat (Joh 14,26). Die Memoria Gottes, sein Gedächtnis, ist der 
Heilige Geist. 

c. Ewig bewegte Lebendigkeit 
Gottes Ewigkeit ist kein unbestimmtes Einerlei. Es gibt darin eine Sonderung, 
die jedoch nicht bewirkt, daß Nachfolgendes an Wert verliert. Zu denken ist da- 
bei eine ewige Steigerung der Besonderheit der unverlierbaren Lebendigkeit: 
Taumel von Leben zu Leben. 

Karl Rahner hat sich sehr darum bemüht zu zeigen, daß die Vorstellung von 
Ewigkeit, bei der der Aspekt des endlosen Weitergehens vorherrscht, bedroh- 
lich erscheinen muß.14 Langeweile füllte dann die ewige Ruhe, nichts ereignete 
sich mehr, was freudig erwartet werden könnte. Lineare Zeitvorstellungen ge- 
raten an ihre Grenze, wenn sie dazu herangezogen werden, das Zeitempfinden 
der vollendeten Ewigkeit zu erfassen. 

Es erfordert Behutsamkeit, den Aspekt der Sonderung mit der Vorstellung 
von Ewigkeit zu verbinden. Zu denken, zu schauen wäre ein Geschehen, bei 
dem die mit der Idee der Sonderung verbundene Unterscheidung zwischen erst 
diesem und dann jenem keinerlei Minderung an frohstimmender Lebendigkeit 
zur Folge hat: Das Neue, das Andere, das Kommende, ist immer noch schöner 
als das je Gewesene. Alles bereits Erfahrene ist Ahnung des Künftigen und 
weckt Lust auf mehr. Ewig bewegte Lebendigkeit erfüllt zugleich und entfacht 
neue Sehnsucht; sie ist nie erschöpfte Fülle. 

Boethius, De consolatione philosophiae V 6. 
Plotin, Enneaden III7. 
Vgl. K. Rahner, Ewigkeit aus Zeit, in: Schriften 14 (1980) 422-^32, bes. 424f. 



Dorothea Sattler 44 

d. Ewig geschenkte Zeit 
Ewigkeit und Ausstand, Erwartung des Künftigen und Ewigkeit, wie lassen sich 
diese Aspekte verbinden? Evangelische Theologen zeigen besondere Sensibi- 
lität für die Wahrnehmung von Gottes Auf-uns-zu-Kommen.15 Es ist ein Kom- 
men, das stets Geschenk ist, immer Gnade, immer ungeschuldet, immer frei, 
immer unerwartbar erfüllend: Gabe, die im dankenden Lobpreis eine ihr ange- 
messene Antwort erfährt. Wolfhart Pannenberg konzentriert sich bei seinen 
Überlegungen zur •Ewigkeit" auf die Frage, ob es für Gott Zukünftigkeit geben 
kann. Ja, es gibt Zukünftigkeit für Gott, so sagt Pannenberg, Zukünftigkeit aber 
nicht als Zeitgewinn für Gott selbst, sondern als reine Gabe, als ein Geschehen 
des Kommens der Herrschaft Gottes zu den Geschöpfen. Nur dann, wenn Gott 
der Schöpfung Zukünftigkeit gewährt, besteht berechtigte Hoffnung auf die 
Vollendung des Zeitlichen. 

Ewigkeit ist für Gott dauernder Besitz von Lebendigkeit und für uns Gabe 
vollendeter Zeitlichkeit, Gabe von Zukünftigkeit, Selbst-Gabe Gottes in Gestalt 
der Teilhabe an seinem Leben. Analog ist zu sprechen von Gottes Ewigkeit und 
der Ewigkeit, die Gott den Zeitlichen bereitet. •Ewig" ist Gott seiner Natur, sei- 
nem Wesen nach; •ewiges Leben" wird uns aus Gnade zuteil aufgrund der Zeit- 
gabe des Drei-einen an uns. 

III. Bekenntnis zum ewigen Gott 

Das Bekenntnis zum •ewigen" Gott ist ein Bekenntnis zur Mächtigkeit Gottes, 
Zeit zu gewähren, Zeit zu wandeln und Zeit zu vollenden. 

1. Zeitgabe des Ewigen 

a. Erschaffung •im Anfang" 
Die theologische Rede von der Erschaffung •im Anfang" der Zeiten bespricht 
Gottes Gottsein als Gewähr von Zeit. Gott ist •Anfang" im Sinne von Ursprung 
und Grund (principium, nicht bloß initium). Gott ist Geber und Quelle von 
allem, was ist. Gottes bejahende Gutheißung erwartet das Werdende. Die Zeit 
ist den Geschöpfen mitgegeben mit ihrem Dasein in Gestalt der Lebenszeit. 
Gott möchte sich nicht selbst erschöpfen in seinem seligen Leben. Er gewährt 
Zeit in seiner tätigen Willigkeit, überhaupt etwas an seinem Leben teilhaben zu 
lassen. 

15  Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Bd. H/1. Zollikon 1958, 685-722; W. Pannenberg, 
Systematische Theologie, Bd. 1. Göttingen 1988, 433-443. 



Der Ewige und seine Zeit für uns 45 

b. Erlösung • in der Fülle " 
Der ewige Gott weiß immer schon um die Möglichkeit und um die Wirklichkeit 
der Macht der Sünde, die von den Zeitlichen in der ihnen geschenkten Freiheit 
getan wird. Gott ist immer schon entschieden für das Leben der Erlösungsbe- 
dürftigen. Sein Vorauswissen und seine Vorsehung machen die Geschöpfe nicht 
unfrei. Gott wird gewahr, was in Freiheit geschieht. Die in der Fülle der Zeit ge- 
schehende Erlösung von der Möglichkeit der Nichtigkeit des Zeitlichen ge- 
schieht in dem ewig-einen Augenblick, da Gott sich entschließt, die Gemein- 
schaftsbrüchigen, die zur Beziehung Unwilligen, die Selbstbezogenen, die In- 
sich-Verkrümmten, die Sünderinnen und Sünder, mit der Gabe des Lebens zu 
beschenken. 

Der ewig-eine Augenblick, da Gott sich selbst erkennt als einen unverbrüch- 
lich Gemeinschaftstreuen, als einen unbeirrbar Bejahenden, ist die Fülle der 
Zeit, in der Erlösung von der Möglichkeit des Ausschlusses des sündigen Le- 
bens aus Gottes Gemeinschaft geschieht. •Als die Zeit erfüllt war, sandte Gott 
seinen Sohn" (Gal 4,4). Jesus hat in seiner Lebenszeit Gottes Entschiedenheit 
für das Daseinsrecht auch der Sünderinnen und Sünder sinnlich - sichtbar und 
hörbar - zur Erscheinung gebracht. 

c. Erfüllung •am Ende" 
Gott ist als der Grund des Zeitlichen auch das Ziel des Zeitlichen. •Am Ende" 
geschieht Ankunft, Heimkehr, Versöhnung, Vollendung, Erfüllung. Die Lebens- 
zeit ist die von Gott gewährte Zeitspanne, in der werden soll, was dann immer 
ist: Zutrauen zur Liebe, Erweis der Tragfähigkeit der Rede von der Möglichkeit, 
sich selbst zu finden, wenn wir uns aneinander verlieren; Erweis der Gültigkeit 
der Rede von der erlösenden Preisgabe des Lebens aus Liebe zueinander. 

2. Teilhabe der Zeitlichen 
Ewigkeit ist für Gott dauernder Besitz von Lebendigkeit und für uns Gabe von 
Zukünftigkeit. In der verrinnenden Lebenszeit bereits ist die Gabe der Zeit als 
Teilhabe am Leben des ewigen Gottes zu erfahren. Die genannten vier Dimen- 
sionen der Zeitwahrnehmung (Wechsel, Sammlung, Sonderung und Ausstand) 
haben Bedeutung auch bei der Beschreibung der Wandlung der Zeitwahrneh- 
mung, die durch das gläubig-vertrauende Bekenntnis zur Ewigkeit Gottes er- 
möglicht ist. 

a. Trost im Schwinden des Lebens 
Karl Rahner hat Gedanken zum •Trost der Zeit" formuliert.16 Ein Jahreswech- 
sel lädt ihn dazu ein, über Zeit und Ewigkeit nachzudenken. Trost erfährt 

K. Rahner, Vom Trost der Zeit, in: Schriften 3 (1967) 169-1 i 



Dorothea Sattler 46 

Rahner durch den Gedanken, daß die geschenkte Zeitdauer des Lebens immer 
die Möglichkeit der Umkehr, des Neubeginns, der Versöhnung bietet. Die Zeit- 
lichen können niemals völlig ausschöpfen, was das Leben ihnen als Möglich- 
keit bietet. Wahrer Trost geschieht in der verrinnenden Zeit denen, die darauf 
vertrauen, daß alles Ersehnte und doch Versäumte noch zuteil werden wird. 
Rahner schreibt: •Trost der Zeit! Wir verlieren nicht, sondern gewinnen bestän- 
dig. (...) Das Leben versammelt sich immer mehr, je mehr scheinbar Vergan- 
genheit hinter uns liegt. Je mehr es so scheint, um so mehr haben wir vor uns. 
Und wenn wir ankommen, finden wir unser ganzes Leben und alle seine eigent- 
lichen Möglichkeiten, die uns gegeben waren. Es gibt nicht nur eine Auferste- 
hung des Fleisches, sondern eine Auferstehung der Zeit in Ewigkeit"17. 

b. Beständige Gewißheit 
Gewißheit über den Grund des Daseins ist den Glaubenden möglich. In der Ge- 
meinschaft der Glaubenden geschieht eine Deutung der zeitlichen Existenz, die 
von den Gottesfürchtigen in biblischer Zeit einst errungen wurde und die nun 
immer wieder neu feiernd vergegenwärtigt wird in der Liturgie und im Leben 
der Gemeinden. Teilhabe der Zeitlichen an Gottes Ewigkeit geschieht in der 
Sammlung der Gotteserfahrungen, die die Glaubensgemeinschaft erinnernd 
vergegenwärtigt. Anamnese geschieht, ein Gedächtnis, das Gewißheit bewirkt. 
•Habe" wird das Errungene jedoch für die Zeitlichen nicht: Glauben heißt be- 
sitzlos dabeibleiben. Vertrauen ist eine Gestalt des Seins, eine lebendige Tätig- 
keit. 

c. Unaufhörliche Wachsamkeit 
Wachsamkeit sollen wir üben zu jeder Zeit. Die Sonderung der Zeiten geschieht 
bei denen, die im Glauben gewiß sind, an Gottes Ewigkeit teilzuhaben, in der 
Anerkenntnis des •Kairos"-Charakters der Zeit. Die in der Fülle der Zeit von 
Gott gewirkte Wende macht unsere Lebenszeit zur Entscheidungszeit, in der es 
gilt, wachsam zu sein und das Gute zu ergreifen. 

Die Zeit des Gerichts ist keine bloß zukünftige, die erst noch bang zu erwar- 
ten wäre. •Jetzt ist er da, der Tag der Rettung" (2 Kor 6,2). Paulus zitiert den 
Propheten Jesaja (Jes 49,8). Kurz ist die verbleibende Lebenszeit; nahe ist die 
Parusie des lebendigen Gekreuzigten. Jetzt gilt es, die heilsame Wirksamkeit 
seines Lebens mit dem eigenen Leben zu bezeugen. Christen wissen sich zeit- 
lebens in einer besonderen Zeit. Sie sind immer darum bemüht, die Lebendig- 
keit der Schöpfung zu erhalten: mit der eigenen kleinen Kraft möglichst allen 
frohes, unbedrohtes Leben zu bereiten. 

17  Ebd., 187. 



Der Ewige und seine Zeit für uns 47 

d. Hoffende Zuversicht 
Mit Zuversicht erwarten Glaubende das noch Ausstehende. Christen leben eine 
hoffende Existenz. Spannend ist das Leben, doch der Ausgang ist gewiß: auf- 
grund der Selbst-Zusage Gottes, seiner Kunde, unsere Zukunft sein zu wollen. 
Gott kommt auf uns zu. Er eilt uns entgegen, so erzählt Jesus am Beispiel jenes 
Vaters, der seinen Sohn bereits erblickt, als er noch in der Ferne ist, und dann 
mit offenen Armen auf ihn zuläuft (Lk 15,20). 

3. Verkündigung des Ewigen in unserer Zeit 

a. Gegenwartsempfinden 
Wie läßt sich der ewige, zeitnahe, zeitmächtige, zeitgewährende Gott in unserer 
Gegenwart verkündigen? Der Theologe und Literaturkritiker Paul Konrad 
Kurz18 hat sich in mehreren Veröffentlichungen mit der Frage auseinanderge- 
setzt, in welcher Weise die Gottesfrage in der modernen Literatur aufscheint. 
Mit Blick auf die jüngeren Werke von Peter Handke verweist Paul Konrad Kurz 
auf zwei Anliegen, die Menschen heute umtreiben, wenn sie mit der Vorstellung 
Gottes eine Sehnsucht verbinden: 

Fühlsam soll dieser Gott sein, einen Schauder auslösen, spürbar werden. 
Einen Fühl-Gott, einen einfühlsamen Gott, der nicht eingrenzt, nicht ein- 
schränkt, nicht gängelt, wünschen sich Menschen von heute. Sie trauen sich 
selbst. Sie sind zuversichtlich. Sie trauen dem Glück des Augenblicks. Sie wol- 
len von Gott als Zusage hören, was sie selbst ahnen, worin sie aber bestärkt sein 
möchten. Menschen wollen hören, daß Gott sagt: Du kannst dich liebhaben! Du 
sollst sein! Das ist tröstliche Botschaft heute. 

Und Gott soll mitgehen auf den Wegen der Menschen. Ein •viatorischer" 
Gott wird gesucht, ein Wege-Gott, ein Gott, der seine eigene Lebensgeschichte 
hat und diese einbringen kann in das Gespräch mit den Menschen. Peter Hand- 
ke fordert dazu auf, die Tugend der Langsamkeit wiederzuentdecken. Lang- 
samkeit ermöglicht Aufmerksamkeit auf den Weg und Wachsamkeit. 

b. Biblisches Zeugnis 
Die Heilige Schrift bietet vielfältige Gelegenheit, Gott als einen einfühlsamen 
Begleiter auf den Lebenswegen seiner Geschöpfe zu erkennen. In Christus Je- 
sus hat sich dieser Gott in Zeit und Geschichte auf den Straßen der Menschen 
gezeigt. Gottes Geist bewirkt, daß wir auch heute denselben, Anfang und Ende 
aller Wirklichkeit, erleben können. 

18 P.K. Kurz, GOTT in der modernen Literatur. München 1996; ders., •Gott unterwegs" oder: 
Der Gott, der sich selbst erzählt, in: Die Stimme in den Stimmen. Zum Wesen der Gotteserfah- 
rung. Hrsg. L. Wenzler. Düsseldorf 1992,74-93. 



Dorothea Sattler 48 

Gottes Sensibilität zeigt sich vor allem in der Weise, wie er die freiheitlichen 
Entscheidungen seiner Geschöpfe wahrnimmt. Die biblischen Schriften zeich- 
nen das Bild eines Gottes, der um die Motivationen des menschlichen Handelns 
weiß und Zusammenhänge zwischen den Lebensgeschichten erkennen kann. 
Voller Einsicht ist dieser Gott und unbezwingbar in seiner langmütigen, gedul- 
digen Nachsicht. In dieser Umschreibung des biblisch bezeugten •Fühl-Gottes" 
kommt die Thematik der menschlichen Verfehlung des Guten zur Sprache - ei- 
ne Dimension des geschöpflichen Lebens, die aus jüdisch-christlicher Sicht die 
Mitte des Bekenntnisses bildet: das Angewiesensein auf die Barmherzigkeit 
Gottes. Es gibt keine Stunde, in der es nicht begründet wäre, zu rufen: •Vertrau 
ihm, Volk Gottes, zu jeder Zeit! Schüttet euer Herz vor ihm aus! Denn Gott ist 
unsere Zuflucht!" (Ps 62,9). 

Die metaphorische Rede von Gottes Weggeleit ist den biblischen Schriften 
gut vertraut. In den alttestamentlichen Texten spiegelt sich die viatorische Exi- 
stenz der Nomaden. Die Vätererzählungen sind voller Weggeschichten; Gott 
läßt seine Getreuen von seinen Engeln begleiten. Das Volk Israel hat den An- 
fang seiner Geschichte mit Jahwe als einen Weg heraus aus der Knechtschaft 
der Unfreiheit in Ägypten erzählt. Die Rückkehr aus der Fremde in Babylon in 
das eigene, vertraute Land deuten die Propheten als von Gott geebnet (Jes 
40,1-11). Zu jeder Zeit ist Gott mit auf dem Weg; er geht mit durch alle Dun- 
kelheiten, besiegt Not und Gefahr. Der Psalmist betet vertrauensvoll: •Muß ich 
auch wandern in finsterer Schlucht; ich fürchte kein Unheil; denn du bist bei 
mir. (...) Lauter Güte und Huld werden mir folgen mein Leben lang, und im 
Haus des Herrn darf ich wohnen für lange Zeit" (Ps 23,4.6). 

Die längsten der langen Zeiten vermögen das Verlangen der Menschen nicht 
zu stillen, die Lebens-Sehnsucht der Menschen nicht zu erfüllen. Ewiges Erbe 
ist uns verheißen in Christus Jesus: •Als (...) die Güte und Menschenliebe Got- 
tes, unseres Retters, erschien, hat er uns gerettet - nicht weil wir Werke voll- 
bracht hätten, die uns gerecht machen können, sondern aufgrund seines Erbar- 
mens - durch das Bad der Wiedergeburt und die Erneuerung im Heiligen Geist. 
Ihn hat er in reichem Maß über uns ausgegossen durch Jesus Christus, unseren 
Retter, damit wir durch seine Gnade gerecht gemacht werden und das ewige Le- 
ben erben, das wir erhoffen" (Tit 3,4-7). 




