EINUBUNG UND WEISUNG

Simone Weils Gedicht ,,LLa porte — Das Tor*

Unter dem Titel ,,Pensées sans ordre concernant 1‘amour de Dieu — Ungegliederte Ge-
danken iiber die Liebe Gottes* erschienen 1962 in Paris einige Schriften von Simone
Weil. Die Herausgeber hatten ihnen eines ihrer Gedichte vorangestellt. Es triagt den Ti-
tel La porte — Das Tor. Ein gleiches tat Friedhelm Kemp. Auch er stellte der von ihm
1998 unter dem Titel ,,Zeugnis fiir das Gute* herausgegebenen Sammlung von Trakta-
ten, Briefen und Aufzeichnungen von Simone Weil eben dieses Gedicht voran. In frei-
er Ubersetzung lautet es:

Macht uns auf das Tor! Wir wollen Gdrten sehn,
Kiihles Wasser trinken, das der Mond beschien.
Fremd sind wir. Die heifle Strafie ist uns feind.
Ziellos irren wir und finden nirgends Rul.

Blumen wolln wir sehn und nie mehr durstig sein.
Hoffend, wartend, leidend stehn wir vor dem Tor.
Schlige werden es zertriimmern ndtgenfalls,

Druck und Stéfle auch. Doch ach! Es ist zu stark.

Warten, schmachten, auf es blicken ist umsonst.
Fest verschlossen bleibt, was wir hier vor uns sehn.
Starren Blicks und unter Qualen weinen wir.
Immer sehn wir es. Die Zeit wird uns zur Last.

Vor uns dieses Tor! Das Wollen hilft uns nicht.
Besser ist es, ohne Hoffnung wegzugehn.
Niemals kommen wir hinein. Wir sind es leid.
Da! Das Tor ist offen! Schweigen stromt heraus.

Keine Gdrten, keine Blumen zeigen sich.

Nur der weite Raum, die Leere und das Licht, —
Das ist gegenwdrtig und erfiillt das Herz,

Wischt die Augen, die der Staub fast blind gemacht.

Entstanden ist dieses Gedicht im Herbst 1941, kurz bevor Simone Weil ithrem Seelen-
fiihrer und viterlichen Freund, dem Dominikanerpater Jean-Marie Perrin, jene Briefe
schrieb, die einerseits Abschiedsbriefe waren — sie stand vor ihrer Ausreise nach Ame-
rika — und die andererseits wie Bekenntnisschriften sind. Schildert Simone darin doch,
wie sie den Weg zum Glauben gefunden habe, nein, richtiger: wie Christus den Weg zu
ihr gefunden habe.

Eine @hnliche Bekenntnisschrift ist offenbar auch dieses Gedicht. Es schildert in sei-
nem ersten Teil das Verlangen nach dem Paradies, malt auch aus, was wir erhoffen,



Einiibung und Weisung 50

wovon wir triumen, was wir uns wiinschen: Blumen, Girten, kiihlende Gewiisser, die
der Mond beschien. Und es zeigt das verzweifelte Bemiihen, in dieses Paradies hinein-
zugelangen. Doch das Tor zam Paradies bleibt fest verschlossen. Bitten, Betteln, Wei-
nen hilft genan so wenig wie Gewaltanwendung. Alles ist umsonst. Nur warten kann
man — und verzagen.

Doch da! Das Tor geht auf — nicht als Ergebnis unserer Kraftanstrengungen, sondern
als unsere kiihnsten Triaume weit iibertreffendes Geschenk. Nicht wir gehen hinein in
das Land unserer Sehnsucht. Nein, das Paradies kommt auf uns zu — und ist ganz an-
ders, als wir dachten. Und trotzdem ist gerade dieses Neue, Unerwartete, Ungeahnte
das, was unser Herz erfiillt, was unser Auge sehend macht, was uns vom Staub der
Strafe reinigt.

Simone ergeht es dabei wie Paulus. Dieser bekannte, dafl das, was er vernahm, ,,un-
sagbare Worte sind, die ein Mensch nicht aussprechen kann* (2 Kor 12, 4). So ringt
auch sie nach Worten, um das im Grunde Unaussagbare, nicht zu Fassende, jeder Be-
schreibung Spottende zu beschreiben. Es will ihr erscheinen wie tiefstes Schweigen,
wie der Raum, der sich immer weiter auftut ins Unendliche hinein, wie eine groBBe Lee-
re, wie ein strahlendes Licht.

Es sind Bilder, Metaphern, Hinweise, die wir auch in der Bibel, auch bei anderen
geistlichen Schriftstellern, auch in den iibrigen Werken von Simone selbst wiederfin-
den.

Vom Schweigen spricht das alttestamentliche Buch der Weisheit: ,,Als tiefes
Schweigen alles umfing, da sprang dein allmachtiges Wort vom Himmel*“ (18, 14f1.).
Die Pythagoréer glaubten, daf3 das Reich der Sterne von himmlischer Sphérenmusik er-
fullt sei, die wir Sterblichen nur als Schweigen vernehmen. Johannes vom Kreuz be-
singt in seinem Lied der Liebe den gottlichen Brautigam seiner Seele als ,,mtsica cal-
lada — Musik, die schweigt*. Und fiir Simone Weil selbst ist das Schweigen Gottes sein
Wort der Liebe, jenes Schweigen, das Jesus als einziges antwortete, als er hinaus in das
echolose Dunkel die Frage aller Ungliicklichen schrie: ,,Warum, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?* ,,Wer fahig ist*, schreibt sie ', ,,nicht nur zu schreien, sondern
auch zu horchen. vernimmt die Antwort. Diese Antwort ist das Schweigen ... Wer fihig
ist, nicht nur zu horchen, sondern auch zu lieben, vernimmt dieses Schweigen als das
Wort Gottes*, als ,,das heimliche Wort der Liebe, die uns seit Anbeginn in ihren Armen
tragt. 2

Von der unermeBlichen Weite des Raumes, der sich dem vor dem Tore Wartenden
auftut, schreibt Simone, daB sie selbst diese wiederholt beim Beten des Vaterunser er-
fahren habe — verbunden mit der unbeweisbaren, aber sie ganz und gar durchdringen-
den und beseligenden Liebe, die in Christus Gestalt annimmt. ,,Mitunter — so offenbart
sie ihrem geistlichen Vater — reien schon die ersten Worte (sc. des Vaterunser) mei-
nen Geist aus meinem Leibe ... Der Raum tut sich anf. Die Unendlichkeit des gewohn-
lichen Raumes unserer Wahrnehmung weicht einer Unendlichkeit zweiten oder
manchmal auch dritten Grades ... Mitunter auch ist ... Christus in Person anwesend, je-

V'S, Weil, Zeugnis fiir das Gute. Spiritualitdt einer Philosophin. Ziirich, Diisseldorf 1998, 50.
2 8. Well, Pensées sans ordre concernant l‘amour de Dieu. Paris 1962, 74 {.



Einiibung und Weisung 51

doch mit einer unendlich viel ... liebevolleren Gegenwart als jenes erste Mal, da er mich
ergriffen hat.* 3

Die Leere, die da ist, wo man ein irdisches Paradies vermutet und erhofft hatte, ist
jenes Nichts, das auch Johannes vom Kreuz entgegenschlug. ,,Y en el monte — nada.
Und auf dem Berg (der Gottbegegnung) — nichts.*“* Gustave Thibon, der Philosoph und
eifrige Gesprichspartner von Simone Weil, spricht von dem ,,Nichts als Tor zum All**
und als ,, Tiirschwelle zom Ganzen* 6. Und von einem Gespréch mit Simone berichtet
er: ,,Sie erwiderte, ihre personliche Berufung sei aber gerade, durch das Ungliick und
das Nichts hindurch zu Gott zn gehen.*”

Das Licht, so darf man wohl unterstellen, ist das, von dem Johannes in seinem er-
sten Brief schreibt ,,Gott ist Licht, und Finsternis ist nicht in ihm* (1 Joh 1,5), und das
der zweite Timotheusbrief als “das Licht des unverginglichen Lebens* bezeichnet
(2 Tim 1,10).

Was Simone Weil in diesem Gedicht in Worte falit, ist das, was sie erfahren hat —
was alle Mystiker in dieser oder dhnlicher Weise erfahren haben — und was keiner be-
weisen kann, ja auch nur festhalten und mit nach Hause nehmen kann. Ist doch das mit
den hier zitierten Worten Bezeichnete unendlich verschieden von eben diesen Worten.
Mogen sie ihm auch noch so nahe kommen: viel groBer bleibt die Ferne, maior dissi-
militudo, groBer ist die Undhnlichkeit mit dem, was jenseits unserer Vorstellungskraft
liegt. So stellte es das vierte Laterankonzil ausdriicklich fest. Unser Verstand ist viel zu
klein, viel zu eng, viel zu sehr in vorgefertigten Denkmustern festgefahren, als da8l er
das mehr Verhiillte als Geoffenbarte begreifen konnte.

Man soll solche Bilder — hier die von dem Schweigen, dem unermeflichen Raum,
der Leere und dem Licht — nur einfach auf sich wirken lassen, wie Simone es von dem
Betrachten der Schonheit fordert: sich von ihr gefangen nehmen lassen und nicht sie
selber einfangen wollen. Denn das ist doch ,,Schonheit: eine Frucht, die man betrach-
tet, ohne die Hand nach ihr auszustrecken® ®. Der Apfel der Eva war schon anzuschau-
en, aber verderblich, als Eva ihn pfliicken, fiir sich behalten, ja verzehren wollte. LaBt
man aber das Schone, wie es ist, und 148t sich von ihm faszinieren, betoren, hinreiBen
(wie Johannes vom Kreuz von sich bekennt: , hingerissen war ich* ®), dann wird das
Schone zu einem Heilmittel !, ja geradezu zu einem Sakrament !!, das Heil bezeich-
nend und das Heil bewirkend.

Das ist die Haltung, die Simone Weil auch diesem Gedicht — wie jedem Kunstwerk
gegeniiber — erwartet: es bewundern, es anf sich zukommen lassen, — und es nicht ver-

Zeugnis 114.
Crisogono de Jesus (ed.), Vida y obras de San Juan de la Cruz. Madrid 1978, 441.
J. M. Perrin & G. Thibon, Wir kannten Simone Weil. Paderborn 1954, 199.
Ebda. 14.
Ebda. 170.
S. Weil, Aufmerksamkeit fiir das Alltdgliche. Miinchen 1994, 92.
,Trunken war ich, wie von Sinnen, hingerissen, au8er mir“ heiflt es in einem seiner Lieder.
(Vgl. Johannes vom Kreuz, Ohne Halt und doch gehalten. Die Gedichte. Leutesdorf 1998, 45)
10" So Simone Weil in ihrem Fabriktagebuch. Hier zitiert nach A. Krogmann, Simone Weil. Rein-
bek bei Hamburg 1995, 41.
' Aufmerksamkeit 19 und 93.

[ R T- NV

9



Einiibung und Weisung 52

einnahmen, verstehen und so téten wollen. Und was man sieht, wenn man ohne ,,bo-
se Absicht nur einfach auf es schaut (oder besser noch: es hort), das ist: Dieses Ge-
dicht ist schon.

Das zeigt sich in der Schonheit der Bilder — den Blumen, den Girten, dem Wasser,
das der Mond bescheint, am Anfang und dem Licht, das das Auge sehend macht, am
Ende, die gemeinsam dem dazwischen liegenden schmerzvollen und ergebnislosen
Bemiihen, selber das Tor zu 6ffnen, seine Bitterkeit nehmen. Das zeigt sich aber auch
— und nicht zuletzt — in dem kunstvollen Aufbau des franzosischen Originals. Es ist so,
als ob Simone Weil auch an diesem Stiick Wirklichkeit exemplifizieren wollte, was sie
von der ganzen Welt sagt: ,,Die Ordnung der Welt ist die Schonheit der Welt.* > Der
Text dieses franzgsischen Originals ist der folgende:

Ouvrez-nous donc cette porte et nous verrons les vergers,
Nous boirons leur eau froide o la lune a mis sa trace.
La longue route briile ennemie aux étrangers.

Nous errons sans savoir et ne trouvons nulle place.

Nous voulons voir des fleurs. Ici la soif est sur nous.
Attendant et souffrant, nous voici devant la porte.

S’il le faut nous romprons cette porte avec nos coups.
Nous pressons et poussons, mais la barriére est trop forte.

1l faut languir, attendre et regarder vainement.

Nous regardons la porte; elle est close, inébranlable.
Nous y fixons nos yeux; nous pleurons sous le tourment;
Nous la voyons toujours, le poids du temps nous accable.

La porte est devant nous, que nous sert-il de vouloir?
1l vaut mieux s‘en aller abandonnant [*espérance.
Nous n’entrerons jamais. Nous sommes las de la voir.
La porte en s‘ouvrant laissa passer tant de silence

Que ni les vergers ne sont parus ni nulle fleur;

Seul l'espace immense out sont le vide et la lumiére
Fut soudain présent de part en part, combla le coeur,
Et lava les yeux presque aveugles sous la poussiére.

Die einzelnen Verse zdhlen in streng eingehaltener RegelmiBigkeit abwechselnd 13
oder 14 Silben. (In der hier vorgeschlagenen deutschen Ubersetzung sind es jeweils
11.) Keine Silbe ist zu viel, keine zu wenig — wie eine Fuge von Bach, bei der kein Ton
zu viel ist und keiner zu wenig und wo jeder zudem an der richtigen Stelle steht. Streng
regelmiBig ist auch der Retm — abwechselnd weiblich und ménnlich — und ebenso die
feststehende Silbenzahl, die das ganze Gedicht durchzieht und so seine Einheit garan-
tiert.

12 Aufmerksamkeit 93.



Einiibung und Weisung 53

Hinzu kommt die duBere Form der Zweiteilung: 3 Strophen und 3 Verse umfalt der
erste Teil, I Vers und I Strophe der zweite. Der zweite beginnt schon in und nicht erst
nach der vierten Strophe, so als wollte Simone sagen: Gott kommt wie ein Dieb in der
Nacht, wenn keiner es ahnt, seid also wachsam! Und so sagt sie es auch tatsdchlich:
,.Die kostbarsten Giiter soll man nicht suchen, sondern erwarten.” ?

Im ersten Teil ist das Tor verschlossen, im zweiten Teil gedffnet. Im ersten Teil ist
es Objekt des menschlichen Handelns — des Stolens und Driickens, des Bittens und
Klagens, des Einlal Begehrens und des Eingestehens der Unméglichkeit, es selbst zu
6ffnen und so hineinzugelangen in das erhoffte Paradies.

Im zweiten Teil ist das Tor Subjekt. Es macht den Suchenden aus einem Handeln-
den zn einem Empfangenden. Es 1463t den im ersten Teil 18 mal (so oft steht im Fran-
zosischen das Wortchen ,,nous™) sich Vordringenden geradezu verschwinden (das
Wortchen ,,nous* steht hier kein einziges Mal). So sehr ist das Neue jetzt alles be-
stimmend. Gott alles in allem: das ist die Erfiillung aller Traume, Sehnsiichte, Hoff-
nungen.

Es gibt einige Sétze von Simone Weil, die wie eine Zusammenfassung des mit die-
sem Gedicht Intendierten und zugleich wie ein Kommentar dazu erscheinen.

Einer dieser Sitze lautet: , Die Unmoglichkeit ist das einzige Tor zu Gott.“ '

Ein anderer lautet: ,,Wir wollen das Gute, und es ist nicht in dieser Welt. Wir kénnen
es nicht auflerhalb dieser Welt suchen. Aber wenn es selber uns ergreifen kommt, so
lassen wir uns nur dann ergreifen, wenn wir es hinieden vergeblich gesucht haben.* '

Und ein dritter (beim ersten Erscheinen des Gedichtes ,,La porte* diesem nicht von
ungefihr vorangestellter) lautet: ,,Diese Welt ist die geschlossene Pforte. Sie ist eine
Schranke und zugleich der Durchgang. !¢

Walter Repges, Wachtberg

13 Zeugnis 59.

14 Zeugnis 218.

15 Zeugnis 219. Vgl. auch Blaise Pascal: ,,11 est bon d’&étre lassé et fatigué par 1’inutile recherche
du vrai bien pour tendre les bras au libérateur.” (,,Es ist gut, erschopft und miide zu sein von der
vergeblichen Suche nach dem wahren Gut, um die Arme nach dem Befreier auszustrecken.* (Zi-
tiert nach J. M. Perrin & G. Thibon, Simone Weil telle que nous I’ avons connue. Paris 1952, 161.)
16 S. Weil, Cahiers — Aufzeichnungen, Band 11I. Miinchen-Wien 1996, 177. Ebenso Zeugnis
226.





