AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Jubildumsabla3 im Heiligen Jahr 2000

Die freudvolle Seite der geistlichen Erneuerung

Ich freute mich, als man mir sagte:
Zum Haus des Herrn wollen wir pilgern.”
(Ps 122,1).

Angefangen haben die Jubildumsablisse mit einer Art ,Kirchenvolksbewegung* im
Jahr 1300.! Ganze Scharen von Pilgern waren nach Rom gestrémt und verlangten un-
gestiim von Papst Bonifaz VIII. einen auBerordentlichen AblaB. Sie beriefen sich auf
alte Traditionen. Der Papst liel die Archive durchsuchen — ergebnislos. Schlieflich
griff er die Sache auf, um — so Kardinal Stefaneschi, der Chronist dieses ersten Heili-
gen Jahres — ,,den Geist nicht auszaldschen'? und um sich der religidsen Bewegung pa-
storal anzunehmen. Er verkiindete feierlich einen Ablal mit der Bulle ,,Antiqua habet
fida relatio®, zu deutsch: ,,Ein glaubwiirdiger Bericht der Alten besagt ... Das Wort
,»Jubildum* fehlte damals noch. Es wurde vom nichsten Heiligen Jahr an gebriuchlich,
50 Jahre danach, also 1350. Damals konnte man auf einen noch éalteren ,,glaubhaften
Bericht“ zuriickgreifen, ndmlich auf die biblisch bezeugte Idee des Jubeljahres: ,,Die-
ses fiinfzigste Jahr gelte euch als Jubeljahr.“

Die Pilgerstrome nach Rom haben inzwischen noch zugenommen, aber es ist gewif§
nicht mehr der JubiliumsablaB, der die Leute zur Wallfahrt bewegt. Im Gegenteil, das
Wort ,,AblaB“ ist in der deutschen Offentlichkeit und in weiten kirchlichen Kreisen
zum Reizwort geworden. Es aus Rom zu horen, wird als Be-lastung empfunden, nicht
als Ent-lastung, als Chance zum Abladen von Last, als Ab-laB. Nun hat Papst Johannes
Paul 1I. in der Bulle ,,Incarnationis mysterium* vom 29. 11. 1998 das grofie Jubildum
des Jahres 2000 offiziell angekiindigt und darin auch einen Ablal ausgerufen: ,Ein
weiteres, den Gldaubigen wohlbekanntes besonderes Zeichen ist der AblaB, der eines
der wesentlichen Elemente des Jubildumsereignisses ausmacht.*® Leider ist der Ablafl
den Glaubigen keineswegs so wohlbekannt, daf sie sich an diesem Programmpunkt in
der Festfolge des Heiligen Jahres gern beteiligen wiirden. Laft sich der Jubildumsablaf3
vermitteln? Lohnt sich die Miihe, ihn zu vermitteln?

Es sei versucht, indem wir das anst6fige Wort in die FuBnoten verbannen, wo der hi-
storisch Interessierte oder der systematisch Besorgte den Anschluf an die traditionelle

1 Vgl. A. Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter. Dortmund 1997, 655f; vgl.
E.M. Jung-Inglessis, Das Heilige Jahr in Rom. Rom 1997, 30-39.

? E. M. Jung-Inglessis, Das Heilige Jahr in Rom, 33.

> DH 868. Der Text befindet sich in Stein gemeiBelt in der Vorhalle von St. Peter in Rom.

¢ Lev 25,11. Vgl. R. Bellarmin, De indulgentiis. Kéln 1599, lib. I, cap. 1.

5 Johannes Paul IL, Incarnationis mysterium. Verkiindigungsbulle vom 29. 11. 1998 zum
Grofien Jubilidum des Jahres 2000, hier Nr. 9. Beigefligl ist das Dekret der Apostolischen Poni-
tentiarie iiber die Ordnung der Ablisse im Heiligen Jahr. Deutsche Veroffentlichung in: Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhles Nr. 136 (hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz).



Aus dem Leben der Kirche 55

AblaBlehre finden kann. Reden wir nicht mehr vom Ablaf, sondern verkiinden wir die
Einladung der Kirche anlidBlich der Jahrtausendwende: ,,.Lafl ab vom Alten, werde neu-
er Mensch!* Und noch nachdriicklicher: ,,Laf} ab vom miihseligen Dasein des Einzel-
kampfers, schlieB dich der geistlichen Gemeinschaft der grofien Kirche an!*

,LaB ab vom Alten, werde neuer Mensch!“ So einfach ist das gewiB nicht. Jeder ein-
zelne und die ganze Kirche, alle schleppen ihre Vergangenheit mit sich herum. Fiir man-
chen Menschen ist das woméglich eine groBe Last. Gerade wenn einer feinfiihlig ist fiir
die Schuld, in die er durch falsche Entscheidung, durch Schwiche, durch unabanderli-
che Lebensumstinde hineingeraten ist. Oder fiir einen, der tatsachlich ein schweres Ver-
brechen begangen hat und dessen Lebensperspektive nun fast vollig durchkreuzt ist,
weil er eine Strafe abzusitzen hat, weil er bei der Arbeits- und Wohnungssuche als Kri-
mineller stigmatisiert ist, weil sich seine Familie und die Besseren seiner Freunde von
ihm abgewandt haben, Gewil} glaubt der Christ an die Vergebung der Schuld. Jeder, der
sich in aufrichtiger Reue an Gott wendet, bekommt seine Wiirde als Kind Gottes wieder
in voller Weise. Er ist bei Gott angesehen und darf fest darauf bauen, daB sein Geschick
sich letztlich und endgiiltig zum Guten wenden wird, dafl einmal alles heil sein wird bei
Gott. Aber dennoch muB man hier und jetzt im Leben mit all dem fertig werden, was
sich nicht mehr riickgingig machen 14Bt. Die Vergebung der Schuld feiert die Kirche im
BuBsakrament, aber man fiihlt, daB damit noch keineswegs alles erledigt, aufgeriumt
und in Ordnung gebracht ist. Es braucht Zeit, oft sehr lange Zeit, um ein Ausheilen, ein
Ausleiden der alten Fehler, um eine langsame Verwandlung der alten Gewohnheiten, ei-
ne langsame Anderung der Lebensumstiinde, einen Neuaufbau der familiiren, berufli-
chen, finanziellen Situation zustande zu bringen.®

Was fiir die einen eine miihselige, leidvolle Aufgabe ist, geht anderen Charakteren
vergleichsweise leicht von der Hand. Solchen Christen gilt dann der Appell an ihren
GroBmut, etwas von der Last der ganzen Kirche auf ihre Schultern zu nehmen. Denn
auch die Kirche als ganze hat einiges an Last aus der Vergangenheit abzuarbeiten. In
das Programm der Vorbereitung auf das Jahr 2000 hat der Papst ausdriicklich die
Gewissenserforschung und das Schuldbekenntnis der Kirche aufgenommen.” Auch das
Jubildum selbst wird nicht in unbeschwertem Jubel gefeiert, sondern die Freude iiber
den Beginn der Erlosung im Jahre Null schopft ihren Emnst und ihre Tiefe daraus, da
sie sich dem stellt, wovon wir Erlésung, und wofiir wir Heilung erhoffen. Deshalb wird
gerade auf das Jubildum hin noch einmal gesagt:

»Wegen jenes Bandes, das uns im mystischen Leib miteinander vereint, tragen wir alle die
Last der Irrtiimer und der Schuld derer, die uns vorausgegangen sind, auch wenn wir keine
persénliche Verantwortung dafiir haben und nicht den Richterspruch Gottes, der allein die Her-
zen kennt, ersetzen wollen.*®

6 TIn der traditionelle AblaBlehre nannte man das die ,,zeitlichen Siindenstrafen. K. Rahner
iibersetzt ,,sachgemiBer* den scholastischen Begriff ,.reatus poenae mit , leidschaffenden Siin-
denfolgen®. (K. Rahner, Zur heutigen kirchenamtlichen Ablaflehre, in: Schriften zur Theologie
VIII, 507, Anm. 39). ,,Diese durch Schuld bedingten Wirklichkeiten unseres eigenen geschicht-
lich sich formenden Daseins, die, der Schuld entsprungen, diese iiberleben und deren gerechtes
Gericht sind, nennen wir Christen «zeitliche Siindenstrafen». Sie sind «zeitlich», weil sie in ei-
nem zeitlichen Entwicklungsproze ausgelitten und so iiberwunden werden koénnen. Sie sind
Strafen, weil sie Folge der Siinde und Gericht fiir sie in einem sind.” (K. Rahner, Kleiner
theologischer Traktat iiber den Ablaf3, in: Schriften zur Theologie VIII, 474).

7 Johannes Paul I1., Tertio millennio adveniente. Enzyklika vom 10. 11. 1994, Nr. 32-36.

8 Johannes Paul I., Incarnationis mysterium Nr. 11.



Aus dem Leben der Kirche 56

Dabei ist ansdriicklich zu vermerken, daf} der Papst sich nicht in die Opferrolle be-
gibt: Ach, die Kirche von damals hat Schuld auf sich geladen und wir miissen jetzt un-
ter dem schlechten Image leiden! Vielmehr iibernimmt er die solidarische Mithaftung
mit den Tétern. Weil alle im mystischen Leib der Kirche miteinander verbunden sind,
tragen sie mit an der Schuld der Kirche. Unabhingig davon, ob der Kirche die Schunld
der Vergangenheit von anderen angelastet wird, oft genug in unfairer Absicht und in hi-
storisch unzutreffender Vereinfachung, nimmt diese sie von sich aus an und stellt sich
ihr. Es ist ein Appell an alle Christen, sich ebenso zur historischen Last zu stellen, ein-
zutreten in die Mithaftung, mitzuleiden mit dem ganzen Leib Christi: ,,Wenn ein Glied
leidet, leiden alle Glieder mit.” (1 Kor 12,26).

Ein konkretes Beispiel kann das verdeutlichen: Wenn sich ein Kaplan mit einem teu-
ren BMW blicken li48t, dann heilit es gleich: ,,Schau dir diese Priester an!* Oder wenn
sich ein Kirchenvertreter im Eifer einer Fernsehdiskussion zu irgendeinem dummen
Vergleich mit der Nazi-Zeit oder sonst einem Tabubruch hinreiBen L:#8t, dann heilt es
gleich: ,,Diese Katholiken!* Natiirlich kann sich jeder einzelne davon distanzieren und
sagen: ,,Aber ich doch nicht!** Natiirlich ist es oft ungerecht und viel zu panschal, wenn
gleich alle Katholiken in ein schiefes Licht geraten. Und dennoch: Sollte nicht jeder
Katholik von sich aus diese Mithaftung annehmen und auf sich nehmen? Wie kénnte
sonst die Kirche ganz real und konkret die Gemeinschaft sein, die mit dem Bild vom
»mystischen Leib Christi” gemeint ist? Dann aber gehort zur Kirchlichkeit auch die
Mitbetroffenheit im Unheil, auch das Zusammenstehen im Beschidigten und Unvoll-
kommenen dieses ,,mystischen Leibes*.

Niichtern betrachtet trégt jeder Christ in dem Bereich, wo er personlich verant-
wortlich ist, dazu bei, daB die Kirche bei weitem nicht die Gestalt von Heiligkeit be-
sitzt, die ihr von Christus eigentlich zugedacht ist. Der Papst spricht es fiir alle aus:

~Aber auch wir haben als Sohne und Téchter der Kirche gesiindigt, und es wurde der Braut
Christi verwehrt, in ihrer ganzen Schonheit zu erstrahlen. Unsere Siinde hat das Wirken des Gei-
stes im Herzen vieler Menschen behindert. Unser schwacher Glaube {und vielleicht denk1 der
Papst hier zuerst an sich selbst und an die Aufgabe seines Petrusamtes, die Briider und Schwe-
stern im Glauben zu stirken (vgtl. Lk 22,3 1)] hat viele der Gleichgiiltigkeit verfallen [assen und
sie von einer echten Begegnung mit Christus abgehalten.?

Jeder hat durch sein personliches Versagen nicht nur sich selbst und nicht nur den
unmittelbar Betroffenen geschadet, sondern er hat auch die ,,Schonheit der Braut Chri-
sti beeintrichtigt. Deshalb steht es allen gut an, wenn sie die Solidaritit mit der ge-
samten Christenheit aller Zeiten bewuflt annehmen und sich beteiligen an der Aufar-
beitung der alten Last und an der geistlichen Erneuerung der Kirche, die fiir das Ju-
bildum 2000 angesagt ist. Jeder einzelne darf seine Not in die Last der Vergangenheit
mit einbringen und jeder einzelne soll mittragen an der Not mit der Last der Vergan-
genheit der ganzen Kirche.

Wenn die Kirche einen JubildumsablaB begeht, dann folgt als erster Schritt ihrer
geistlichen Erneuerung, daB sie sich zu den Altlasten bekennt.!® Deshalb ist die Diffa-

® Johannes Paul 11., Incarnationis mysterium Nr. 11.

¥ Dazu zihlt tibrigens auch das ausdriickliche Eingestidndnis der Mifibrauche in Theorie und
Praxis der Ablidsse, zu denen es im Lauf der Kirchengeschichte gekommen ist. ,,Die Vermehrung
der Abldsse, vor allem aber ihre Verwendung als Geldquelle zur Finanzierung kirchlicher Pro-
jekte aller Art, die groben Ubertreibungen ungeschulter AblaBsammler ..., die ihr Geschiift z. T.
berufsmiiig und gegen Anteil am Ertrag betrieben ..., der Betrug mit erfundenen oder gefilsch-



Aus dem Leben der Kirche 57

mierung des Ablasses als leichtfertiges Uberspielen der historischen Schuld ungerecht
und gegenstandslos:

,»Man konnte das Ganze eine Art Sonderangebot fiir die gesamte Christenheit nennen. Es han-
delt sich um einen Siindenrabatt der katholischen Kirche. ... Wie zu vernehmen ist, verkiindet
Papst Johannes Paul I1. aus AnlaB des Jahrtausendjubildums einen SonderablaB, durch den allen,
die Reue zeigen, die Strafe fiir ihre Siinden erlassen wird. Und der besondere Kniiller dabei ist:
die Reinwaschung ist im Gegensatz zur Zeit Tetzels vollkommen kostenlos zu haben. ... Welche
Aussichten! Wir kénnen nicht nur alles vergessen, was uns auf der Seele brennt. Wir konnen auch
von morgen an zwei Jahre so richtig die Sau rauslassen.“!!

Was ansteht, ist das Gegenteil von Vergessen, es ist das Annehmen dessen, was uns
auf der Seele brennt. Gibt es eine Chance, Fortschritte zu machen in der geistlichen
Emeuerung? Kann es gelingen, vom Alten mehr und mehr abzulassen und dem Neuen
Wachstum, Raum und Gestalt zu geben? Und wenn, ist das nicht ganz allein die Lei-
slung des einzelnen? Kann da denn die Kirche als ganze etwas dazu beitragen?

Glaube, Hoffnung und Liebe im Horizont des mystischen Leibes Christi

Was hat die Kirche, was sie hier einsetzen und zur Anwendung bringen konute? Das
Beste, was die Kirche hal, ist ihre Verbindung mil Christus und ihr Anteil an der Heilig-
keit Chrisli, insofern sie mit ihm in Verbindung steht. Diese Verbindung ist ofl in der
Heiligkeit einzelner Christen sichtbar geworden, und auch das gehort zum Besten, was
die Kirche hat.!? Wessen bediirfen nun die einzelnen Glieder der Kirche, die sich ihrer
Schuldigkeit bewuft sind und die Folgen der Siinde aufzuarbeiten wiinschen? Sie be-
diirfen eben der Heiligkeit. L8t sich das zusammenbringen? LaB1 sich das, was der ei-
ne hal, auf den anderen, der danach verlangt, iibertragen? Es lassen sich zumindesl die
Personen zusammenbringen. Es 146t sich ein BewuBtsein von geistlicher Gemein-
schaft, von Kommunikation, von Austausch, von Gegenseitigkeit und Zusammen-
gehorigkeit vor Gott wecken.!?

Denkbar wire folgendes konkrete Beispiel: Die Folgen der Siinde sind wie eine La-
wine, die sich bald unabhingig vom ersten Ausloser von selbst fortpflanzt und unaus-
16schlich eingribt in die menschliche Geschichte. Wenn einer bei einem Verkehrs-

ten Vollmachten, die Unterschlagung, Verschiebung und Zweckentfremdung der gesammelten
Gelder, die rivalisierende Beteiligung nicht nur verschiedener kirchlicher, sondern auch weltli-
cher Instanzen am Gewinn, die gelegentliche Verpachtung des AblaBgeschifts an Laien gegen
vorschiissige Zahlung einer Pauschalsumme ... u.a.m. trugen zu der bekannten Verweltlichung
der abendlindischen Kirche bei, die andauernd beklagt, aber nie wirksam bekdmpft wurde.” (G.
A. Benrath, Ablaf3, in: TRE I, 351). Deutlicher als je zuvor hat mit Paul VI. ein Papst diese Mif3-
stande eingestanden. (Paul V1., Indulgentiarum doctrina. Apostolische Konstitution vom 1. 1.
1967, Nr. 8).

1" Michael Winter in der Siiddeutschen Zeitung von Silvester/Neujahr 98/99.

12 Die AblaBtheologie spricht hier nach wie vor vom ,,Kirchenschatz*: ,,Der Kirchenschatz ist
Christus, der Erloser selbst. ... Auflerdem gehort zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermeB-
liche, unerschopfliche und stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der selig-
sten Jungfrau Maria und aller Heiligen besitzen.” (KKK Nr. 1476-1477).

13 Den AblaB beten, heiBt in diese geistige Giitergemeinschaft eintreten und sich ihr zur Ver-
fiigung zu stellen.” (J. Ratzinger, Portiunkula. Was Ablaf3 bedeutet, in: Bilder der Hoffnung,
Freiburg 1997, 99).



Aus dem Leben der Kirche 58

unfall ongliickseligerweise ein Kind getotet hat, dann ist das mit keinem Schmerzens-
geld der Welt wieder gut zu machen. Und wer weil}, was fiir Folgen daran noch han-
gen? Dieses Kind war vielleicht die einzige Stiitze seiner Eltern. Diese Eltern haben im
Alter nun niemand, der fiir sie sorgt, und sind auf die sozialen Einrichtungen angewie-
sen. Wie lange haben sie daran zu leiden, daf} ihnen die Familie fehlt, daB ihnen die jiin-
gere Generation verloren gegangen ist? Wie viel Krinkung und Bitternis gegeniiber
Dritten zieht das eigene Ungliick nach sich? Die Folgen der Siinde, so muf} es dem Ver-
ursacher des Unfalls vorkommen, sind unabsehbar, unaufhorlich, eine endlose Kette.
Hier mit der Aufarbeitung zu beginnen, um wieder irgend etwas gut zu machen, mufl
ihm als verzweifelt aussichtsloses Unternehmen erscheinen. Wird fiir ihn nicht Trost in
dem Gedanken zu finden sein, daB es auch eine andere Kette, eine andere Ursa-
chenfolge in der Welt gibt, an der sich das Unheil bricht, weil es hier ausgelitten und
aus Giite und Hingabe in Segen verwandelt wird? Das ist es, was Christus und alle
Heiligen getan haben. An ihnen hat sich die Woge des Bosen gebrochen und ist abge-
tropft, weil sie es nicht weitergegeben, sondern auf sich genommen und durchlitten ha-
ben.'* Wird einer, der fiir sich selbst verzweifeln miite, weil er unméglich die Folgen
seiner Tat ausloschen kann, nicht aus dem Gedanken des Zusammenwirkens in der Ge-
meinschaft der Heiligen die Hoffnung schépfen, dafl das wenige Gute, das er leisten
kann, nicht umsonst ist, auch wenn es nie ausreicht, um fiir sich selbst reinen Tisch zu
machen? Immerhin mag es zur Linderung und Tilgung der Siindenfolgen Dritter bei-
tragen, so wie zu hoffen ist, daB es denen gelingt, die als Dritte, Vierte, Fiinfte usw. von
seinen Siindenfolgen betroffen sind, das Unheil durch Groimut und Bereitschaft zom
Ertragen zu bremsen und auszuheilen. Es gibt in der Kirche Menschen, die in der Ver-
kettung der Umstinde nicht nur alles, was sie einstecken miissen, wieder austeilen,
sondern deren Kraft zum Guten grofer ist als das Umsichgreifen der Siinde. Wenn die-
se Menschen, angefangen von Christus iiber alle Heiligen bis zo den im Verborgensten
wirkenden hochherzigen Seelen, mit denen zusammengebracht werden und zusam-
menstehen, die fiir sich allein in der Verstrickung des Leids verzagen miifiten, dann be-
steht Aussicht auf echte Bekehrung zum Guten, auf echten Fortschritt in der Umge-
staltung der Menschheit zum Besseren. Eben das ist die Idee des ,,mystischen Leibes*:

»Auf der anderen Seite lehrt die Offenbarung, daf der Christ auf seinem Bekehrungsweg nicht
allein gelassen ist. In Christus und durch Christus ist sein Leben durch ein geheimnisvolles Band
mit dem Leben aller anderen Christen in der iibernatiirlichen Einheit des mystischen Leibes ver-
bunden. So kommt es zwischen den Glaunbigen zu einem wunderbaren Austausch geistlicher Gii-
ter, kraft dessen die Heiligkeit des einen den anderen zugute kommt, und zwar mehr als die Siin-
de des einen den anderen schaden kann.“!?

14 Dieses Wahrheitsmoment, dafl Siindenfolgen ausgelitten werden miissen, findet sich wieder
in der alten Lehre, daB Gott keine Siinde ungestraft 1a8t. (Vgl. A. Angenendt, Geschichte der Re-
ligiositdt im Mittelalter, 629). Man kennt diesen Grundsatz auch aus der mittelalterlichen ,,Dies
irae* — Dichtung:

,,ludex ergo cum sedebit

quidquid latet apparebit

nil inultum remanebit.*
(,,Sitzt der Richter dann zu richten / wird sich das Verborg’ne lichten; / Nichts kann vor der Stra-
fe fliichten.”) Man muf} darin nicht ein ins Grausam-Unerbittliche verzerrtes Gottesbild sehen.
Vielmehr driickt sich darin die theologische Einsicht aus, dal der Prozel des Aufarbeitens und
Ausleidens der Siindenfolgen nicht per Federstrich erlassen werden kann.
5 Johannes Paul IL., Incarnationis mysterium Nr. 10.



Aus dem Leben der Kirche 59

Wenn also die Kirche etwas beitragen kann zur Abarbeitung ihrer historischen Last
und der personlichen Last einzelner ihrer Mitglieder, dann dadurch, daB sie die Ge-
meinschaft zwischen den siindigen und den heiligen Mitgliedern herstellt und sie alle
mit Christus in dem mystischen Leib zusammenschlieft. Schon Thomas von Aquin hat
den Grundsatz formuliert: Wenn ein AblaB iiberhaupt etwas taugt und etwas bewirkt,
dann nur wegen der Einheit des mystischen Leibes Christi. ,Ratio autem quare valere
possunt [indulgentiae], est unitas corporis mystici.*!s

Das alles ist nun aber noch sehr vage und allgemein. Wenn zam Jubildum der ein-
zelne Glanbige eingeladen wird, sich an der groien geistlichen Erneuerung zu beteili-
gen, wenn den einzelnen zugerufen wird: ,,Laf ab vom Alten, werde neuer Mensch®,
dann miissen wir noch einmal den Ausgangspunkt beim einzelnen nehmen. Wie kann
er tatsidchlich Hilfe und Unterstiitzung aus der Gemeinschaft mit dem ganzen mysti-
schen Leib der Kirche gewinnen?

Provokationen und Konflikte im Alltag

Eine Gleichniserzdhlung vermag einige Aspekte dieser existentiellen Dimension zu er-
hellen."” Einem Lehrer passiert es im Unterricht, da ihm die Hand ausrutscht und er ei-
nen Schiiler ohrfeigt. Damit hat er sich eines ziemlich schwerwiegenden Vergehens
schuldig gemacht, das disziplinarische und sogar strafrechtliche MaBnahmen nach sich
ziehen konnte. Der Schiiler hat sofort aufgeschrien: ,,Ich sag’s meinem Vater und der
zeigt Sie an! Im Lauf des Nachmittags werden hektisch Telefonate gefiihrt. Der Rektor
der Schule wird mit eingeschaltet. SchlieBlich 148t es der Vater des Schiilers mit einer
ausdriicklichen Entschuldigung des Lehrers bewenden und verzichtet auf weitere Maf3-
nahmen. Ebenso verzichtet der Rektor auf weitere disziplinarische Verfolgung des Falls.
Der Lehrer darf aufatmen, er weill, daB ihm aus der Affire jetzt kein schlimmes Ende
mehr erwachsen kann.'® Aber am nichsten Tag muB er wieder in die Klasse hinein. Und
ihm wird klar: Es ist nicht mehr wie vorher. Die Atmosphire ist belastet. Das Vertrauens-
verhiltnis ist zerbrochen. Es werden die leidschaffenden Folgen der Siinde spiirbar. Der
Lehrer fiihlt sich unsicher. Er hat Angst, dafl ihm wieder so etwas passieren konnte. Er
empfindet Aggression gegeniiber dem frechen Schiiler, der der AnlaB fiir den ganzen Ar-
ger war. Aber er weil} zugleich, da8 er diese Aggression unterdriicken muB8. In der Klas-
se sind einige Schiiler aus Solidaritit mit dem Geohrfeigten jetzt die verschworenen
Feinde des Lehrers. Wer sich meldet und mitarbeitet, gilt als Verriter. Ein paar dngstli-
che Schiiler sind noch ganz verschreckt und haben Angst, da$} auch sie sich eine Ohrfeige
einfangen konnten. Hemmungen, Blockaden, Unsicherheiten. Wie jetzt miteinander um-
gehen? Es fithrt kein Weg an der langsamen Aufarbeitung vorbei. Mithsam wird sich der
Lehrer wieder Vertrauen erarbeiten miissen, indem er peinlich gerecht ist, indem er vor-
sichtig den betroffenen Schiiler wieder in das gemeinsame Arbeiten einbezieht, indem er
die nichsten Provokationen und Konflikte geduldig hinnimmt, und bei alledem noch die

16 Thomas von Aquin, Summa Theologica Supplementum q. 25 a. 1.

17 Der Vergleich hat sich insofern bewihrt, als er beim Vortrag vor kirchlichen Mitarbeitern
dazu angeregt hal, dhnliche Geschichten zu erzihlen, die im wirklichen Leben passiert sind,
und die damit eine gewisse existentielle Resonanz fiir das, was mit der Praxis des Ablasses vor-
geschlagen wird, hervorgerufen hat.

'8 Das, kann man sagen, ist die Vergebung der Schuld, wie sie dem Bufsakrament entspricht.



Aus dem Leben der Kirche 60

eigene Unsicherheit langsam abbaut. Die Aufarbeitung der Situation ist durch nichts zu
ersetzen, aber sie kann leicht und schnell oder leidvoll und langsam vor sich gehen.!?

Zur Beforderung und Unterstiitzung dieses Prozesses ist folgende Moglichkeit
denkbar:? Der Direktor kommt mit ins Klassenzimmer. Er wird nicht souverin einfach
bestimmen: ,,So, jetzt tut ihr alle zusammen so, als wenn nichts gewesen wire!* Aber
er kann seine Vertrauens- und Autoritétsstellung in die Wagschale werfen. Er ist ge-
achtet als gerechter Mensch, als weitblickend und iiberlegen Denkender. Dieses Anse-
hen hat er sich langsam erworben und aufgebaut.?’ Wenn er darum die Angste und
Blockaden ins kldrende und 16sende Wort hebt, wenn er sich personlich als Garant des
kiinftigen Miteinanders in der Klasse verwendet, wenn er dem Kollegen das Selbstver-
trauen wieder stirkt, dann schafft er damit tatsidchlich eine Atmosphire der Befreiung
und eines zukunftstrichtigen Neuanfangs.

Kehren wir zuriick zur geistlichen Erneuerung anléflich des Jubildums. Der einzel-
ne Gldubige kann die Hilfe der kirchlichen Gemeinschaft erfahren, freilich nicht als Er-
satz oder als Ersparnis dessen, was ihm auferlegt ist, sondern als Unterstiitzung und Be-
forderung. ,,Was eine innere Forderung der menschlichen Existenz ist, kann nicht
durch einen Rechtsakt iiberfliissig gemacht werden.“?? Diesem Prinzip folgt die offi-
zielle Linie des Lehramts:

»Der AblaB ist also nicht ein leichterer Weg, nm der sonst notwendigen Bufle (iir die Siinden
zu entgehen. Er ist vielmehr eine Stiitze, die jeder einzelne Gliubige, seiner eigenen Schwiiche
demiitig bewuft, im geheimnisvollen Leib Christi findet, der als ganzer «durch Liebe, Beispiel
und Gebet zu seiner Bekehrung mitwirkt» (LG 11).*

Der echte Fortschritt hat sein MaB in dem, was einer selbst tut, sein Maf3, aber nicht
seine Grenze.* Je mehr einer selbst zuwege bringt in der Verwandlung zum Guten hin,
im Wachstum der Liebe, desto mehr wird er profitieren konnen von der Hilfe der Kir-
che. Und mit dieser Hilfe kommt er darin weiter, als er gekommen wire, wenn er auf
sich allein gestellt geblieben wiire.

19 Vgl. K. Rahner, Kleiner theologischer Traktat iiber den Ablaf, in: Schriften zur Theologie
VIII, 481: ,,Ausreifung kann in verschiedener Weise geschehen: abgerungen, mithsam und ge-
hemmt oder in einem seligen Sturm, in einem freien Enthusiasmus, der das als die Seligkeit der
starken Liebe erfahrt, was dem anderen die Qual einer miihevolien «Abtotung» ist. Man kann al-
so Gott bitten, er moge die Moglichkeit einer schnellen und seligen Ausreifung gewihren. Man
kann ihn aber nicht bitten, halbfertig und unausgereift Gottes heilige Seligkeit teilen zu diirfen.*
2 Damit wire nun der Abla83 zu vergleichen.

2 Darin darf man das Analogon zu den im Kirchenschatz gesammelten Verdiensten der Abla3-
theologie sehen.

22 J. Ratzinger, Portiunkula, a.a.0., 95. Vgl. ebd. 94: ,Vergebung bedeutet nicht, daf} dieser exi-
stentielle ProzeB iiberfliissig wird, sondern dafi er einen Sinn erhilt, daB er angenommen wird.*
Weil der eigene existentielle Akt nicht ersetzt werden kann, ist der gewonnene Ablaf} auch nicht
auf Lebende iibertragbar. Der andere kann sich sein Bemiihen um Wachstum in der Liebe nicht
sparen. Wohl aber ist er ,,per modum suffragii* (in der Weise der Fiirbitte) auf die Verstorbenen
zu iibermitteln. Die Moglichkeit, selbst fiir sein Seelenheil zu sorgen, ist auf das Leben be-
schriinkt. Der Tod fiihrt hiniiber in die Endgiiltigkeit. Nicht mehr der Verstorbene selbst, wohl
aber Gott fiir ihn kann die Zuwendung der Verdienste Christi (Haupt und Glieder) annehmen,
kraft derer er in Liauterung und Siihne fortschreitet.

2 Paul VI, Indulgentiarum doctrina Nr. 8, Anm. 39,

2 Bei den Teilablidssen tritt an die Stelle der friiheren Maangaben nach Tagen und Jahren eine
neue Norm und Bemessungsart, bei der das Tun des Christglidubigen selbst, der das mit einem



Aus dem Leben der Kirche 61

Konkrete Empfehlungen

Was bietet die Kirche konkret an zum Jubildum? Wie gedenkt sie, die geistliche Er-
neuerung der einzelnen Gliubigen und so der ganzen Kirche zu befordern? Wozu ladt
sie ein? Zunichst ist zu sagen, da es sich um eine echte Einladung handelt, deren An-
nahme ganz im Belieben der Gliubigen, ,,in sancta et iusta libertate filiorum Dei®,
steht.> Die Kirche empfiehlt die Beteiligung an entsprechenden Aktionen, aber weif3
dabei sehr wohl um den Wert vicler anderer Wege der geistlichen Erneuerung und des
Wachstums in der Liebe.?® In einem kommen alle diese Wege iiberein, und das wird
auch das MaB sein, in wieweit jemandem das eine oder das andere besser hilft:

,-All diesen Mitteln ist das eine gemeinsam, dafB3 sie Heiligung und Léuterung um so stirker
bewirken, je enger man mit Christus, dem Haupte, und der Kirche, seinem Leibe, in Liebe
verbunden ist.“?

Der existentielle ProzeB des Tragens und Abtragens der Folgen der Siinde schreitet
also in dem Ma8 fort, wie einer in der Liebe wichst. Darum ist schon seit Thomas von
Aquin der Gedanke lebendig, daf} alle Veranstaltungen und Auflagen im Zusammen-
hang mit der Liuterung des Menschen dann fortfallen konnen, wenn die Liebe so stark
ist, daB sie deren Ziel schon lingst erreicht hat.”® Die meisten Christen werden aber Zeit
brauchen, um an sich zu arbeiten. Sie werden die Heiligkeit nicht im ,,seligen Sturm der
Liebe"? erreichen. Fiir sie sind folgende Veranstaltungen angeboten:*

In Rom ist man eingeladen zum Besuch einer der Kirchen, die friiher die traditio-
nelle ,,Siebenkirchenwallfahrt* ausgemacht haben (S. Maria Maggiore, S. Lorenzo, S.
Croce in Gerusalemme, die Lateranbasilika, S. Sebastiano (oder sonst eine Katakom-
be), St. Paul vor den Mauern, St. Peter), dazu die Wallfahrtsstitte Madonna del Divino
Amore. Ganz neu in diesem Heiligen Jahr ist, dafl neben Rom auch die Hauptkirchen
des Heiligen Landes empfohlen werden (Verkiindigungskirche in Nazaret, Geburtskir-
che in Betlehem, Grabeskirche in Jerusalem). In ihren Didzesen diirfen die Bischofe
die Kathedrale oder sonst einen Wallfahrtsort als gleichrangige Gebetsstitte auszeich-

Ablaf} versehene Werk verrichtet, beachtet wird. Da ndmlich der Christgldubige durch sein
Handeln — auer dem Verdienst, das seine Hauptfrucht ist — auch Nachlassung zeitlicher
Siindensirafen ertangen kann, und zwar um so mehr, je groer die Liebe des Handetnden und
der Wert seines Werkes ist, schien es gut, diesen Strafnachta3, den der Christgldubige durch
sein Werk erwirbt, als MabB fiir den Strafnachlall zu nehmen, den die kirchliche Autoritit durch
einen TeilablaB freigebig hinzufiigt.” (Paul V1., Indulgentiarum doctrina Nr. 12).

5 Paul VI, Indulgentiarum doctrina Nr. 11.

%6 Wenn unsere heilige Mutter Kirche ... ihren Gliubigen aufs neue den Gebrauch der Ablésse
empfiehlt, ... dann beabsichtigt sie in keiner Weise andere Formen der Heitigung und Liuterung
herabzusetzen.” (Paul V1., Indulgentiarum doctrina Nr. 11). Konkret auf das Jubildum hin
spricht Johannes Paut II. vou einem ,,weiteren Zeichen* unter anderen (Johannes Paul IT., /n-
carnationis mysterium Nr. 9) und verfiigt, daBl die Gldubigen einen Ablall gewinnen ,kénnen*
(nicht sollen). (Ebd. Nr. 10).

2 Paul VL., Indulgentiarum doctrina Nr. 11.

% Im Weltkatechismus heiit es ausdriicklich: ,.Eine Bekehrung, die aus glithender Liebe her-
vorgeht, kann zur vélligen Lauterung des Siinders fiihren, so daf keine Siindenstrafe mehr zu ver-
biiBen bleibt.” (Nr. 1472).

» K. Rahner (vgl. oben Anm. 19).

¥ Quelle fiir das Folgende ist das Dekret der Apostolischen Pénitentiarie vom 29. 11. 1998 iiber
die Ordnung der Ablésse im Heiligen Jahr, das der Bulle Johannes Pauls 1. /ncarnationis myste-
rium beigefligt ist.



Aus dem Leben der Kirche . 62
nen. Diese Besuche, so wird ausdriicklich vermerkt, konnen in einer Gruppe oder ein-
zeln geschehen. Wenn man aber auf den Sinn schaut, der hinter aller steht, dann ergibt
sich klar, wohin die pastorale Begleitung und Ausgestaltung dieser Wallfahrten zielt,
némlich auf das Zusammenfiihren der Gldubigen in der Einheit des mystischen Leibes
Christi. Der Sinn ist, uns begreiflich zu machen,

»-.. wie eng wir in Christus miteinander verbunden sind und wieviel das iibernatiirliche Leben
Jjedes einzelnen fiir andere beitragen kann, daB auch sie mit dem Vater leichter und enger vereint
werden konnen. Die Ubung der Ablisse entziindet daher wirksam die Nichstenliebe, !

Auch wer als einzelner Pilger eine dieser Kirchen besucht, ist gehalten, in die
Gemeinschaft der groflen Kirche einzutreten, indem mit diesen Besuchen jeweils die
Teilnahme an einer liturgischen Feier verbunden ist. Genauso will die Auflage, die ein
Gebet nach der Meinung des Heiligen Vaters zum verpflichtenden Bestandteil des Ju-
bildumsablasses macht, die Einheit des mystischen Leibes Christi als wesentliches Ele-
ment herausstellen. Denn durch dieses Gebet wird ,,das Zeugnis der Gemeinschaft mit
der Kirche ... bekundet*.* Die beiden anderen Dinge, die auf jeden Fall zu einer sol-
chen Wallfahrt dazugehoren, sind die Sakramente der Bu3e und der Eucharistie. Gera-
de als unabdingbare Bestandteile weisen sie auf den zentralen Sinn der geistlichen Er-
nenerung im Heiligen Jahr hin: ,,Hohepunkt des Jubildums ist die Begegnung mit Gott
Vater durch den Erloser Jesus Christus, der in seiner Kirche besonders in den Sakra-
menten gegenwirtig ist.*3

Insofern Christus immer auch in den notleidenden Briidern und Schwestern gegen-
wirtig ist, wird der Besuch bei Kranken, Behinderten, Einsamen, Alten, Gefangenen
usw. zu einer Wallfahrt erhoben, die mit der Reise nach Rom oder ins Heilige Land
gleichrangig ist, weil man dabei ,,gleichsam zu Christus pilgert” (ebd.). SchlieBlich
werden noch die iiblichen Moglichkeiten der Askese und des Reifens durch Fasten und
Verzicht ins Auge gefalit.

Alle diese einzelnen Moglichkeiten, die der Glaubige hat, sich am Jubildum zu
beteiligen, ,,sollen jene echte Umkehr des Herzens zum Ausdruck bringen, zu der die
Gemeinschaft mit Christus in den Sakramenten hinfiihrt* (ebd.). Die ,,Umkehr des Her-
zens" besagt jenen existentiellen Prozefl des Tragens und Abtragens der eigenen Ver-
strickung und der gesamtkirchlichen Verhaftung in Schuld. Welche Handlung auch
immer einer frei wihlt, um das Jubildum in diesem emsten Aspekt der geistlichen Er-
neuerung mitzuvollziehen, seine Handlung wird, indem er sie bewuft in die Feier der
gesamten Kirche hineinstellt, von eben dieser, von der gesamten Kirche, mit hoher
Wertschitzung, ja mit Aufwertung beantwortet: Was du da tust, um an deiner Um-
wandlung zum Guten und an der Umwandlung der ganzen Welt zum Guten zu arbei-
ten, du tust es nicht nur fiir dich selbst, sondern es kommt der ganzen Kirche zugute.
Das macht den groen Wert deines Tuns vor Gott aus, du trigst zur Schonheit der Braut
Christi bei. Und du tust es nicht nur allein, sondern die ganze Kirche tut es mit dir. Du
handelst hier als Kirche, und das gibt deinem Handeln Nachdruck und Bedeutung. Was
der einzelne tut, das wird in hochster Weise gewiirdigt und anerkannt, indem die Kir-

U Paul VL., Indulgentiarum doctrina Nr. 9. Vgl. Johannes Paul 11., Incarnationis mysterium Nr.
10: ,,Denn auch im geistlichen Bereich lebt keiner nur fiir sich allein. Und die heilsame Sorge um
das eigene Seelenheil wird erst dann von Furcht und Egoismus beftreit, wenn sie zur Sorge auch
um das Heil des anderen wird."

* Dekret der Apostolischen Pénitentiarie, a.a.0.

3 Ebd.



Aus dem Leben der Kirche 63

che sich diesem Handeln anschlieBt und ihr Bestes mit hineinlegt.* Wie man darch An-
satz am richtigen Hebel die Kraft vervielfachen kann, so bekommt das personliche
Fortschreiten des einzelnen in seiner geistlichen Erneuerung Verstirkung und Auf-
trieb, wenn er es in den Kontext der Kirche stellt.

Wenn der Papst also einen Jubildumsablal ausruft, dann ist er nichts anderes als die
Stimme der Kirche, die spricht: ,,Komm, zum Haus des Herrn wollen wir pilgern.” (Ps
122,1). Fiir den einzelnen Gldubigen, der um die Kraft der Einheit im mystischen Leib
Christi weil}, und sich mit seinen konkreten Unternehmungen, Wallfahrten und geistli-
chen Bemiithungen der Jubildumsfeier gern anschlieflt, ist das ein Grund zur Freude:
,»Ich freute mich, als man mir sagte: Komm, zum Haus des Herrn wollen wir pilgern.“
Und warum sollte es nicht moglich sein, dal jemand, der aus vollem Herzen diese Pil-
gerschaft mitmacht, der sich vorbehaltlos in die Gemeinschaft der Kirche als Leib
Christi hineinbegibt (auch um ihre Last mitzutragen), der nur noch wiinscht, zuo tun,
was die Kirche als Braut Christi tut (ndmiich in Liebe zum Herm und zu allen Men-
schen entbrennen), warum solite es nicht méglich sein, daB dieser Mensch dann
tatsichlich zum ,Hohepunkt des Jubilaums* gelangt, zur , Begegnung mit Gott“? War-
um sollte er dann nicht etwas von jener Vollkommenheit spiiren, die in der Redeweise
vom ,,vollkommenen Abla3* angedeutet ist? Er personlich und die ganze Kirche wer-
den geistlich erneuert aus dieser Feier hervorgehen und in der Kraft der Liebe mutig ins
nichste Jahrtausend hineinschreiten.

,.Die heilsame Einrichtung der Ablisse trigt somit auf ihre Weise dazu bei, daB die Kirche fiir
Christus bereitet wird, frei von Makel und Runzel, heilig und unbefleckt, durch das tibernatiirli-
che Band der Liebe in Christus wunderbar geeint. Da namlich durch die Ablasse die Glieder der
sich lduternden Kirche rascher der himmlischen Kirche eingegliedert werden, wird gerade durch
die Ablisse die Konigsherrschaft Christi immer mehr und schneller verwirklicht, bis «wir alle zur
Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, damit wir zum voll-
kommenen Menschen werden und Christus in seiner vollendeten Gestalt darstellen» (Eph
4,13).%

Franz Joseph Baur, Miinchen

3 Klassisch ist die Diskussion, ob der AblaB eine , Fiirbitte* der Kirche darstellt (K. Rahner,
Zur heutigen kirchenamtlichen Ablaflehre, in: Schriften zur Theologie VIII, 497-503) oder ob
die Kirche dabei ,,nicht nur betet, sondern autoritativ den Schatz der Genugtuungen Christi und
der Heiligen ... zuteilt” (Paul VL., Indulgentiarum doctrina Nr. 8). Den letzten Stand der Uber-
legung markiert Ratzingers Hinweis: ,,Alles kommt von Christus, aber da wir zu ihm gehoren,
wird auch das Unsere zum Seinigen und erhilt heilende Kraft.“ (J. Ratzinger, Portiunkula,
a.a.0., 99). Was die Kirche dem BuBwilligen zuwendet, nimmt sie also durchaus von ihrem Ei-
genen. Autoritative Zuwendung hat nichts mit Willkiir zu tun, sondern meint, daB die Kirche
nicht nur ein Beispiel gibt oder einen Vorschlag macht, sondern versichert — und genau dazu hat
sie die Kompetenz —, daB sie dem Biilenden die ganze Kraft der Gemeinschaft zur Verfiigung
stellt.

¥ Paul V1., Indulgentiarum doctrina Nr. 10. Zur ganzen Problematik vgl. auch den Artikel ,, Ab-
laf3** im neuen LThK 1993, Band I, sp. 51-58.





