
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Jubiläumsablaß im Heiligen Jahr 2000 
Die freudvolle Seite der geistlichen Erneuerung 

•Ich freute mich, als man mir sagte: 
Zum Haus des Herrn wollen wir pilgern." 

(Ps 122,1). 

Angefangen haben die Jubiläumsablässe mit einer Art •Kirchenvolksbewegung" im 
Jahr 1300.1 Ganze Scharen von Pilgern waren nach Rom geströmt und verlangten un- 
gestüm von Papst Bonifaz VIII. einen außerordentlichen Ablaß. Sie beriefen sich auf 
alte Traditionen. Der Papst ließ die Archive durchsuchen - ergebnislos. Schließlich 
griff er die Sache auf, um - so Kardinal Stefaneschi, der Chronist dieses ersten Heili- 
gen Jahres - •den Geist nicht auszulöschen"2 und um sich der religiösen Bewegung pa- 
storal anzunehmen. Er verkündete feierlich einen Ablaß mit der Bulle •Antiqua habet 
fida relatio", zu deutsch: •Ein glaubwürdiger Bericht der Alten besagt ..."3 Das Wort 
•Jubiläum" fehlte damals noch. Es wurde vom nächsten Heiligen Jahr an gebräuchlich, 
50 Jahre danach, also 1350. Damals konnte man auf einen noch älteren •glaubhaften 
Bericht" zurückgreifen, nämlich auf die biblisch bezeugte Idee des Jubeljahres: •Die- 
ses fünfzigste Jahr gelte euch als Jubeljahr."4 

Die Pilgerströme nach Rom haben inzwischen noch zugenommen, aber es ist gewiß 
nicht mehr der Jubiläumsablaß, der die Leute zur Wallfahrt bewegt. Im Gegenteil, das 
Wort •Ablaß" ist in der deutschen Öffentlichkeit und in weiten kirchlichen Kreisen 
zum Reizwort geworden. Es aus Rom zu hören, wird als Be-lastung empfunden, nicht 
als Ent-lastung, als Chance zum Abladen von Last, als Ab-laß. Nun hat Papst Johannes 
Paul II. in der Bulle •Incarnationis mysterium" vom 29. 11. 1998 das große Jubiläum 
des Jahres 2000 offiziell angekündigt und darin auch einen Ablaß ausgerufen: •Ein 
weiteres, den Gläubigen wohlbekanntes besonderes Zeichen ist der Ablaß, der eines 
der wesentlichen Elemente des Jubiläumsereignisses ausmacht."5 Leider ist der Ablaß 
den Gläubigen keineswegs so wohlbekannt, daß sie sich an diesem Programmpunkt in 
der Festfolge des Heiligen Jahres gern beteiligen würden. Läßt sich der Jubiläumsablaß 
vermitteln? Lohnt sich die Mühe, ihn zu vermitteln? 

Es sei versucht, indem wir das anstößige Wort in die Fußnoten verbannen, wo der hi- 
storisch Interessierte oder der systematisch Besorgte den Anschluß an die traditionelle 

1 Vgl. A. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter. Dortmund 1997, 655f; vgl. 
E.M. Jung-Inglessis, Das Heilige Jahr in Rom. Rom 1997, 30-39. 
2 E. M. Jung-Inglessis, Das Heilige Jahr in Rom, 33. 
3 DH 868. Der Text befindet sich in Stein gemeißelt in der Vorhalle von St. Peter in Rom. 
4 Lev 25,11. Vgl. R. Bellarmin, De indulgentiis. Köln 1599, lib. I, cap. I. 
5 Johannes Paul II., Incarnationis mysterium. Verkündigungsbulle vom 29. 11. 1998 zum 
Großen Jubiläum des Jahres 2000, hier Nr. 9. Beigefügt ist das Dekret der Apostolischen Pöni- 
tentiarie über die Ordnung der Ablässe im Heiligen Jahr. Deutsche Veröffentlichung in: Verlaut- 
barungen des Apostolischen Stuhles Nr. 136 (hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskon- 
ferenz). 



Aus dem Lehen der Kirche 55 

Ablaßlehre finden kann. Reden wir nicht mehr vom Ablaß, sondern verkünden wir die 
Einladung der Kirche anläßlich der Jahrtausendwende: ,£aß ab vom Alten, werde neu- 
er Mensch!" Und noch nachdrücklicher: ,J^aß ab vom mühseligen Dasein des Einzel- 
kämpfers, schließ dich der geistlichen Gemeinschaft der großen Kirche an!" 

•Laß ab vom Alten, werde neuer Mensch!" So einfach ist das gewiß nicht. Jeder ein- 
zelne und die ganze Kirche, alle schleppen ihre Vergangenheit mit sich herum. Für man- 
chen Menschen ist das womöglich eine große Last. Gerade wenn einer feinfühlig ist für 
die Schuld, in die er durch falsche Entscheidung, durch Schwäche, durch unabänderli- 
che Lebensumstände hineingeraten ist. Oder für einen, der tatsächlich ein schweres Ver- 
brechen begangen hat und dessen Lebensperspektive nun fast völlig durchkreuzt ist, 
weil er eine Strafe abzusitzen hat, weil er bei der Arbeits- und Wohnungssuche als Kri- 
mineller stigmatisiert ist, weil sich seine Familie und die Besseren seiner Freunde von 
ihm abgewandt haben. Gewiß glaubt der Christ an die Vergebung der Schuld. Jeder, der 
sich in aufrichtiger Reue an Gott wendet, bekommt seine Würde als Kind Gottes wieder 
in voller Weise. Er ist bei Gott angesehen und darf fest darauf bauen, daß sein Geschick 
sich letztlich und endgültig zum Guten wenden wird, daß einmal alles heil sein wird bei 
Gott. Aber dennoch muß man hier und jetzt im Leben mit all dem fertig werden, was 
sich nicht mehr rückgängig machen läßt. Die Vergebung der Schuld feiert die Kirche im 
Bußsakrament, aber man fühlt, daß damit noch keineswegs alles erledigt, aufgeräumt 
und in Ordnung gebracht ist. Es braucht Zeit, oft sehr lange Zeit, um ein Ausheilen, ein 
Ausleiden der alten Fehler, um eine langsame Verwandlung der alten Gewohnheiten, ei- 
ne langsame Änderung der Lebensumstände, einen Neuaufbau der familiären, berufli- 
chen, finanziellen Situation zustande zu bringen.6 

Was für die einen eine mühselige, leidvolle Aufgabe ist, geht anderen Charakteren 
vergleichsweise leicht von der Hand. Solchen Christen gilt dann der Appell an ihren 
Großmut, etwas von der Last der ganzen Kirche auf ihre Schultern zu nehmen. Denn 
auch die Kirche als ganze hat einiges an Last aus der Vergangenheit abzuarbeiten. In 
das Programm der Vorbereitung auf das Jahr 2000 hat der Papst ausdrücklich die 
Gewissenserforschung und das Schuldbekenntnis der Kirche aufgenommen.7 Auch das 
Jubiläum selbst wird nicht in unbeschwertem Jubel gefeiert, sondern die Freude über 
den Beginn der Erlösung im Jahre Null schöpft ihren Ernst und ihre Tiefe daraus, daß 
sie sich dem stellt, wovon wir Erlösung, und wofür wir Heilung erhoffen. Deshalb wird 
gerade auf das Jubiläum hin noch einmal gesagt: 

•Wegen jenes Bandes, das uns im mystischen Leib miteinander vereint, tragen wir alle die 
Last der Irrtümer und der Schuld derer, die uns vorausgegangen sind, auch wenn wir keine 
persönliche Verantwortung dafür haben und nicht den Richterspruch Gottes, der allein die Her- 
zen kennt, ersetzen wollen."8 

6 In der traditionelle Ablaßlehre nannte man das die •zeitlichen Sündenstrafen". K. Rahner 
übersetzt •sachgemäßer" den scholastischen Begriff •reatus poenae" mit •leidschaffenden Sün- 
denfolgen". (K. Rahner, Zur heutigen kirchenamtlichen Ablaßlehre, in: Schriften zur Theologie 
VIII, 507, Anm. 39). •Diese durch Schuld bedingten Wirklichkeiten unseres eigenen geschicht- 
lich sich formenden Daseins, die, der Schuld entsprungen, diese überleben und deren gerechtes 
Gericht sind, nennen wir Christen «zeitliche Sündenstrafen». Sie sind «zeitlich», weil sie in ei- 
nem zeitlichen Entwicklungsprozeß ausgelitten und so überwunden werden können. Sie sind 
Strafen, weil sie Folge der Sünde und Gericht für sie in einem sind." (K. Rahner, Kleiner 
theologischer Traktat über den Ablaß, in: Schriften zur Theologie VIII, 474). 
7 Johannes Paul II., Tertio millennio adveniente. Enzyklika vom 10. 11. 1994, Nr. 32-36. 
8 Johannes Paul II., Incarnationis mysterium Nr. 11. 



Aus dem Leben der Kirche 56 

Dabei ist ausdrücklich zu vermerken, daß der Papst sich nicht in die Opferrolle be- 
gibt: Ach, die Kirche von damals hat Schuld auf sich geladen und wir müssen jetzt un- 
ter dem schlechten Image leiden! Vielmehr übernimmt er die solidarische Mithaftung 
mit den Tätern. Weil alle im mystischen Leib der Kirche miteinander verbunden sind, 
tragen sie mit an der Schuld der Kirche. Unabhängig davon, ob der Kirche die Schuld 
der Vergangenheit von anderen angelastet wird, oft genug in unfairer Absicht und in hi- 
storisch unzutreffender Vereinfachung, nimmt diese sie von sich aus an und stellt sich 
ihr. Es ist ein Appell an alle Christen, sich ebenso zur historischen Last zu stellen, ein- 
zutreten in die Mithaftung, mitzuleiden mit dem ganzen Leib Christi: •Wenn ein Glied 
leidet, leiden alle Glieder mit." (1 Kor 12,26). 

Ein konkretes Beispiel kann das verdeutlichen: Wenn sich ein Kaplan mit einem teu- 
ren BMW blicken läßt, dann heißt es gleich: •Schau dir diese Priester an!" Oder wenn 
sich ein Kirchenvertreter im Eifer einer Fernsehdiskussion zu irgendeinem dummen 
Vergleich mit der Nazi-Zeit oder sonst einem Tabubruch hinreißen läßt, dann heißt es 
gleich: •Diese Katholiken!" Natürlich kann sich jeder einzelne davon distanzieren und 
sagen: •Aber ich doch nicht!" Natürlich ist es oft ungerecht und viel zu pauschal, wenn 
gleich alle Katholiken in ein schiefes Licht geraten. Und dennoch: Sollte nicht jeder 
Katholik von sich aus diese Mithaftung annehmen und auf sich nehmen? Wie könnte 
sonst die Kirche ganz real und konkret die Gemeinschaft sein, die mit dem Bild vom 
•mystischen Leib Christi" gemeint ist? Dann aber gehört zur Kirchlichkeit auch die 
Mitbetroffenheit im Unheil, auch das Zusammenstehen im Beschädigten und Unvoll- 
kommenen dieses •mystischen Leibes". 

Nüchtern betrachtet trägt jeder Christ in dem Bereich, wo er persönlich verant- 
wortlich ist, dazu bei, daß die Kirche bei weitem nicht die Gestalt von Heiligkeit be- 
sitzt, die ihr von Christus eigentlich zugedacht ist. Der Papst spricht es für alle aus: 

•Aber auch wir haben als Söhne und Töchter der Kirche gesündigt, und es wurde der Braut 
Christi verwehrt, in ihrer ganzen Schönheit zu erstrahlen. Unsere Sünde hat das Wirken des Gei- 
stes im Herzen vieler Menschen behindert. Unser schwacher Glaube [und vielleicht denkt der 
Papst hier zuerst an sich selbst und an die Aufgabe seines Petrusamtes, die Brüder und Schwe- 
stern im Glauben zu stärken (vgl. Lk 22,31)] hat viele der Gleichgültigkeit verfallen lassen und 
sie von einer echten Begegnung mit Christus abgehalten."9 

Jeder hat durch sein persönliches Versagen nicht nur sich selbst und nicht nur den 
unmittelbar Betroffenen geschadet, sondern er hat auch die •Schönheit der Braut Chri- 
sti" beeinträchtigt. Deshalb steht es allen gut an, wenn sie die Solidarität mit der ge- 
samten Christenheit aller Zeiten bewußt annehmen und sich beteiligen an der Aufar- 
beitung der alten Last und an der geistlichen Erneuerung der Kirche, die für das Ju- 
biläum 2000 angesagt ist. Jeder einzelne darf seine Not in die Last der Vergangenheit 
mit einbringen und jeder einzelne soll mittragen an der Not mit der Last der Vergan- 
genheit der ganzen Kirche. 

Wenn die Kirche einen Jubiläumsablaß begeht, dann folgt als erster Schritt ihrer 
geistlichen Erneuerung, daß sie sich zu den Altlasten bekennt.10 Deshalb ist die Diffa- 

9 Johannes Paul II., Incarnationis mysterium Nr. 11. 
10 Dazu zählt übrigens auch das ausdrückliche Eingeständnis der Mißbräuche in Theorie und 
Praxis der Ablässe, zu denen es im Lauf der Kirchengeschichte gekommen ist. •Die Vermehrung 
der Ablässe, vor allem aber ihre Verwendung als Geldquelle zur Finanzierung kirchlicher Pro- 
jekte aller Art, die groben Übertreibungen ungeschulter Ablaßsammler ..., die ihr Geschäft z. T. 
berufsmäßig und gegen Anteil am Ertrag betrieben ..., der Betrug mit erfundenen oder gefälsch- 



Aus dem Leben der Kirche 57 

mierung des Ablasses als leichtfertiges Überspielen der historischen Schuld ungerecht 
und gegenstandslos: 

•Man könnte das Ganze eine Art Sonderangebot für die gesamte Christenheit nennen. Es han- 
delt sich um einen Sündenrabatt der katholischen Kirche. ... Wie zu vernehmen ist, verkündet 
Papst Johannes Paul II. aus Anlaß des Jahrtausendjubiläums einen Sonderablaß, durch den allen, 
die Reue zeigen, die Strafe für ihre Sünden erlassen wird. Und der besondere Knüller dabei ist: 
die Reinwaschung ist im Gegensatz zur Zeit Tetzels vollkommen kostenlos zu haben. ... Welche 
Aussichten! Wir können nicht nur alles vergessen, was uns auf der Seele brennt. Wir können auch 
von morgen an zwei Jahre so richtig die Sau rauslassen."11 

Was ansteht, ist das Gegenteil von Vergessen, es ist das Annehmen dessen, was uns 
auf der Seele brennt. Gibt es eine Chance, Fortschritte zu machen in der geistlichen 
Erneuerung? Kann es gelingen, vom Alten mehr und mehr abzulassen und dem Neuen 
Wachstum, Raum und Gestalt zu geben? Und wenn, ist das nicht ganz allein die Lei- 
stung des einzelnen? Kann da denn die Kirche als ganze etwas dazu beitragen? 

Glaube, Hoffnung und Liebe im Horizont des mystischen Leibes Christi 

Was hat die Kirche, was sie hier einsetzen und zur Anwendung bringen könnte? Das 
Beste, was die Kirche hat, ist ihre Verbindung mit Christus und ihr Anteil an der Heilig- 
keit Christi, insofern sie mit ihm in Verbindung steht. Diese Verbindung ist oft in der 
Heiligkeit einzelner Christen sichtbar geworden, und auch das gehört zum Besten, was 
die Kirche hat.12 Wessen bedürfen nun die einzelnen Glieder der Kirche, die sich ihrer 
Schuldigkeit bewußt sind und die Folgen der Sünde aufzuarbeiten wünschen? Sie be- 
dürfen eben der Heiligkeit. Läßt sich das zusammenbringen? Läßt sich das, was der ei- 
ne hat, auf den anderen, der danach verlangt, übertragen? Es lassen sich zumindest die 
Personen zusammenbringen. Es läßt sich ein Bewußtsein von geistlicher Gemein- 
schaft, von Kommunikation, von Austausch, von Gegenseitigkeit und Zusammen- 
gehörigkeit vor Gott wecken.13 

Denkbar wäre folgendes konkrete Beispiel: Die Folgen der Sünde sind wie eine La- 
wine, die sich bald unabhängig vom ersten Auslöser von selbst fortpflanzt und unaus- 
löschlich eingräbt in die menschliche Geschichte. Wenn einer bei einem Verkehrs- 

ten Vollmachten, die Unterschlagung, Verschiebung und Zweckentfremdung der gesammelten 
Gelder, die rivalisierende Beteiligung nicht nur verschiedener kirchlicher, sondern auch weltli- 
cher Instanzen am Gewinn, die gelegentliche Verpachtung des Ablaßgeschäfts an Laien gegen 
vorschüssige Zahlung einer Pauschalsumme ... u.a.m. trugen zu der bekannten Verweltlichung 
der abendländischen Kirche bei, die andauernd beklagt, aber nie wirksam bekämpft wurde." (G. 
A. Benrath, Ablaß, in: TREI, 351). Deutlicher als je zuvor hat mit Paul VI. ein Papst diese Miß- 
stände eingestanden. (Paul VI., Indulgentiarum doctrina. Apostolische Konstitution vom 1.1. 
1967, Nr. 8). 
11 Michael Winter in der Süddeutschen Zeitung von Silvester/Neujahr 98/99. 
12 Die Ablaßtheologie spricht hier nach wie vor vom •Kirchenschatz": •Der Kirchenschatz ist 
Christus, der Erlöser selbst. ... Außerdem gehört zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermeß- 
liche, unerschöpfliche und stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der selig- 
sten Jungfrau Maria und aller Heiligen besitzen." (KKK Nr. 1476-1477). 
13 •Den Ablaß beten, heißt in diese geistige Gütergemeinschaft eintreten und sich ihr zur Ver- 
fügung zu stellen." (J. Ratzinger, Portiunkula. Was Ablaß bedeutet, in: Bilder der Hoffnung, 
Freiburg 1997, 99). 



Aus dem Leben der Kirche 58 

Unfall unglückseligerweise ein Kind getötet hat, dann ist das mit keinem Schmerzens- 
geld der Welt wieder gut zu machen. Und wer weiß, was für Folgen daran noch hän- 
gen? Dieses Kind war vielleicht die einzige Stütze seiner Eltern. Diese Eltern haben im 
Alter nun niemand, der für sie sorgt, und sind auf die sozialen Einrichtungen angewie- 
sen. Wie lange haben sie daran zu leiden, daß ihnen die Familie fehlt, daß ihnen die jün- 
gere Generation verloren gegangen ist? Wie viel Kränkung und Bitternis gegenüber 
Dritten zieht das eigene Unglück nach sich? Die Folgen der Sünde, so muß es dem Ver- 
ursacher des Unfalls vorkommen, sind unabsehbar, unaufhörlich, eine endlose Kette. 
Hier mit der Aufarbeitung zu beginnen, um wieder irgend etwas gut zu machen, muß 
ihm als verzweifelt aussichtsloses Unternehmen erscheinen. Wird für ihn nicht Trost in 
dem Gedanken zu finden sein, daß es auch eine andere Kette, eine andere Ursa- 
chenfolge in der Welt gibt, an der sich das Unheil bricht, weil es hier ausgelitten und 
aus Güte und Hingabe in Segen verwandelt wird? Das ist es, was Christus und alle 
Heiligen getan haben. An ihnen hat sich die Woge des Bösen gebrochen und ist abge- 
tropft, weil sie es nicht weitergegeben, sondern auf sich genommen und durchlitten ha- 
ben.14 Wird einer, der für sich selbst verzweifeln müßte, weil er unmöglich die Folgen 
seiner Tat auslöschen kann, nicht aus dem Gedanken des Zusammenwirkens in der Ge- 
meinschaft der Heiligen die Hoffnung schöpfen, daß das wenige Gute, das er leisten 
kann, nicht umsonst ist, auch wenn es nie ausreicht, um für sich selbst reinen Tisch zu 
machen? Immerhin mag es zur Linderung und Tilgung der Sündenfolgen Dritter bei- 
tragen, so wie zu hoffen ist, daß es denen gelingt, die als Dritte, Vierte, Fünfte usw. von 
seinen Sündenfolgen betroffen sind, das Unheil durch Großmut und Bereitschaft zum 
Ertragen zu bremsen und auszuheilen. Es gibt in der Kirche Menschen, die in der Ver- 
kettung der Umstände nicht nur alles, was sie einstecken müssen, wieder austeilen, 
sondern deren Kraft zum Guten größer ist als das Umsichgreifen der Sünde. Wenn die- 
se Menschen, angefangen von Christus über alle Heiligen bis zu den im Verborgensten 
wirkenden hochherzigen Seelen, mit denen zusammengebracht werden und zusam- 
menstehen, die für sich allein in der Verstrickung des Leids verzagen müßten, dann be- 
steht Aussicht auf echte Bekehrung zum Guten, auf echten Fortschritt in der Umge- 
staltung der Menschheit zum Besseren. Eben das ist die Idee des •mystischen Leibes": 

•Auf der anderen Seite lehrt die Offenbarung, daß der Christ auf seinem Bekehrungsweg nicht 
allein gelassen ist. In Christus und durch Christus ist sein Leben durch ein geheimnisvolles Band 
mit dem Leben aller anderen Christen in der übernatürlichen Einheit des mystischen Leibes ver- 
bunden. So kommt es zwischen den Gläubigen zu einem wunderbaren Austausch geistlicher Gü- 
ter, kraft dessen die Heiligkeit des einen den anderen zugute kommt, und zwar mehr als die Sün- 
de des einen den anderen schaden kann."15 

14 Dieses Wahrheitsmoment, daß Sündenfolgen ausgelitten werden müssen, findet sich wieder 
in der alten Lehre, daß Gott keine Sünde ungestraft läßt. (Vgl. A. Angenendt, Geschichte der Re- 
ligiosität im Mittelalter, 629). Man kennt diesen Grundsatz auch aus der mittelalterlichen •Dies 
irae" - Dichtung: 

•Iudex ergo cum sedebit 
quidquid latet apparebit 
nil inultum remanebit." 

(•Sitzt der Richter dann zu richten / wird sich das Verborg'ne lichten; / Nichts kann vor der Stra- 
fe flüchten.") Man muß darin nicht ein ins Grausam-Unerbittliche verzerrtes Gottesbild sehen. 
Vielmehr drückt sich darin die theologische Einsicht aus, daß der Prozeß des Aufarbeitens und 
Ausleidens der Sündenfolgen nicht per Federstrich erlassen werden kann. 
15 Johannes Paul II., Incarnationis mysterium Nr. 10. 



Aus dem Leben der Kirche 59 

Wenn also die Kirche etwas beitragen kann zur Abarbeitung ihrer historischen Last 
und der persönlichen Last einzelner ihrer Mitglieder, dann dadurch, daß sie die Ge- 
meinschaft zwischen den sündigen und den heiligen Mitgliedern herstellt und sie alle 
mit Christus in dem mystischen Leib zusammenschließt. Schon Thomas von Aquin hat 
den Grundsatz formuliert: Wenn ein Ablaß überhaupt etwas taugt und etwas bewirkt, 
dann nur wegen der Einheit des mystischen Leibes Christi. •Ratio autem quare valere 
possunt [indulgentiae], est unitas corporis mystici."16 

Das alles ist nun aber noch sehr vage und allgemein. Wenn zum Jubiläum der ein- 
zelne Gläubige eingeladen wird, sich an der großen geistlichen Erneuerung zu beteili- 
gen, wenn den einzelnen zugerufen wird: ,J^aß ab vom Alten, werde neuer Mensch", 
dann müssen wir noch einmal den Ausgangspunkt beim einzelnen nehmen. Wie kann 
er tatsächlich Hilfe und Unterstützung aus der Gemeinschaft mit dem ganzen mysti- 
schen Leib der Kirche gewinnen? 

Provokationen und Konflikte im Alltag 

Eine Gleichniserzählung vermag einige Aspekte dieser existentiellen Dimension zu er- 
hellen.17 Einem Lehrer passiert es im Unterricht, daß ihm die Hand ausrutscht und er ei- 
nen Schüler ohrfeigt. Damit hat er sich eines ziemlich schwerwiegenden Vergehens 
schuldig gemacht, das disziplinarische und sogar strafrechtliche Maßnahmen nach sich 
ziehen könnte. Der Schüler hat sofort aufgeschrien: •Ich sag's meinem Vater und der 
zeigt Sie an!" Im Lauf des Nachmittags werden hektisch Telefonate geführt. Der Rektor 
der Schule wird mit eingeschaltet. Schließlich läßt es der Vater des Schülers mit einer 
ausdrücklichen Entschuldigung des Lehrers bewenden und verzichtet auf weitere Maß- 
nahmen. Ebenso verzichtet der Rektor auf weitere disziplinarische Verfolgung des Falls. 
Der Lehrer darf aufatmen, er weiß, daß ihm aus der Affäre jetzt kein schlimmes Ende 
mehr erwachsen kann.18 Aber am nächsten Tag muß er wieder in die Klasse hinein. Und 
ihm wird klar: Es ist nicht mehr wie vorher. Die Atmosphäre ist belastet. Das Vertrauens- 
verhältnis ist zerbrochen. Es werden die leidschaffenden Folgen der Sünde spürbar. Der 
Lehrer fühlt sich unsicher. Er hat Angst, daß ihm wieder so etwas passieren könnte. Er 
empfindet Aggression gegenüber dem frechen Schüler, der der Anlaß für den ganzen Är- 
ger war. Aber er weiß zugleich, daß er diese Aggression unterdrücken muß. In der Klas- 
se sind einige Schüler aus Solidarität mit dem Geohrfeigten jetzt die verschworenen 
Feinde des Lehrers. Wer sich meldet und mitarbeitet, gilt als Verräter. Ein paar ängstli- 
che Schüler sind noch ganz verschreckt und haben Angst, daß auch sie sich eine Ohrfeige 
einfangen könnten. Hemmungen, Blockaden, Unsicherheiten. Wie jetzt miteinander um- 
gehen? Es führt kein Weg an der langsamen Aufarbeitung vorbei. Mühsam wird sich der 
Lehrer wieder Vertrauen erarbeiten müssen, indem er peinlich gerecht ist, indem er vor- 
sichtig den betroffenen Schüler wieder in das gemeinsame Arbeiten einbezieht, indem er 
die nächsten Provokationen und Konflikte geduldig hinnimmt, und bei alledem noch die 

16 Thomas von Aquin, Summa Theologica Supplementum q. 25 a. 1. 
17 Der Vergleich hat sich insofern bewährt, als er beim Vortrag vor kirchlichen Mitarbeitern 
dazu angeregt hat, ähnliche Geschichten zu erzählen, die im wirklichen Leben passiert sind, 
und die damit eine gewisse existentielle Resonanz für das, was mit der Praxis des Ablasses vor- 
geschlagen wird, hervorgerufen hat. 
18 Das, kann man sagen, ist die Vergebung der Schuld, wie sie dem Bußsakrament entspricht. 



Aus dem Leben der Kirche 60 

eigene Unsicherheit langsam abbaut. Die Aufarbeitung der Situation ist durch nichts zu 
ersetzen, aber sie kann leicht und schnell oder leidvoll und langsam vor sich gehen.19 

Zur Beförderung und Unterstützung dieses Prozesses ist folgende Möglichkeit 
denkbar:20 Der Direktor kommt mit ins Klassenzimmer. Er wird nicht souverän einfach 
bestimmen: •So, jetzt tut ihr alle zusammen so, als wenn nichts gewesen wäre!" Aber 
er kann seine Vertrauens- und Autoritätsstellung in die Wagschale werfen. Er ist ge- 
achtet als gerechter Mensch, als weitblickend und überlegen Denkender. Dieses Anse- 
hen hat er sich langsam erworben und aufgebaut.21 Wenn er darum die Ängste und 
Blockaden ins klärende und lösende Wort hebt, wenn er sich persönlich als Garant des 
künftigen Miteinanders in der Klasse verwendet, wenn er dem Kollegen das Selbstver- 
trauen wieder stärkt, dann schafft er damit tatsächlich eine Atmosphäre der Befreiung 
und eines zukunftsträchtigen Neuanfangs. 

Kehren wir zurück zur geistlichen Erneuerung anläßlich des Jubiläums. Der einzel- 
ne Gläubige kann die Hilfe der kirchlichen Gemeinschaft erfahren, freilich nicht als Er- 
satz oder als Ersparnis dessen, was ihm auferlegt ist, sondern als Unterstützung und Be- 
förderung. •Was eine innere Forderung der menschlichen Existenz ist, kann nicht 
durch einen Rechtsakt überflüssig gemacht werden."22 Diesem Prinzip folgt die offi- 
zielle Linie des Lehramts: 

•Der Ablaß ist also nicht ein leichterer Weg, um der sonst notwendigen Buße für die Sünden 
zu entgehen. Er ist vielmehr eine Stütze, die jeder einzelne Gläubige, seiner eigenen Schwäche 
demütig bewußt, im geheimnisvollen Leib Christi findet, der als ganzer «durch Liebe, Beispiel 
und Gebet zu seiner Bekehrung mitwirkt» (LG 1l)."23 

Der echte Fortschritt hat sein Maß in dem, was einer selbst tut, sein Maß, aber nicht 
seine Grenze.24 Je mehr einer selbst zuwege bringt in der Verwandlung zum Guten hin, 
im Wachstum der Liebe, desto mehr wird er profitieren können von der Hilfe der Kir- 
che. Und mit dieser Hilfe kommt er darin weiter, als er gekommen wäre, wenn er auf 
sich allein gestellt geblieben wäre. 

" Vgl. K. Rahner, Kleiner theologischer Traktat über den Ablaß, in: Schriften zur Theologie 
VIII, 481: •Ausreifung kann in verschiedener Weise geschehen: abgerungen, mühsam und ge- 
hemmt oder in einem seligen Sturm, in einem freien Enthusiasmus, der das als die Seligkeit der 
starken Liebe erfährt, was dem anderen die Qual einer mühevollen «Abtötung» ist. Man kann al- 
so Gott bitten, er möge die Möglichkeit einer schnellen und seligen Ausreifung gewähren. Man 
kann ihn aber nicht bitten, halbfertig und unausgereift Gottes heilige Seligkeit teilen zu dürfen." 
20 Damit wäre nun der Ablaß zu vergleichen. 
21 Darin darf man das Analogon zu den im Kirchenschatz gesammelten Verdiensten der Ablaß- 
theologie sehen. 
22 J. Ratzinger, Portiunkula, a.a.O., 95. Vgl. ebd. 94: •Vergebung bedeutet nicht, daß dieser exi- 
stentielle Prozeß überflüssig wird, sondern daß er einen Sinn erhält, daß er angenommen wird." 
Weil der eigene existentielle Akt nicht ersetzt werden kann, ist der gewonnene Ablaß auch nicht 
auf Lebende übertragbar. Der andere kann sich sein Bemühen um Wachstum in der Liebe nicht 
sparen. Wohl aber ist er •per modum suffragii" (in der Weise der Fürbitte) auf die Verstorbenen 
zu übermitteln. Die Möglichkeit, selbst für sein Seelenheil zu sorgen, ist auf das Leben be- 
schränkt. Der Tod führt hinüber in die Endgültigkeit. Nicht mehr der Verstorbene selbst, wohl 
aber Gott für ihn kann die Zuwendung der Verdienste Christi (Haupt und Glieder) annehmen, 
kraft derer er in Läuterung und Sühne fortschreitet. 
23 Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 8, Anm. 39. 
24 •Bei den Teilablässen tritt an die Stelle der früheren Maßangaben nach Tagen und Jahren eine 
neue Norm und Bemessungsart, bei der das Tun des Christgläubigen selbst, der das mit einem 



Aus dem Leben der Kirche 61 

Konkrete Empfehlungen 

Was bietet die Kirche konkret an zum Jubiläum? Wie gedenkt sie, die geistliche Er- 
neuerung der einzelnen Gläubigen und so der ganzen Kirche zu befördern? Wozu lädt 
sie ein? Zunächst ist zu sagen, daß es sich um eine echte Einladung handelt, deren An- 
nahme ganz im Belieben der Gläubigen, •in sancta et iusta libertate filiorum Dei", 
steht.25 Die Kirche empfiehlt die Beteiligung an entsprechenden Aktionen, aber weiß 
dabei sehr wohl um den Wert vieler anderer Wege der geistlichen Erneuerung und des 
Wachstums in der Liebe.26 In einem kommen alle diese Wege überein, und das wird 
auch das Maß sein, in wieweit jemandem das eine oder das andere besser hilft: 

•All diesen Mitteln ist das eine gemeinsam, daß sie Heiligung und Läuterung um so stärker 
bewirken, je enger man mit Christus, dem Haupte, und der Kirche, seinem Leibe, in Liebe 
verbunden ist."27 

Der existentielle Prozeß des Tragens und Abtragens der Folgen der Sünde schreitet 
also in dem Maß fort, wie einer in der Liebe wächst. Darum ist schon seit Thomas von 
Aquin der Gedanke lebendig, daß alle Veranstaltungen und Auflagen im Zusammen- 
hang mit der Läuterung des Menschen dann fortfallen können, wenn die Liebe so stark 
ist, daß sie deren Ziel schon längst erreicht hat.28 Die meisten Christen werden aber Zeit 
brauchen, um an sich zu arbeiten. Sie werden die Heiligkeit nicht im •seligen Sturm der 
Liebe"29 erreichen. Für sie sind folgende Veranstaltungen angeboten:30 

In Rom ist man eingeladen zum Besuch einer der Kirchen, die früher die traditio- 
nelle •Siebenkirchenwallfahrt" ausgemacht haben (S. Maria Maggiore, S. Lorenzo, S. 
Croce in Gerusalemme, die Lateranbasilika, S. Sebastiano (oder sonst eine Katakom- 
be), St. Paul vor den Mauern, St. Peter), dazu die Wallfahrtsstätte Madonna del Divino 
Amore. Ganz neu in diesem Heiligen Jahr ist, daß neben Rom auch die Hauptkirchen 
des Heiligen Landes empfohlen werden (Verkündigungskirche in Nazaret, Geburtskir- 
che in Betlehem, Grabeskirche in Jerusalem). In ihren Diözesen dürfen die Bischöfe 
die Kathedrale oder sonst einen Wallfahrtsort als gleichrangige Gebetsstätte auszeich- 

Ablaß versehene Werk verrichtet, beachtet wird. Da nämlich der Christgläubige durch sein 
Handeln - außer dem Verdienst, das seine Hauptfrucht ist - auch Nachlassung zeitlicher 
Sündenstrafen erlangen kann, und zwar um so mehr, je größer die Liebe des Handelnden und 
der Wert seines Werkes ist, schien es gut, diesen Strafnachlaß, den der Christgläubige durch 
sein Werk erwirbt, als Maß für den Strafnachlaß zu nehmen, den die kirchliche Autorität durch 
einen Teilablaß freigebig hinzufügt." (Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 12). 
25 Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 11. 
26 •Wenn unsere heilige Mutter Kirche ... ihren Gläubigen aufs neue den Gebrauch der Ablässe 
empfiehlt, ... dann beabsichtigt sie in keiner Weise andere Formen der Heiligung und Läuterung 
herabzusetzen." (Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 11). Konkret auf das Jubiläum hin 
spricht Johannes Paul II. von einem •weiteren Zeichen" unter anderen (Johannes Paul II., In- 
carnationis mysterium Nr. 9) und verfügt, daß die Gläubigen einen Ablaß gewinnen •können" 
(nicht sollen). (Ebd. Nr. 10). 
27 Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 11. 
28 Im Weltkatechismus heißt es ausdrücklich: •Eine Bekehrung, die aus glühender Liebe her- 
vorgeht, kann zur völligen Läuterung des Sünders führen, so daß keine Sündenstrafe mehr zu ver- 
büßen bleibt." (Nr. 1472). 
29 K. Rahner (vgl. oben Anm. 19). 
30 Quelle für das Folgende ist das Dekret der Apostolischen Pönitentiarie vom 29. 11. 1998 über 
die Ordnung der Ablässe im Heiligen Jahr, das der Bulle Johannes Pauls II. Incarnationis myste- 
rium beigefügt ist. 



Aus dem Leben der Kirche _ 62 

nen. Diese Besuche, so wird ausdrücklich vermerkt, können in einer Gruppe oder ein- 
zeln geschehen. Wenn man aber auf den Sinn schaut, der hinter allem steht, dann ergibt 
sich klar, wohin die pastorale Begleitung und Ausgestaltung dieser Wallfahrten zielt, 
nämlich auf das Zusammenführen der Gläubigen in der Einheit des mystischen Leibes 
Christi. Der Sinn ist, uns begreiflich zu machen, 

•... wie eng wir in Christus miteinander verbunden sind und wieviel das übernatürliche Leben 
jedes einzelnen für andere beitragen kann, daß auch sie mit dem Vater leichter und enger vereint 
werden können. Die Übung der Ablässe entzündet daher wirksam die Nächstenliebe."3' 

Auch wer als einzelner Pilger eine dieser Kirchen besucht, ist gehalten, in die 
Gemeinschaft der großen Kirche einzutreten, indem mit diesen Besuchen jeweils die 
Teilnahme an einer liturgischen Feier verbunden ist. Genauso will die Auflage, die ein 
Gebet nach der Meinung des Heiligen Vaters zum verpflichtenden Bestandteil des Ju- 
biläumsablasses macht, die Einheit des mystischen Leibes Christi als wesentliches Ele- 
ment herausstellen. Denn durch dieses Gebet wird •das Zeugnis der Gemeinschaft mit 
der Kirche ... bekundet".32 Die beiden anderen Dinge, die auf jeden Fall zu einer sol- 
chen Wallfahrt dazugehören, sind die Sakramente der Buße und der Eucharistie. Gera- 
de als unabdingbare Bestandteile weisen sie auf den zentralen Sinn der geistlichen Er- 
neuerung im Heiligen Jahr hin: •Höhepunkt des Jubiläums ist die Begegnung mit Gott 
Vater durch den Erlöser Jesus Christus, der in seiner Kirche besonders in den Sakra- 
menten gegenwärtig ist."33 

Insofern Christus immer auch in den notleidenden Brüdern und Schwestern gegen- 
wärtig ist, wird der Besuch bei Kranken, Behinderten, Einsamen, Alten, Gefangenen 
usw. zu einer Wallfahrt erhoben, die mit der Reise nach Rom oder ins Heilige Land 
gleichrangig ist, weil man dabei •gleichsam zu Christus pilgert" (ebd.). Schließlich 
werden noch die üblichen Möglichkeiten der Askese und des Reifens durch Fasten und 
Verzicht ins Auge gefaßt. 

Alle diese einzelnen Möglichkeiten, die der Gläubige hat, sich am Jubiläum zu 
beteiligen, •sollen jene echte Umkehr des Herzens zum Ausdruck bringen, zu der die 
Gemeinschaft mit Christus in den Sakramenten hinführt" (ebd.). Die •Umkehr des Her- 
zens" besagt jenen existentiellen Prozeß des Tragens und Abtragens der eigenen Ver- 
strickung und der gesamtkirchlichen Verhaftung in Schuld. Welche Handlung auch 
immer einer frei wählt, um das Jubiläum in diesem ernsten Aspekt der geistlichen Er- 
neuerung mitzuvollziehen, seine Handlung wird, indem er sie bewußt in die Feier der 
gesamten Kirche hineinstellt, von eben dieser, von der gesamten Kirche, mit hoher 
Wertschätzung, ja mit Aufwertung beantwortet: Was du da tust, um an deiner Um- 
wandlung zum Guten und an der Umwandlung der ganzen Welt zum Guten zu arbei- 
ten, du tust es nicht nur für dich selbst, sondern es kommt der ganzen Kirche zugute. 
Das macht den großen Wert deines Tuns vor Gott aus, du trägst zur Schönheit der Braut 
Christi bei. Und du tust es nicht nur allein, sondern die ganze Kirche tut es mit dir. Du 
handelst hier als Kirche, und das gibt deinem Handeln Nachdruck und Bedeutung. Was 
der einzelne tut, das wird in höchster Weise gewürdigt und anerkannt, indem die Kir- 

31 Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 9. Vgl. Johannes Paul II., Incarnationis mysterium Nr. 
10: •Denn auch im geistlichen Bereich lebt keiner nur für sich allein. Und die heilsame Sorge um 
das eigene Seelenheil wird erst dann von Furcht und Egoismus befreit, wenn sie zur Sorge auch 
um das Heil des anderen wird." 
32 Dekret der Apostolischen Pönitentiarie, a.a.O. 
33 Ebd. 



Aus dem Leben der Kirche 63 

ehe sich diesem Handeln anschließt und ihr Bestes mit hineinlegt.34 Wie man durch An- 
satz am richtigen Hebel die Kraft vervielfachen kann, so bekommt das persönliche 
Fortschreiten des einzelnen in seiner geistlichen Erneuerung Verstärkung und Auf- 
trieb, wenn er es in den Kontext der Kirche stellt. 

Wenn der Papst also einen Jubiläumsablaß ausruft, dann ist er nichts anderes als die 
Stimme der Kirche, die spricht: •Komm, zum Haus des Herrn wollen wir pilgern." (Ps 
122,1). Für den einzelnen Gläubigen, der um die Kraft der Einheit im mystischen Leib 
Christi weiß, und sich mit seinen konkreten Unternehmungen, Wallfahrten und geistli- 
chen Bemühungen der Jubiläumsfeier gern anschließt, ist das ein Grund zur Freude: 
•Ich freute mich, als man mir sagte: Komm, zum Haus des Herrn wollen wir pilgern." 
Und warum sollte es nicht möglich sein, daß jemand, der aus vollem Herzen diese Pil- 
gerschaft mitmacht, der sich vorbehaltlos in die Gemeinschaft der Kirche als Leib 
Christi hineinbegibt (auch um ihre Last mitzutragen), der nur noch wünscht, zu tun, 
was die Kirche als Braut Christi tut (nämlich in Liebe zum Herrn und zu allen Men- 
schen entbrennen), warum sollte es nicht möglich sein, daß dieser Mensch dann 
tatsächlich zum •Höhepunkt des Jubiläums" gelangt, zur •Begegnung mit Gott"? War- 
um sollte er dann nicht etwas von jener Vollkommenheit spüren, die in der Redeweise 
vom •vollkommenen Ablaß" angedeutet ist? Er persönlich und die ganze Kirche wer- 
den geistlich erneuert aus dieser Feier hervorgehen und in der Kraft der Liebe mutig ins 
nächste Jahrtausend hineinschreiten. 

•Die heilsame Einrichtung der Ablässe trägt somit auf ihre Weise dazu bei, daß die Kirche für 
Christus bereitet wird, frei von Makel und Runzel, heilig und unbefleckt, durch das übernatürli- 
che Band der Liebe in Christus wunderbar geeint. Da nämlich durch die Ablässe die Glieder der 
sich läuternden Kirche rascher der himmlischen Kirche eingegliedert werden, wird gerade durch 
die Ablässe die Königsherrschaft Christi immer mehr und schneller verwirklicht, bis «wir alle zur 
Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, damit wir zum voll- 
kommenen Menschen werden und Christus in seiner vollendeten Gestalt darstellen» (Eph 
4,13)."35 

Franz Joseph Baur, München 

34 Klassisch ist die Diskussion, ob der Ablaß eine •Fürbitte" der Kirche darstellt (K. Rahner, 
Zur heutigen kirchenamtlichen Ablaßlehre, in: Schriften zur Theologie VIII, 497-503) oder ob 
die Kirche dabei •nicht nur betet, sondern autoritativ den Schatz der Genugtuungen Christi und 
der Heiligen ... zuteilt" (Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 8). Den letzten Stand der Über- 
legung markiert Ratzingers Hinweis: •Alles kommt von Christus, aber da wir zu ihm gehören, 
wird auch das Unsere zum Seinigen und erhält heilende Kraft." (J. Ratzinger, Portiunkula, 
a.a.O., 99). Was die Kirche dem Bußwilligen zuwendet, nimmt sie also durchaus von ihrem Ei- 
genen. Autoritative Zuwendung hat nichts mit Willkür zu tun, sondern meint, daß die Kirche 
nicht nur ein Beispiel gibt oder einen Vorschlag macht, sondern versichert - und genau dazu hat 
sie die Kompetenz -, daß sie dem Büßenden die ganze Kraft der Gemeinschaft zur Verfügung 
stellt. 
35 Paul VI., Indulgentiarum doctrina Nr. 10. Zur ganzen Problematik vgl. auch den Artikel •Ab- 
laß" im neuen LThK 31993, Band I, sp. 51-58. 




